PERSEMBAHAN TARIAN PANANGSANG DALAM RITUAL
PENYEMBUHAN MASYARAKAT BAJAU LAUT

Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali
Sharifuddin Zainal
Humin Jusilin
Mestrah Lauk

ABSTRAK

Masyarakat Bajau Laut di daerah Semporna mempunyai pelbagai jenis
upacara ritual termasuk ritual penyembuhan yang menjadi pegangan
turun-temurun kehidupan bermasyarakat mereka. Keharmonian dan
keseimbangan terhadap alam ghaib menjelaskan hubungan kukuh
masyarakat ini terhadap kuasa magis dan unsur semangat roh yang
mencetuskan kreativiti dan keupayaan luar biasa bagi menghasilkan
falsafah budaya masyarakat yang bersifat tabu. Sehubungan itu,
makalah ini mengkaji elemen persembahan tarian yang menjadi
penghubung antara dunia realiti dan dunia ghaib dengan menumpukan
struktur persembahan pada peringkat menurun yang dikenali sebagai
persembahan Panangsang dalam pelaksanaan ritual yang dilakukan. Hal
ini berkaitan dengan strukur persembahan yang melibatkan fenomena
dalam ruang dan masa, meliputi alam fizikal dan alam ghaib serta
kedudukan manusia dalam ruang menurun tersebut. Penelitian ini
menggunakan kaedah kualitatif yang memiliki perincian interpretasi.
Pengumpulan data adalah berdasarkan observasi dalam kajian lapangan
dan temu bual untuk mendapatkan maklumat secara terperinci yang
telah dijalankan dalam kalangan masyarakat Bajau Laut yang menetap
di Kampung Gelam-Gelam, Pulau Bum-Bum, Semporna, Sabah. Hasil
analisis menunjukkan keseimbangan dan keharmonian masyarakat
ini terhadap alam nyata dan alam ghaib adalah sangat penting untuk
menjamin kesejahteraan hidup mereka.

Kata kunci: Persembahan, tarian Panangsang, alam ghaib, ritual
penyembuhan, Bajau Laut.

ABSTRACT

The Bajau Laut community of Semporna district were known to possess
various rituals within their culture including the healing ritual which
had been passed from generations. It is believed that the harmony and
balance of the spiritual world as practiced by the community with
respect to magical and spiritual elements had revolved creativity and
extraordinaire ability among the members hence produced a taboo



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

philosophical culture. In accordance to that, the present study looked into the dance
performance element which connect the real world with the spiritual world by focussing
on the plot analysis during the trance state of the Panangsang ritual dance. It also
comprised of the analysis on the performance structure which includes the phenomena
within the space and time of both real and metaphysical world as well as the position and
role of human within the trance level. The study involves the use of qualitative method
which possessed descriptive details. The collection of data was done through observations
during field studies and interviews to gain specific information with the help of the Bajau
Laut community from Kampung Gelam-Gelam of Pulau Bum-Bum Semporna. The result
of the analysis revealed that the balance and harmony of the between the physical world
and the metaphysic world indeed are related to each other.

Keywords: Performance, Panangsang dance, supernatural, healing ritual, Bajau Laut.

PENGENALAN

Upacara persembahan Panangsang diadakan apabila satu keputusan yang dicapai
secara kolektif telah dicapai oleh komuniti masyarakat Bajau Laut yang mendiami
kawasan perkampungan Pulau Bum-Bum. Sebagai contoh, mengubati penyakit,
menolak bala, membuang sial, menangkap ikan, bercucuk tanam, menanam
agar-agar laut dan sebagainya. Kalamat ' akan bertindak sebagai peneraju acara
dan menjadi orang tengah (penghubung di alam ghaib) untuk mengubati dan
mentafsir perkara-perkara tersebut. Sesuatu fungsi dan makna akan diikuti oleh
struktur persembahan kerana sebuah struktur persembahan mempunyai fungsi
dan makna. Oleh hal yang demikian, kedua-dua aspek tersebut dipercayai dapat
memotivasi dan membentuk fahaman bermasyarakat yang berpegang kepada
amalan turun-temurun untuk mewujudkan peranan dan tujuan sesuatu perilaku itu
diadakan dan menjadikannya sebagai satu fungsi utama dan mempunyai struktur
(Trusted,1991:41). Perkaitan antara fungsi dan struktur bergerak seiringan kerana
dalam struktur mempunyai fungsi dan dalam fungsi itu mempunyai struktur
(Mohd. Kipli, 2016: 22).

Sehubungan itu, kajian ini membincangkan tentang stuktur persembahan
tarian yang menumpukan pada bahagian peringkat menurun. Struktur persembahan
tersebut merangkumi peringkat eksposisi (permulaan), perkembangan (konflik),
klimaks dan peleraian yang dianalisis mengikut hubung kait keperluan ritual
masyarakat Bajau Laut melibatkan persembahan Panangsang sebagai sebuah
tindakan dan proses perubatan. Kajian ini juga akan menjelaskan secara terperinci
aspek struktur persembahan Panangsang daripada konteks tarian Panangsang
sahaja. Upacara ritual masyarakat Bajau Laut terdiri daripada satu kumpulan
ritual yang berbeza-beza strukturnya mengikut fungsi dan tujuan suatu upacara
tersebut dijalankan.



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

Kalamat akan menggunakan kepakarannya bagi menyelesaikan setiap
masalah yang dihadapi menggunakan kaedah-kaedah yang berlainan. Walaupun
begitu, kaedah-kaedah tersebut mempunyai struktur yang telah ditetapkan
berpandukan ajaran daripada pewaris kalamat terdahulu (warisan kalamar).
Struktur persembahan yang dilakukan tidak dapat mencapai ruang yang berada
di luar daripada tindakan pelaku. Disiplin ini memandu hala tuju masyarakat
Bajau Laut kepada suatu proses inisiasi keharmonian alam fizikal dan metafizik,
merangkumi unsur makrokosmos (alam manusia) dan mikrokosmos (alam ghaib)
sekali gus memandu fungsi dan makna upacara yang dilakukan.

Inisiasi yang dijelaskan adalah proses ritual sebagai suatu tanda perubahan
status dalam hierarki kelompok atau masyarakat. Lazimnya, inisiasi menjadi
tanda formal yang telah diterima menjadi dewasa dalam sesebuah kelompok
masyarakat. Jelasnya, inisiasi merupakan suatu proses kehidupan bermasyarakat,
beragama serta berbudaya yang berstruktur dan mempunyai fungsi. Oleh hal
yang demikian, penyelidikan ini menumpuhkan terhadap dua buah upacara
ritual yang berbeza kaedah dan tujuannya, iaitu ritual Magduwata dan ritual Kok
Ta’un di Kampung Gelam-Gelam. Kedua-dua upacara ini akan menggunakan
persembahan Panangsang.

Tarian Panangsang telah disebutkan dalam legenda masyarakat Bajau
Laut, iaitu dalam legenda Arung Salamiah, sebuah legenda puteri Bajau yang
mempunyai kuasa hikmat dan keramat. Menurut kepercayaan masyarakat Bajau
Laut di daerah Semporna, sejak kelahiran Arung Salamiah, kuasa-kuasa ghaib
dan misteri mulai mendampingi beliau. Kelahiran itu menyaksikan satu keajaiban
telah berlaku, di mana semua hidupan alam berhenti dan tidak bergerak secara
tiba-tiba seperti ombak membadai tepian pantai, hujan renyai-renyai, ikan yang
timbul pada permukaan laut, burung-burung berterbangan berhenti saat Arung
Salamiah dilahirkan.

Pada usia beliau 10 tahun, beliau dikatakan sering bermain di tepi pantai
bersama seekor ikan pari betina yang besar. Pari tersebut dipercayai sebagai
penjaga laut (Jin Relaut) yang hanya mendampingi Arung Salamiah sahaja dan
tidak mendekati orang lain. Selanjutnya, pada pertengahan usia remaja Arung
Salamiah, satu peristiwa ajaib dan sangat misteri telah berlaku apabila beliau
telah menyelamatkan seorang kanak-kanak yang telah dipatuk ular tedung dengan
menyedut bisa ular tersebut lalu pengsan akibat terkena bisanya. Kemudian,
ular tedung yang lebih besar datang menghampirinya dan terus mematuk kaki
Arung Salamiah yang tekena bisa itu seolah-olah sedang menyedut bisa yang



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

ada dalam badan Arung Salamiah. Arung Salamiah kemudiannya sedar semula
dan melihat ular tedung yang besar itu masuk ke dalam hutan dan terus hilang
daripada pandangan (Informan 1) 2.

Disebutkan bahawa Arung Salamiah akan menari tarian Igal Tabawan
semasa majlis keramaian yang diadakan. Tarian yang lemah gemalai diiringi
rentak kaki dan bahu dipersembahkan akan diiringi dengan bacaan-bacaan
Lugu * sebelum Tanjung Kalang* melakukan kalangannya®. Saat Tanjung Kalang
berkalang, Arung Salamiah akan mengubah rentak tariannya kepada persembahan
tarian Igal Limbayan kerana roh dan semangat jin mulai mendampingi beliau dan
apabila roh merasuk tubuh badannya, Arung Salamiah akan bertindak dengan
lebih agresif dan seterusnya merubah tarian tersebut kepada tarian Panangsang,
seperti yang telah digambarkan dalam karya Yee Ting Wong pada persembahan
teater muzikal Arung Salamiah bersempena Sabah Fest 2010, menunjukkan Arung
Salamiah mempunyai aura yang digambarkan melalui pelbagai warna seperti biru
dan merah. Perlambangan ini diterjemahkan oleh pelukis untuk menampilkan
kecantikan dan aura ghaib yang sedang menyelubungi Arung Salamiah semasa
menari tarian Igal Tabawan. Biru putih melambangkan aura angin, manakala
merah kuning melambangkan aura kuasa, kecantikan dan keanggunan Arung
Salamiah (Informan 2)°.

(Sumber: Lukisan oleh Yee Ting Wong sempena persembahan teater muzikal Arung Salamiah
pada Sabah Fest 2010.)



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

Rajah 2 Gambaran Arung Salamiah menari tarian igal Tabawan
bersama Tanjung Kalang

(Sumber: Lukisan oleh Yee Ting Wong sempena persembahan teater muzikal Arung Salamiah
dalam Sabah Fest 2010.)

Sehubungan itu, persembahan tari ritual Panangsang dipengaruhi oleh
legenda masyarakat Bajau Laut dan pengamalan spiritual adat dan kepercayaan
masyarakat mereka yang merangkumi mantera, Lugu’, Kalang dan Tagunggu’.
Faktor-faktor ini dipercayai telah menjadi transisi perubahan yang membawa
persembahan tarian Igal Limbayan, Tabawan dan Lellang mulai berubah daripada
sudut gerak, ruang, pola lantai dan dimensi alam realiti kepada alam ghaib,
iaitu ketika persembahan tersebut telah mencapai peringkat menurun dalam
sesebuah upacara ritual yang dilangsungkan. Kalamat akan menjadi penentu
kepada transisi perubahan dalam persembahan ini, sekali gus menjadikan tarian
Panangsang sebagai sebuah rangsangan untuk merangsang roh dan semangat
halus. Keberadaan pesakit serta keluarga dan individu yang menarikan tari
ritual tersebut adalah bertujuan untuk menjadikan tarian Limbayan, Lellang
dan Tabawan berubah kepada tarian Panangsang yang sangat penting untuk
membantu Kalamat berhubung dan berkomunikasi dengan alam roh seperti
yang dijelaskan dalam rajah di bawah. Ketiga-tiga jenis tarian akan ditarikan
terlebih dahulu dengan iringan muzik Tagunggu’. Setelah itu, Lugu’ dan Mantlak
(mantera) akan dibaca bertujuan mengundang semangat halus untuk merasuk
tubuh badan pesakit. Roh atau semangat halus yang merasuk tubuh badan penari
akan membawa tarian tersebut kepada persembahan tarian Panangsang.



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

Awal Persembahan
> di Peringkat Fizikal
(Mantera, Tagunggu’,

Lugu’dan Kalang)

Formasi Tarian Igal-Igal
(Proses Trance)

Igal
Limbayan

Igal
Tabawan

Panangsang Kerasukan

Igal
Lellang

Rajah 3 Model transisi perubahan tarian /gal-Igal kepada persembahan
Panangsang

PERINGKAT EKSPOSISI PERSEMBAHAN PANANGSANG

Pada peringkat permulaan persembahan tari ritual Panangsang, Kalamat akan
memulakan bacaan mantlak untuk memastikan kesempurnaan sesebuah ritual
yang akan dilangsungkan. Selain itu, mantlak digunakan untuk melaksanakan
protokol persembahan ritual yang telah ditetapkan oleh nenek moyang terdahulu.
Mantera adalah salah satu keperluan budaya yang mengagumkan, bukan sahaja
daripada aspek bahasa dan sifat-sifat intrinsiknya, tetapi juga daripada nilai-
nilai ekstrinsik, kerangka luaran termasuk perlakuan, kostum dan objek-objek
simbolik dalam persembahan dan ritual yang berhubung dengan pengamalan
mantera (Noriah Taslim, 2007:192). Mantlak akan dibacakan dalam tiga jenis,
bergantung kepada persembahan Panangsang yang dilakukan, iaitu sebanyak tiga
kali dipersembahkan dalam sehari untuk upacara ritual Magduwata dan tujuh kali
untuk upacara ritual Kok 7a 'un. Selebihnya, jika persembahan Panangsang yang
dipersembahkan lebih daripada tiga kali, persembahan yang dilakukan dianggap
sebagai persembahan hiburan semata-mata kerana persembahan tersebut tidak
diiringi dengan mantlak.

1. Bacaan Mantlak Amuk-Amuk (Mantera Pertama)

Mantlak pertama yang akan dibacakan sebelum proses persembahan Panangsang
adalah Mantlak Amuk-Amuk yang bermaksud dalam bahasa Bajau sebagai



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

memohon doa daripada Allah SWT. Secara literal, pendefinisian Mantlak Amuk-
Amuk adalah merujuk kepada mantlak untuk memohon berkat dan izin daripada
roh nenek moyang atau semangat jin dan seterusnya disampaikan kepada malaikat
dan Allah SWT. Mantlak Amuk-Amuk akan dibaca oleh Kalamat kepada pesakit
yang akan diubati. Roh nenek moyang akan berkomunikasi di alam jin untuk
mengenal pasti sama ada penyakit tersebut datangnya daripada roh jahat atau
sumpahan nenek moyang terdahulu. Sekiranya sumpahan tersebut daripada roh
nenek moyang, maka Mantlak Amuk-Amuk akan dibacakan kerana mantlak ini
akan menjadi penawar, diikuti dengan persembahan Panangsang untuk peringkat
komunikasi yang seterusnya.

Bacaan Mantlak Amuk-Amuk

Bahasa Bajau Terjemahan

Bismillahirahmanirahim Bismillahirrahmanirrahim

Allah humma balik sumpa’ Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Palmainan hikmat ibris Permainan hikmat iblis

Pulang pijina jadina Kembalikanlah kepada asal usul kejadiannya
Suku Allah, Rantai Allah Kuasa Allah, keajaiban Allah

Salah ujung Kesilapan lalu

Alllah humma balik sumpa’ Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Palmainan hikmat ibris Permainan hikmat iblis

Pulang pijina jadina Kembalikanlah kepada asal usul kejadiannya
Alllah humma balik sumpa’ Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Palmainan nabi adam, Permainan Nabi Adam

Pulang pijina jadina Kembalikanlah kepada asal usul kejadiannya
Alllah humma balik sumpa’ Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Palmainan jin islam Permainan jin Islam

Pulang balik pijina jadina Kembalikanlah kepada asal usul kejadiannya
Allah humma balik sumpa’ Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Palmainan jin kapil Permainan jin kafir

Pulang balik pijina jadina Kembalikanlah kepada asal usul kejadiannya
Allah humma Balik Sumpa’ Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Palmainan Manusia Permainan manusia

Nik dik Mohon Mustajab Kami memohon doa mustajab

Barakat Laillah Ha Illaulah Berkat Laillahaillallah

Barakat Muhammadar Rasulullah. Berkat Muhammadar Rasulullah.

(Amsina binti Hj. Moteh, temu bual pada 7 Januari 2016)

2. Titikan Tagunggu’
Selesai sahaja Kalamat membacakan Mantlak Amuk-Amuk, pemuzik akan

memainkan peranan mereka dengan melakukan persembahan tagunggu’ yang
dikenali sebagai titikan (not muzik) daripada kompilasi permainan alatan muzik



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

tradisional kulintangan dan Gabbang’. Titikan akan dimainkan dalam tiga
jenis, iaitu titikan tabawan, titikan limbayan dan titikan lellang. Pemuzik akan
melakukan titikan berdasarkan gerak hati dan perbincangan dalam kalangan
mereka untuk memilih muzik titikan kulintangan yang ingin dimainkan. Sebagai
contoh, pada set pertama, pemuzik akan memainkan titik tabawan dan pada set
yang kedua pula adalah menggunakan runut bunyi titikan lellang dan akhir sekali
daripada titikan limbayan.

Gerak hati yang dimaksudkan ialah ketua pemuzik akan melihat persekitaran
dan cuba merasakan sesuatu interaksi dengan alam ghaib yang menggunakan rasa
dan pengamatan di sekitarnya bagi mengenal pasti irama muzik yang paling sesuai
dimainkan pada waktu tersebut. Secara teknikalnya, pemuzik-pemuzik akan
menilai berdasarkan penari yang akan menari, sama ada wanita lebih dominan
ataupun penari lelaki yang lebih dominan. Sebagai contoh, jika individu lelaki
yang menari lebih ramai, maka muzik titik lel/lang akan dimainkan dan sebaliknya
jika individu wanita lebih ramai menari, muzik titik limbayan dan titik tabawan
pula yang akan dimainkan. Jika individu-individu yang menari seimbang dari
jumlah lelaki dan wanita, maka pemuzik akan memainkan titik limbayan.

Titik kulintangan yang dimainkan untuk ketiga-tiga jenis tarian ini telah
disusun atur mengikut not muzik oleh Alain Martenot dan Jose Maceda. Not
muzik untuk setiap fitikan adalah berbeza mengikut pukulan dan rentak pada
kulintangan yang dimainkan. Rajah 4, 5 dan 6 masing-masing menjelaskan not
muzik untuk ketiga-tiga jenis titikan. Bacaan ringkas berkenaan not-not tersebut
dapat dibezakan dengan not perulangan dan tempoh pukulan pada kulintangan
serta gabungan pada not muzik daripada alat muzik yang lain seperti gong dan
tambul (gendang).

st -
natn

e ——\ o O 4O o NN S
ok ————
T ZOLRO é° RSN _a—w A
Q 0 ¢0 —0 - o G, AT Camm— 5.
‘f fand ot~ --"3 m ‘.}U m”“‘:‘ fo =2 sm Cellules
o g—— et R EEED e Aol e =
6 [t w o T e 87 B B e b 5t o i e e
' A“‘ ‘_____‘__‘____._‘__',‘ e 4 " LA B A N
o e S S — gy .
g R i
l,'o .- o¢' "o.' f Al e e s e i

e S | e e e B e e
ée-:. e

s

Rajah 4 Notasi muzik titik tabawan

(Sumber: Alain Martenot & Jose Maceda. 1982. Sama De Sitangkai, a record of music and excerpts

of kata-kata oleh ORSTOM. Hlm. 5.)



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

Rajah 5 Notasi muzik titik Limbayan

(Sumber: Alain Martenot & Jose Maceda. 1982. Sama De Sitangkai, a record of music and excerpts
of kata-kata oleh ORSTOM. HIm. 6.)

Rajah 6 Notasi muzik fitik Lellang

(Sumber: Alain Martenot & Jose Maceda. 1982. Sama De Sitangkai, a record of music and excerpts
of kata-kata oleh ORSTOM. Hlm. 7.)

3.  Magpa-igal

Magpa-igal® akan dilakukan serentak dalam peringkat eksposisi persembahan
Panangsang. Berdasarkan analisis data pemerhatian dan perolehan data sekunder
melalui rakaman video, tarian /gal yang ditarikan seolah-olah menyalurkan tenaga
ghaib yang melibatkan dua dimensi alam, iaitu alam realiti dan ghaib. Tarian /gal
Lellang adalah tarian yang ditarikan oleh lelaki kerana gerak tari dan pola lantai
yang lebih agresif, bertenaga dan dominan. Menurut bahasa Bajau, pergerakan
yang bertenaga dan agresif lebih dikenali sebagai Kuntau atau Kuntao’ yang
bermaksud gerak silat. Berdasarkan Hanafi Hussin (2008:155), tarian Igal Lellang
ditarikan oleh Jin Lella, iaitu jin yang berjantinakan lelaki untuk menunjukkan
kegagahan dan kekuasaannya di alam ghaib. Merujuk kepada ritual Magduwata



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

dan Kok Ta’un, masing-masing akan melakukan proses magpa-igal sebanyak
sembilan dan tujuh kali. Tujuannya adalah untuk mencapai tahap menurun dan
menari dalam alam ghaib yang membolehkan kalamat berhubung dengan roh
ghaib. Oleh hal yang demikian, setiap kali proses Magpa-Igal dilakukan, bantuan
daripada elemen-elemen persembahan haruslah berinteraksi dengan tarian yang
ditarikan. Seperti yang dijelaskan oleh Hanafi Hussin dan MCM Santamaria
pada gambar di bawah, penari lelaki akan menarikan tarian Kuntao sebagai
cara untuk menghubungkan alam manusia dengan alam ghaib sambil bertujuan
merangsang Jin Lella.

-}fim g AL |

Rajah 7 Persembahan tarian igal Lellang yang ditarikan
oleh barisan penari lelaki

(Sumber: Hanafi Hussin & MCM Santamaria, 2012.)

Seterusnya adalah persembahan tarian Igal Limbayan. Perkataan limbay
atau /imbai berasal daripada bahasa Suluk yang bermaksud melambaikan tangan.
Dalam bahasa Bajau pula bermaksud menguak pada tangan, siku dan baju seolah-
olah seekor burung yang terbang tinggi. Maka, gerak tari /gal Limbayan ditarikan
dalam bentuk menguak tangan seperti kuak kupu-kupu yang sentiasa menaikkan
tangan kanan dan kiri secara berselang-seli. Igal limbayan hanya mementingkan
gerakan siku, lengan dan bahu untuk digerak dan dilambaikan ke atas dan ke
bawah. Gerakan pada bahagian pergelangan tangan dan telapak tangan kurang
diutamakan kerana tarian tersebut hanya untuk /gal Tabawan. Mengikut gerakan
orang-orang terdahulu, /gal Limbayan hanya akan ditarikan secara berpusing-
pusing sambil melambaikan tangan. Tiada gerak tari dan pola lantai yang khas
untuk menarikan tarian /gal limbayan ini.



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

Rajah 8 Persembahan tarian igal Limbayan yang ditarikan
oleh barisan penari wanita untuk Jin Randah

(Sumber: Hanafi Hussin & MCM Santamaria, 2012.)

Berbeza pula dengan tarian Igal Tubawan yang paling kerap ditarikan dalam
ritual Panangsang kerana tarian ini hanya boleh ditarikan oleh individu wanita
sahaja. Tabawan merujuk kepada nama tempat di negara Filipina menghala ke
selatan yang terletak di kepulauan utara Pulau Ubian. Komuniti yang menetap
di kepulauan ini terdiri daripada masyarakat Bajau yang dikenali sebagai Bajau
Ubian. Migrasi penduduk dan proses asimilasi budaya yang menular ke Borneo
telah menjadikan tarian Igal Tabawan sebagai satu tarian tradisi masyarakat
Bajau yang digunakan untuk persembahan keramaian dan ritual. Tarian Igal
Tabawan amat menumpukan pada pergerakan tengkuk, pergelangan tangan,
telapak tangan, bahu, lengan, siku dan pergerakan kaki. Semua anggota badan
penari akan digerakkan secara berlainan kiraan dan gerak. Sebagai contoh, jika
telapak tangan digerakkan dengan memulakan kiraan 1-2-3-4, siku pula dimulakan
dengan kiraaan 2-3-4-1, manakala bahu pula akan dikira dengan kiraaan 3-4-1-2
dan begitulah seterusnya.



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

/ South Ubian

/ Tabawan
’ o Istand

Kota Kinabalu 2

Rajah 9 Kedudukan Pulau Tabawan di selatan Ubian, Filipina asal usul
kepada nama tarian Igal Tabawan

(Sumber: OpenStreetMap.org.ph. Mina-mapa ang pilipinas-view map of Tubawan island.)

PERINGKAT KEMUNCAK DALAM PERSEMBAHAN PANANGSANG

Setelah Mantlak Amuk-Amuk, Tagunggu’ dan Magpa-Igal dilakukan, kajian
seterusnya meneliti kepada perkembangan dalam kronologi persembahan
Panangsang yang mempamerkan konflik dalam persembahan tarian tersebut.
Perkembangan yang dimaksudkan adalah ketika tarian-tarian igal ditarikan sama
ada Igal Lellang, Igal Limbayan dan Igal Tabawan, kalamat akan memainkan
peranannya untuk berusaha memanggil roh nenek moyang dan semangat jin.
Tujuannya adalah untuk memastikan roh nenek moyang akan merasuk tubuh
mana-mana individu yang menarikan tarian tersebut ataupun tubuh badan kalamat
itu sendiri. Pada peringkat ini, penari hanya menari sehingga mencapai proses
menurun. Setelah proses menurun berlaku, persembahan Panangsang akan mulai
mencapai peringkat klimaks dalam persembahannya.

Pada peringkat ini, terdapat beberapa orang daripada pelaku yang menari
akan disampuk atau dirasuk oleh semangat jin dan roh nenek moyang. Oleh hal
yang demikian, kalamat dan pembantunya, iaitu Dayang-Dayang'’ memulakan
sesi komunikasi bersama dengan roh tersebut. Pada peringkat ini juga, kalamat
akan meresapkan roh dan tubuhnya ke alam ghaib dengan memastikan roh Tuan



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

Aulia" untuk masuk ke tubuhnya dan berkomunikasi dengan roh jin tersebut.
Menurut informan, komunikasi yang sempurna bersama roh jin dapat memastikan
penyakit yang dihidapi seseorang itu dapat diubati dan pesakit akan menjadi lebih
sihat dan hidup secara normal. Lazimnya, roh akan disatukan dengan tubuh badan.
Hal ini disebabkan kosmos dalam manusia merujuk kepada kesucian fikiran dan
amalan serta bahagian-bahagian tubuh badan. Masyarakat Bajau Laut meyakini
bahawa terdapat roh yang boleh merasuk dan meresap ke dalam tubuh badan
manusia melalui anggota tubuh badan dan pemikirannya.

Menurut Islam, bahagian-bahagian tubuh badan mempunyai semangat
sendiri dan menjadi saksi tentang kelakuan pemiliknya. Umpamanya, jika kita
mencuri, tangan akan berkata-kata di akhirat kelak bahawa kita mencuri (Mohd
Kipli, 2009: 118). Perkaitan ini dikaitkan dengan unsur kosmos pandangan
masyarakat Bajau yang menjelaskan tentang nyawa pada setiap anggota tubuh
badan dan mampu menjelaskan tentang perilaku dan peribadi seorang manusia.
Menurut al-Biruni, terdapat pertalian yang rapat antara bahagian tubuh badan
manusia dengan lambang-lambang zodiak seperti yang dijelaskan secara terperinci
berkenaan pengertian zodiak;

Bahagian kepala dan muka berkait dengan Aries, leher dan tengkorak kepala
berkait dengan Taurus, tangan dan bahagian ke bawah iaitu pergelangan
tangan serta tapak tangan berkait dengan Gemini, hati berkait dengan
Leo, rahim dan kandungan berkait dengan Virgo, belakang dan punggung
berkait dengan Libra, kemaluan berkait dengan Sagitarius, lutut berkait
dengan Capricorn, tulang berkait dengan Aquarius dan tapak kaki bahagian
bersama tapak serta buku lali berkait dengan Piecces (sic).

(Mohd Kipli, 2009: 118)

Sehubungan itu, merujuk kepada Rajah 3, roh dan jin boleh merasuk ke
dalam tubuh badan manusia melalui anggota tubuh badan yang dianggap pintu
masuk kepada roh dan jin. Menurut Kalamat, roh akan meresap ke dalam tubuh
badan penari ketika menarikan tarian Panangsang melalui pergelangan tangan
(titik nadi), tengkuk, anak jari manis, belakang, lutut dan jari kaki. Oleh hal
yang demikian, persembahan tarian-tarian asas seperti Igal Tabawan, Lellang
dan Limbayan mendedahkan anggota-anggota tubuh badan yang dipercayai
pintu kepada roh untuk digerak dan difokuskan. Sebagai contoh, gerakan penari
adalah menumpukan pada gerakan jari dan pergelangan tangan, di samping
menggerakkan tengkuk ke arah kanan dan kiri sambil menaik dan menurunkan
lutut serta berkengkeng pada tumit dan jari kaki semasa mengalai. Tindakan
tersebut bukanlah disengajakan, sebaliknya dilakukan untuk memudahkan roh
merasuk ke dalam tubuh badan.



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

Dimensi alam ghaib Froses trans Dimensi realiti

Roh meresap daripada
pergelangan nadi

Roh meresap daripada
belzkang tenghkuk

Gerakan diluar Roh rEresg dar?pada
kawalan {pangaruh jin anak jari manis
dan roh)
Roh meresap daripada
"""" - i e belzkang lutut

Roh meresap daripada
jari kaki

Rajah 10 Model dimensi transisi proses menurun persembahan
tari ritual Panangsang

Komunikasi lisan dan komunikasi tanpa lisan akan berlaku, bahasa yang
kurang jelas diselang-selikan dengan jeritan antara individu yang dirasuk, iaitu
pesakit dan kalamat akan terjadi. Komunikasi tanpa lisan akan ditampilkan
melalui persembahan Panangsang yang menunjukkan simbol-simbol untuk
menyampaikan mesej kepada keluarga pesakit dan orang ramai yang hadir.
Dayang-dayang menterjemahkan komunikasi tersebut atau kalamat sendiri yang
akan menerangkan apa yang telah dibualkan antara tubuh kalamat dengan roh jin.
Jika penyakit tersebut datangnya daripada jin atau syaitan, maka perbincangan
antara makhluk halus akan berlaku untuk mewujudkan perjanjian yang perlu
dipatuhi oleh pesakit dan keluarganya. Umumnya, komunikasi lisan yang
ditunjukkan dalam tindakan jeritan, dialog antara kalamat dan roh yang merasuk
tubuh badan salah seorang penari. Komunikasi tanpa lisan pula ditampilkan
dengan ragam gerak yang menunjukkan roh yang merasuk tubuh badan penari
seperti yang dijelaskan pada Rajah 11.



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

Tari ritual

Roh menjelma dalam

anangsang:

enaurun: (Alam Ghaib)

Roh masuk ke dalam
tubuh badan

Formasi gerak
igal-igal

(Tabawan, Lellang &
Limbayan)

Rajah 11 Model dimensi formasi gerak pada peringkat klimaks proses
menuruan persembahan tari ritual Panangsang

Berdasarkan gerakan dan tindakan yang dilakukan oleh para penari ketika
menarikan tarian Panangsang adalah saling berkaitan dengan makrokosmos dan
mikrokosmos kehidupan mereka. Hal ini disebabkan gerak tari dan tubuh yang
ditonjolkan seolah-olah menampilkan gerakan haiwan yang dikaitkan dengan
jelmaan roh nenek moyang, jin atau iblis dan syaitan. Gerakan seperti helang,
ikan pari, penyu, burung, ayam, harimau, kucing dan ikan melambangkan roh
yang hadir merasuk tubuh badan para penari adalah daripada kalangan roh nenek
moyang dan sesi komunikasi akan berlangsung antara kalamat dan roh nenek
moyang tersebut. Sekiranya gerakan yang ditonjolkan dalam bentuk-bentuk
haiwan berbisa seperti ular tedung, kala jengking, labah-labah, ular sawa, kelawar
dan ular laut menunjukkan roh-roh jahat seperti syaitan dan iblis sedang merasuk
tubuh badan penari. Komunikasi akan berlangsung antara kalamat dengan syaitan
dan iblis kerana dipercayai, makhluk ini adalah penggunaan sihir dan ilmu hitam.
Jadual 1 akan menjelaskan tentang komunikasi gerak yang dipersembahkan oleh
penari ketika berada dalam keadaan menurun. Pelbagai ragam gerak yang akan
ditunjukkan dan mempunyai maksud.



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

Jadual 1 Analisis gerak dan formasi gerak dalam persembahan tari ritual
Panangsang

Gerak

Formasi Gerak

Keterangan

Helang

Lazimnya, persembahan Panangsang yang
mencapai tahap alam ghaib akan dimulakan
dengan gerakan seperti seekor burung helang.
Tindakan ini dipercayai bahawa roh atau jin
sedang merasuk ke dalam tubuh badan penari.
Gaya tangan yang dilentik dan dinaikkan ke
atas seolah-olah menunjukkan helang membuka
kepaknya adalah menjelaskan roh atau jin masuk
ke dalam tubuh badan penari daripada pintu tubuh
pergelangan tangan (nadi) atau jari manis.

Burung

Posisi menegak sambil mengetipkan jari tengah
bersama ibu jari menunjukkan penari sedang
melakukan posisi burung. Bermakna, roh yang
merasuk tubuh badan penari adalah dalam
kalangan keturunan Ombo’ Endang. Umumnya,
burung adalah haiwan yang tidak berbisa dan
sering memberikan petanda yang baik kepada
anak cucunya. Pergerakan seperti burung ini akan
dilanjutkan dengan gerakan tangan yang gemalai
dan jari-jari akan digerakkan seolah-olah sedang
mengepak.

Ikan Pari

Pari adalah sinonim dengan kehidupan
masyarakat Bajau Laut di Kampung Gelam-
Gelam. Kebanyakan saka yang menjadi warisan
dalam sistem keturunan mereka dipercayai hadir
dalam bentuk ikan pari. Hal ini juga dikaitkan
dengan legenda Arung Salamiah yang mana,
beliau bermain dan bersahabat dengan pari (Jin
Laut) dan pari tersebut yang menyelamatkan
Arung Salamiah daripada diburu oleh Jamalul
Kiram dengan naik di atas badan ikan pari lalu
dibawa ke kawasan Bohey Dulang.

N =t =

Penyu

Penyu juga adalah berkait rapat dengan warisan
saka masyarakat Bajau Laut. Haiwan ini dipercayai
sering menjadi jelmaan roh nenek moyang yang
ingin menunjukkan dirinya kepada khalayak.
Bentuk tubuh badan yang direndahkan sambil
tangan diletakkan ke belakang menunjukkan
cangkerang penyu. Keadaan ini akan menjelaskan
bahawa roh yang merasuk adalah dalam kalangan
roh nenek moyang dan roh tersebut merasuk
tubuh badan penari melalui pintu belakang lutut
dan jari manis.




Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

Ayam Tindakan penari yang meletakkan tangannya di
sebelah sisi tubuh badannya sambil menguakkan
telapak tangan menjelaskan bahawa ragam gerak
ayam sedang dijelaskan oleh roh yang merasuk
tubuh badan penari. Perilaku ini menjelaskan
bahawa roh yang hadir untuk berkomunikasi
dengan kalamat adalah dalam bentuk jelmaan
ayam. Penari akan mengepakkan tangannya
seolah-olah menunjukkan ayam sedang berkokok
ataupun ingin menyerang (menyabung).

Tkan Formasi gerak seperti ikan adalah sama
signifikannya dengan formasi gerak ikan pari
dan penyu. Gaya ini sering ditonjolkan melalui
gerakan tangan penari yang diselang-selikan
geraknya seperti menjelaskan ikan yang sedang
berenang. Pada masa yang sama, jari jemari
akan digerakkan seperti gerakan arus lautan
menunjukkan bahawa roh yang merasuk tubuh
badan penari adalah dalam bentuk jelmaan ikan.
Kebiasaannya roh akan merasuk melalui tengkuk
dan tangan (nadi).

Ular Tedung Formasi gerakan seolah-olah seekor ular tedung
menunjukkan bahawa tubuh badan pesakit telah
dipengaruhi oleh sihir, ilmu magis dan amalan
ilmu hitam. Penyakit yang dihidapi pesakit adalah
mempunyai unsur negatif dan berbisa. Jika penari
menarikan formasi gerak ini tanpa henti, keadaan
menjelaskan bahawa sihir yang ada dalam tubuh
badan pesakit perlu diubati dengan segera kerana
dikhuatiri akan membawa kepada kematian.
Simbol ini menjelaskan bahawa ular tedung
mempunyai bisa yang boleh membawa maut.

Kala jengking Kala jengking juga dikenali sebagai haiwan
berbisa. Kala jengking menjelaskan bahawa
tubuh badan pesakit atau keadaan kampung dalam
merbahaya dan perlu diubati dengan segera. Roh
yang merasuk tubuh badan penari adalah bukan
dalam kalangan roh nenek moyang, sebaliknya
iblis dan syaitan sedang merasuk tubuh badan
penari dan menjelaskan bahawa pesakit dalam
keadaan yang membolehkan musibah berlaku.

it W PN =>-




Gendang Alam, Jilid 7, 2017

Labah-labah

Penanda formasi labah-labah menjelaskan
bahawa pesakit telah terkena sumpahan nenek
moyang (busung). Oleh itu, gerakan tangan
akan membentuk gerakan seolah-olah labah-
labah sedang berjalan sambil tangan dilentikkan
dan mengalai tarian Panangsang. Kalamat
akan melakukan formasi ini untuk menjelaskan
permohonan maaf dan keampunan daripada
pesakit atau penduduk kampung agar sumpahan
yang dikenakan oleh nenek moyang dilupuskan
dan dengan kesihatan.

Ular Sawa

Ular sawa menggambarkan penunggu hutan yang
tidak berpuas hati kerana kemungkinan pesakit
atau penduduk kampung telah melanggar pantang
larang ketika berada dalam hutam. Oleh itu,
jelmaan roh yang merasuk tubuh badan pesakit
akan hadir dan menyampaikan mesej bahawa
terdapat perkara yang telah melanggar larangan
ketika berada di hutan. Sehubungan itu, pesakit
atau penduduk kampung wajar membayar ganti
rugi (Pagjamuhan) untuk sajian jin tanah.

Sebarang kecuaian untuk menepati perjanjian tersebut menyebabkan
pesakit mengalami sakit yang lebih teruk. Antara perjanjian-perjanjian yang biasa
dimeterai adalah permohonan maaf secara terbuka kepada mana-mana individu
yang pesakit atau keluarganya telah melakukan kesalahan, mengadakan kenduri
doa selamat kepada roh nenek moyang, sebentuk cincin dan sejumlah wang
berian kepada kalamat dan upacara menolak bala yang perlu dilaksanakan oleh
pesakit dan keluarganya dalam tempoh yang ditetapkan. Ketika persembahan tari
ritual Panangsang ita mulai mencapai tahap persetujuan dan jin dapat mengubati
pesakit, kalamat akan membacakan bacaan mantera pamanulak bala’ sebagai
tanda termeterainya janji dan persetujuan antara kalamat dan roh nenek moyang

ataupun jin.




Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

Bacaan Mantlak-Pamanulak Bala’ (Mantera Kedua)

Bahasa Bajau Terjemahan

Bismillahirahmanirahim Bismillahirrahmanirrahim

Allah humma balik sumpa’ Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Jikalau perbuatan saitan Jika ini perbuatan syaitan

Ditulak Allah ta’ala kepada saitan Kembalikanlah kepada syaitan

Alllah humma balik sumpa’ Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Jikalau perbuatan ibris Jika ini perbuatan iblis

Ditulak Allah ta’ala kepada ibris Kembalikanlah kepada iblis

Alllah humma balik sumpa’ Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Jikalau perbuatan hantu Jika ini perbuatan hantu

Ditulak Allah ta’ala kepada hantu Kembalikanlah kepada hantu

Allah humma balik sumpa’ Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Jikalau perbuatan jin Jika ini perbuatan jin

Ditulak Allah ta’ala kepada jin Kembalikanlah kepada jin

Allah humma balik sumpa’ Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Jikalau perbuatan manusia Jika ini perbuatan manusia

Ditulak Allah ta’ala kepada manusia Kembalikanlah kepada manusia

Ya Jabarail, Ya Mikail Ya Jibril, Ya Mikail

Ya Isfaril, Ya Izrail Ya Isfaril, Ya Izrail

Ya Abu bakar, Ya Usman, Ya Ali Ya Abu Bakar, Ya Usman, Ya Ali
Ya Saidina, Ya Maulana Ya Saidina, Ya Maulana

Ya Tuhanku Ya Tuhanku

Rabbul-rabbul Alamin Ya Rabbull Alamin

Ya Tuhanku, Ya Saidina Ya Tuhanku, Ya Saidina

1lmu sapa, Galanggang Sembuhkanlah segala muslihat
Sin tampat jalnang Dari tubuh kami

Kubba-kubba timbangan tingting Pada hujung titian sirat

Barakat laillah ha illaulah Berkat laillah ha illaulah
Barakat Muhammadar Rasullullah Berkat Muhammadar Rasullullah

(Sumber: Amsina binti Hj. Moteh, temu bual pada 7 Januari 2016)

PERINGKAT PELERAIAN PERSEMBAHAN PANANGSANG

Peringkat peleraian persembahan tari ritual Panangsang menyaksikan tubuh
badan individu yang dirasuk, yakni pesakit atau kalamat sendiri mulai lemah dan
hilang kawalan. Kalamat dan pembantunya akan menyapu air mata duyung ke
muka individu yang dirasuk untuk membawa roh individu tersebut kembali kepada
jasad tubuh badan mereka yang asal. Demikian juga, kalamat akan menjelaskan
beberapa pertikaian dan penjelasan kepada keluarga pesakit berkenaan komunikasi



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

antara jin dan kalamat. Syarat dan janji yang telah ditetapkan oleh jin atau roh
nenek moyang harus ditunaikan segera agar penyakit yang menimpa pesakit
dapat diubati. Kalamat akan menjelaskan perjanjian tersebut dan keluarga pesakit
harus mematuhinya. Jika tidak, pesakit akan mengalami sakit yang lebih parah
dan boleh membawa kepada kematian. Selesai sahaja perjanjian dimeterai antara
kalamat dan keluarga pesakit, kalamat akan membacakan bacaan mantera yang
terakhir sambil memegang air campuran daun kisu/ (daun cekur) untuk diberikan
kepada pesakit dan diminum.

Bacaan Mantlak Panulak Palkataan (Mantera Ketiga)

Bahasa Bajau Terjemahan
Bismillahirahmanirahim Bismillahirrahmanirrahim

Pitu’ batang bamban Tujuh batang kuih ubi

Ampa kamu di’ timulak Kenapa tidak kamu berjalan
Minsan sihigad langit Sedangkan siput di hujung langit
Timulak da’ Turut berjalan

Barakat laillah Ha Illaulah Berkat Laillah Ha Illaulah
Barakat Muhammadar Rasulullah Berkat Muhammadar Rasulullah

(Sumber: Amsina Hj. Moteh, Kampung Bubul, Semporna, Sabah)

Persembahan tari ritual Panangsang akan diteruskan bergantung dengan
upacara ritual yang dilaksanakan. Ritual Magduwata persembahan tari ritual
Panangsang akan dilakukan sebanyak tiga set persembahan dalam sehari dan akan
dilaksanakan sebanyak sembilan kali dalam tempoh tiga hari. Hal ini dilakukan
untuk mencapai tahap trance dan memastikan sesi dialog dan komunikasi bersama
jin dan roh nenek moyang akan terlaksana. Selain itu dalam ritual Kok Ta 'un pula,
persembahan tari ritual Panangsang akan dilakukan sebanyak tiga kali sahaja.
Selesai sahaja persembahan tari ritual Panangsang itu dilaksanakan dan mencapai
matlamatnya, pesakit akan beransur pulih dan kembali sihat seperti biasa.

RUMUSAN

Sesungguhnya, hubungan persembahan dengan penyembuhan adalah saling
berkait yang akarnya ditunjangi oleh naratif tentang kewujudan hubungan
antara alam manusia dan alam ghaib. Aspek persembahan Panangsang
pada peringkat menurun menjelaskan tentang perubahan-perubahan semasa
persembahan tarian tradisional dilakukan telah membentuk satu situasi dalam
alam ghaib yang menghubungkan alam fizikal dengan alam ghaib, sekali gus
mengikat hubungan antara dua alam ini, iaitu manusia dan makhluk halus
melalui konsep keseimbangan memungkinkan persembahan Panangsang



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

dimanifestasikan. Struktur persembahan diteliti untuk mengenal pasti punca dan
sebab keperluan itu perlu dilakukan dalam ritual yang dijalankan. Kepercayaan
terhadap keseimbangan alam nyata dapat memberi kesejahteraan menjadikan
persembahan Panangsang berfungsi sebagai medium penyembuhan kerana
dipercayai berupaya mengembalikan keseimbangan alam nyata. Dalam konteks
tradisional, persembahan ini memainkan peranan penting dalam memastikan
kesejahteraan masyarakat. Merujuk kepada persembahan yang berfungsi sebagai
alat penyembuhan, peranan Tagunggu’ bukan sahaja sebagai pemain muzik
dan penyanyi tetapi juga sebagai penyembuh penyakit. Ekoran kemahiran
kalamat dalam bidang seni persembahan dan perubatan ini, beliau turut menjadi
bomoh dalam kehidupan sebenar. Sehubungan itu, aspek penyembuhan dalam
persembahan ritual masyarakat Bajau Laut dikategorikan sebagai faith healing,
iaitu merujuk amalan ritual yang berhubungan dengan kepercayaan keagamaan.
Penyembuhan berlaku ekoran kepercayaan terhadap kuasa spiritual yang menjadi
intervensi dalam proses penyembuhan tersebut.

NOTA

Kalamat adalah bomoh atau dukun yang menjadi pelaku utama dalam mengendalikan sesuatu
upacara ritual yang diadakan.

Tiharun binti Danggan. 62 tahun. Kampung Gelam-Gelam, Pulau Bum-Bum, Semporna.
Pembantu Kelamat. Temu bual pada 22 Februari 2016.

Bacaan ayat-ayat al-Quran yang dibaca dalam bentuk lagu atau syair.

Tunangan kepada Arung Salamiah yang telah dijodohkan dari usia kecil.

Kalang merupakan pantun dua kerat atau empat kerat yang dibacakan dalam bentuk lagu. Kalang
dalam Bajau Laut kebiasaannya akan diiringi oleh alat muzik Gabbang, iaitu sejenis alat muzik
zilofon kayu.

¢ Yee Ting Wong. Pelukis Potret Arung Salamiah. Temu bual pada 17 Jun 2017.

Alat muzik yang dikenali sebagai zilofon dan diperbuat daripada kayu dan batang buluh.
Proses melakukan persembahan tarian igal-igal.

Sejenis persembahan seni bela diri dari negara China. Namun, dalam bahasa Bajau Laut, ia
dirujuk sebagai gerakan silat.

Pembantu kepada Kalamat yang terdiri daripada wanita untuk menterjemahkan bahasa dan
gerakan kalamat ketika melakukan proses mengubat.

I Roh yang dipelihara oleh kalamat Kampung Gelam-Gelam.

RUJUKAN

Hanafi Hussin. (2008). Diaspora Bajau Laut dan pengekalan serta penerusan amalan
tradisi di Sabah. Borneo Research Journal, hlm. 149-163.

Hanafi Hussin & MCM Santamaria. (2012). Celebrating with the lord of the sea (Tuan
Laut): The Pangkanduli of the Sama Dilaut of Sitangkai, Tawi-Tawi Southern
Philipines. In Hanafi Hussin & MCM Santamaria (Eds.). Sama Celebrations:



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

Ritual, Music and Dance of Sama Dilaut and Sama Bajau in Southern Philippines
and North Borneo, pp. 9-22. Monograph 12. Institute of Ocean and Earth Sciences
(IOES), Universiti Malaya.

Hanafi Hussin & MCM Santamaria. (2012). Dancing with the ghosts of the sea:
Experiencing the pagkanduli ritual of the Sama Dilaut (Bajau Laut) In Sikulan,
Tawi-Tawi, Southern Philippines. JATI: Journal of Southeast Asian Studies, Vol.
13: pp.159-172.

Jeniifer Trusted. (1991). Physics and metaphysics: Theories of space and time. Routledge
Falmers.

Mohd. Kipli Abdul Rahman. (2009). Mabuk mistikal: Semiotik metafizik dalam Kuda
Kepang Mabuk. Pulau Pinang: Universiti Sains Malaysia.

Noriah Taslim. (2007). Mekanisme kuasa dalam mantera: Satu analisis dari pendekatan
pragmatik. DIm. Rogayah A. Hamid & Mariam Salim (Ed.). Pandangan Semesta
Melayu: Mantera, hlm. 191-214. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

TEMU BUAL

Amsina binti Hj. Moteh. 79 tahun. Kampung Bubul, Semporna. Pengamal Kalamat.
Temu bual pada 7 Januari 2016.

Hj. Kapintalan bin Hj. Kalingkung. 66 tahun. Kampung Look Butun, Pulau Bum-Bum,
Semporna. Ketua imam. Temu bual pada 24 Februari 2016.

Hjh. Amsiah binti Md Said. 59 tahun. Kampung Gelam-Gelam Pg. Hj. Indanan, Pulau
Bum Bum, Semporna. Pengamal Kalamat. Temu bual pada 9 Januari 2016.

Hjh. Nuhilan @ Siti Nurinah binti Imam Nunukan. 58 tahun. Kampung Gelam-Gelam,
Pulau Bum-Bum, Semporna. Pembantu Kelamat. Temu bual pada 22 Februari
2016.

Intan Solga, 63 tahun. Kampung Bangau-Bangau, Semporna. Tokoh seni daerah Semporna
(Pengiktirafan oleh Jabatan Muzium Negeri Sabah). Temu bual pada 15 Januari
2015.

Pasamanis binti Hajirullah. 73 tahun. Kampung Gellam-Gellam Taganak, Pulau Bum-
Bum, Semporna. Pemuzik kulintangan. Temu bual pada 23 Februari 2016.

Roslizah binti Amat Banang. 41 tahun. Kampung Look Butun, Pulau Bum-Bum,
Semporna. Pembantu bomoh (dayang-dayang). Temu bual pada 8§ Januari 2016.

Saharah. 71 tahun. Kampung Gellam-Gellam, Pulau Bum Bum, Semporna. Pembantu
bomoh. Temu bual pada 8 Januari 2016.

Salasiah binti. 22 tahun. Kampung Tampi-Tampi Timbayan, Semporna. Ratu lepa dan
penari ritual Magpaigal. Temu bual pada 13 Januari 2015.

Tiharun binti Danggan. 62 tahun. Kampung Gellam-Gellam, Pulau Bum-Bum, Semporna.
Pembantu Kelamat. Temu bual pada 22 Februari 2016.

Yee Ting Wong. Pelukis potret legenda Arung Salamiah. Temu bual pada 17 Jun 2017.



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

LAMAN SESAWANG

Peta Kepulauan Tabawan, Filipina. http://openstreetmap.org.ph/map/tabawan-+island.
Dicapai pada 20 Mei 2016.

Yee Ting Wong. (2011). Arung Salamiah 84 Inx 108 In (213.5 x 274.5 cm Commissioned
Mixed Media). Based on the legend of Arung Salamiah. http://everythingting.
blogspot.my/2011/04/arung-salamiah.html. Dilayari pada 28 Mei 2016.






