
PERSEMBAHAN TARIAN PANANGSANG DALAM RITUAL
PENYEMBUHAN MASYARAKAT BAJAU LAUT

Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali
Sharifuddin Zainal

Humin Jusilin
Mestrah Lauk

ABSTRAK

Masyarakat Bajau Laut di daerah Semporna mempunyai pelbagai jenis 
upacara ritual termasuk ritual penyembuhan yang menjadi pegangan 
turun-temurun kehidupan bermasyarakat mereka. Keharmonian dan 
keseimbangan terhadap alam ghaib menjelaskan hubungan kukuh 
masyarakat ini terhadap kuasa magis dan unsur semangat roh yang 
mencetuskan kreativiti dan keupayaan luar biasa bagi menghasilkan 
falsafah budaya masyarakat yang bersifat tabu. Sehubungan itu, 
makalah ini mengkaji elemen persembahan tarian yang menjadi 
penghubung antara dunia realiti dan dunia ghaib dengan menumpukan 
struktur persembahan pada peringkat menurun yang dikenali sebagai 
persembahan Panangsang dalam pelaksanaan ritual yang dilakukan. Hal 
ini berkaitan dengan strukur persembahan yang melibatkan fenomena 
dalam ruang dan masa, meliputi alam fizikal dan alam ghaib serta 
kedudukan manusia dalam ruang menurun tersebut. Penelitian ini 
menggunakan kaedah kualitatif yang memiliki perincian interpretasi. 
Pengumpulan data adalah berdasarkan observasi dalam kajian lapangan 
dan temu bual untuk mendapatkan maklumat secara terperinci yang 
telah dijalankan dalam kalangan masyarakat Bajau Laut yang menetap 
di Kampung Gelam-Gelam, Pulau Bum-Bum, Semporna, Sabah. Hasil 
analisis menunjukkan keseimbangan dan keharmonian masyarakat 
ini terhadap alam nyata dan alam ghaib adalah sangat penting untuk 
menjamin kesejahteraan hidup mereka.

Kata kunci: Persembahan, tarian Panangsang, alam ghaib, ritual 
penyembuhan, Bajau Laut.

ABSTRACT

The Bajau Laut community of Semporna district were known to possess 
various rituals within their culture including the healing ritual which 
had been passed from generations. It is believed that the harmony and 
balance of the spiritual world as practiced by the community with 
respect to magical and spiritual elements had revolved creativity and 
extraordinaire ability among the members hence produced a taboo 



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

74

philosophical culture. In accordance to that, the present study looked into the dance 
performance element which connect the real world with the spiritual world by focussing 
on the plot analysis during the trance state of the Panangsang ritual dance. It also 
comprised of the analysis on the performance structure which includes the phenomena 
within the space and time of both real and metaphysical world as well as the position and 
role of human within the trance level. The study involves the use of qualitative method 
which possessed descriptive details. The collection of data was done through observations 
during field studies and interviews to gain specific information with the help of the Bajau 
Laut community from Kampung Gelam-Gelam of Pulau Bum-Bum Semporna. The result 
of the analysis revealed that the balance and harmony of the between the physical world 
and the metaphysic world indeed are related to each other. 

Keywords: Performance, Panangsang dance, supernatural, healing ritual, Bajau Laut.

PENGENALAN

Upacara persembahan Panangsang diadakan apabila satu keputusan yang dicapai 
secara kolektif telah dicapai oleh komuniti masyarakat Bajau Laut yang mendiami 
kawasan perkampungan Pulau Bum-Bum. Sebagai contoh, mengubati penyakit, 
menolak bala, membuang sial, menangkap ikan, bercucuk tanam, menanam 
agar-agar laut dan sebagainya. Kalamat 1 akan bertindak sebagai peneraju acara 
dan menjadi orang tengah (penghubung di alam ghaib) untuk mengubati dan 
mentafsir perkara-perkara tersebut. Sesuatu fungsi dan makna akan diikuti oleh 
struktur persembahan kerana sebuah struktur persembahan mempunyai fungsi 
dan makna. Oleh hal yang demikian, kedua-dua aspek tersebut dipercayai dapat 
memotivasi dan membentuk fahaman bermasyarakat yang berpegang kepada 
amalan turun-temurun untuk mewujudkan peranan dan tujuan sesuatu perilaku itu 
diadakan dan menjadikannya sebagai satu fungsi utama dan mempunyai struktur 
(Trusted,1991:41). Perkaitan antara fungsi dan struktur bergerak seiringan kerana 
dalam struktur mempunyai fungsi dan dalam fungsi itu mempunyai struktur 
(Mohd. Kipli, 2016: 22). 

	 Sehubungan itu, kajian ini membincangkan tentang stuktur persembahan 
tarian yang menumpukan pada bahagian peringkat menurun. Struktur persembahan 
tersebut merangkumi peringkat eksposisi (permulaan), perkembangan (konflik), 
klimaks dan peleraian yang dianalisis mengikut hubung kait keperluan ritual 
masyarakat Bajau Laut melibatkan persembahan Panangsang sebagai sebuah 
tindakan dan proses perubatan. Kajian ini juga akan menjelaskan secara terperinci 
aspek struktur persembahan Panangsang daripada konteks tarian Panangsang 
sahaja. Upacara ritual masyarakat Bajau Laut terdiri daripada satu kumpulan 
ritual yang berbeza-beza strukturnya mengikut fungsi dan tujuan suatu upacara 
tersebut dijalankan. 



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

75

	 Kalamat akan menggunakan kepakarannya bagi menyelesaikan setiap 
masalah yang dihadapi menggunakan kaedah-kaedah yang berlainan. Walaupun 
begitu, kaedah-kaedah tersebut mempunyai struktur yang telah ditetapkan 
berpandukan ajaran daripada pewaris kalamat terdahulu (warisan kalamat). 
Struktur persembahan yang dilakukan tidak dapat mencapai ruang yang berada 
di luar daripada tindakan pelaku. Disiplin ini memandu hala tuju masyarakat 
Bajau Laut kepada suatu proses inisiasi keharmonian alam fizikal dan metafizik, 
merangkumi unsur makrokosmos (alam manusia) dan mikrokosmos (alam ghaib) 
sekali gus memandu fungsi dan makna upacara yang dilakukan.

	 Inisiasi yang dijelaskan adalah proses ritual sebagai suatu tanda perubahan 
status dalam hierarki kelompok atau masyarakat. Lazimnya, inisiasi menjadi 
tanda formal yang telah diterima menjadi dewasa dalam sesebuah kelompok 
masyarakat. Jelasnya, inisiasi merupakan suatu proses kehidupan bermasyarakat, 
beragama serta berbudaya yang berstruktur dan mempunyai fungsi. Oleh hal 
yang demikian, penyelidikan ini menumpuhkan terhadap dua buah upacara 
ritual yang berbeza kaedah dan tujuannya, iaitu ritual Magduwata dan ritual Kok 
Ta’un di Kampung Gelam-Gelam. Kedua-dua upacara ini akan menggunakan 
persembahan Panangsang.

	 Tarian Panangsang telah disebutkan dalam legenda masyarakat Bajau 
Laut, iaitu dalam legenda Arung Salamiah, sebuah legenda puteri Bajau yang 
mempunyai kuasa hikmat dan keramat. Menurut kepercayaan masyarakat Bajau 
Laut di daerah Semporna, sejak kelahiran Arung Salamiah, kuasa-kuasa ghaib 
dan misteri mulai mendampingi beliau. Kelahiran itu menyaksikan satu keajaiban 
telah berlaku, di mana semua hidupan alam berhenti dan tidak bergerak secara 
tiba-tiba seperti ombak membadai tepian pantai, hujan renyai-renyai, ikan yang 
timbul pada permukaan laut, burung-burung berterbangan berhenti saat Arung 
Salamiah dilahirkan. 

	 Pada usia beliau 10 tahun, beliau dikatakan sering bermain di tepi pantai 
bersama seekor ikan pari betina yang besar. Pari tersebut dipercayai sebagai 
penjaga laut (Jin Relaut) yang hanya mendampingi Arung Salamiah sahaja dan 
tidak mendekati orang lain. Selanjutnya, pada pertengahan usia remaja Arung 
Salamiah, satu peristiwa ajaib dan sangat misteri telah berlaku apabila beliau 
telah menyelamatkan seorang kanak-kanak yang telah dipatuk ular tedung dengan 
menyedut bisa ular tersebut lalu pengsan akibat terkena bisanya. Kemudian, 
ular tedung yang lebih besar datang menghampirinya dan terus mematuk kaki 
Arung Salamiah yang tekena bisa itu seolah-olah sedang menyedut bisa yang 



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

76

ada dalam badan Arung Salamiah. Arung Salamiah kemudiannya sedar semula 
dan melihat ular tedung yang besar itu masuk ke dalam hutan dan terus hilang 
daripada pandangan (Informan 1) 2.

	 Disebutkan bahawa Arung Salamiah akan menari tarian Igal Tabawan 
semasa majlis keramaian yang diadakan. Tarian yang lemah gemalai diiringi 
rentak kaki dan bahu dipersembahkan akan diiringi dengan bacaan-bacaan 
Lugu’3 sebelum Tanjung Kalang4 melakukan kalangannya5. Saat Tanjung Kalang 
berkalang, Arung Salamiah akan mengubah rentak tariannya kepada persembahan 
tarian Igal Limbayan kerana roh dan semangat jin mulai mendampingi beliau dan 
apabila roh merasuk tubuh badannya, Arung Salamiah akan bertindak dengan 
lebih agresif dan seterusnya merubah tarian tersebut kepada tarian Panangsang, 
seperti yang telah digambarkan dalam karya Yee Ting Wong pada persembahan 
teater muzikal Arung Salamiah bersempena Sabah Fest 2010, menunjukkan Arung 
Salamiah mempunyai aura yang digambarkan melalui pelbagai warna seperti biru 
dan merah. Perlambangan ini diterjemahkan oleh pelukis untuk menampilkan 
kecantikan dan aura ghaib yang sedang menyelubungi Arung Salamiah semasa 
menari tarian Igal Tabawan. Biru putih melambangkan aura angin, manakala 
merah kuning melambangkan aura kuasa, kecantikan dan keanggunan Arung 
Salamiah (Informan 2)6.

Rajah 1 Gambaran legenda Arung Salamiah

(Sumber: Lukisan oleh Yee Ting Wong sempena persembahan teater muzikal Arung Salamiah 
pada Sabah Fest 2010.)



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

77

Rajah 2 Gambaran Arung Salamiah menari tarian igal Tabawan
bersama Tanjung Kalang

(Sumber: Lukisan oleh Yee Ting Wong sempena persembahan teater muzikal Arung Salamiah 
dalam Sabah Fest 2010.)

	 Sehubungan itu, persembahan tari ritual Panangsang dipengaruhi oleh 
legenda masyarakat Bajau Laut dan pengamalan spiritual adat dan kepercayaan 
masyarakat mereka yang merangkumi mantera, Lugu’, Kalang dan Tagunggu’. 
Faktor-faktor ini dipercayai telah menjadi transisi perubahan yang membawa 
persembahan tarian Igal Limbayan, Tabawan dan Lellang mulai berubah daripada 
sudut gerak, ruang, pola lantai dan dimensi alam realiti kepada alam ghaib, 
iaitu ketika persembahan tersebut telah mencapai peringkat menurun dalam 
sesebuah upacara ritual yang dilangsungkan. Kalamat akan menjadi penentu 
kepada transisi perubahan dalam persembahan ini, sekali gus menjadikan tarian 
Panangsang sebagai sebuah rangsangan untuk merangsang roh dan semangat 
halus. Keberadaan pesakit serta keluarga dan individu yang menarikan tari 
ritual tersebut adalah bertujuan untuk menjadikan tarian Limbayan, Lellang 
dan Tabawan berubah kepada tarian Panangsang yang sangat penting untuk 
membantu Kalamat berhubung dan berkomunikasi dengan alam roh seperti 
yang dijelaskan dalam rajah di bawah. Ketiga-tiga jenis tarian akan ditarikan 
terlebih dahulu dengan iringan muzik Tagunggu’. Setelah itu, Lugu’ dan Mantlak 
(mantera) akan dibaca bertujuan mengundang semangat halus untuk merasuk 
tubuh badan pesakit. Roh atau semangat halus yang merasuk tubuh badan penari 
akan membawa tarian tersebut kepada persembahan tarian Panangsang.



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

78

Rajah 3 Model transisi perubahan tarian Igal-Igal kepada persembahan 
Panangsang

PERINGKAT EKSPOSISI PERSEMBAHAN PANANGSANG

Pada peringkat permulaan persembahan tari ritual Panangsang, Kalamat akan 
memulakan bacaan mantlak untuk memastikan kesempurnaan sesebuah ritual 
yang akan dilangsungkan. Selain itu, mantlak digunakan untuk melaksanakan 
protokol persembahan ritual yang telah ditetapkan oleh nenek moyang terdahulu. 
Mantera adalah salah satu keperluan budaya yang mengagumkan, bukan sahaja 
daripada aspek bahasa dan sifat-sifat intrinsiknya, tetapi juga daripada nilai-
nilai ekstrinsik, kerangka luaran termasuk perlakuan, kostum dan objek-objek 
simbolik dalam persembahan dan ritual yang berhubung dengan pengamalan 
mantera (Noriah Taslim, 2007:192). Mantlak akan dibacakan dalam tiga jenis, 
bergantung kepada persembahan Panangsang yang dilakukan, iaitu sebanyak tiga 
kali dipersembahkan dalam sehari untuk upacara ritual Magduwata dan tujuh kali 
untuk upacara ritual Kok Ta’un. Selebihnya, jika persembahan Panangsang yang 
dipersembahkan lebih daripada tiga kali, persembahan yang dilakukan dianggap 
sebagai persembahan hiburan semata-mata kerana persembahan tersebut tidak 
diiringi dengan mantlak.

1.	 Bacaan Mantlak Amuk-Amuk  (Mantera Pertama)

Mantlak pertama yang akan dibacakan sebelum proses persembahan Panangsang 
adalah Mantlak Amuk-Amuk yang bermaksud dalam bahasa Bajau sebagai 



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

79

memohon doa daripada Allah SWT. Secara literal, pendefinisian Mantlak Amuk-
Amuk adalah merujuk kepada mantlak untuk memohon berkat dan izin daripada 
roh nenek moyang atau semangat jin dan seterusnya disampaikan kepada malaikat 
dan Allah SWT. Mantlak Amuk-Amuk akan dibaca oleh Kalamat kepada pesakit 
yang akan diubati. Roh nenek moyang akan berkomunikasi di alam jin untuk 
mengenal pasti sama ada penyakit tersebut datangnya daripada roh jahat atau 
sumpahan nenek moyang terdahulu. Sekiranya sumpahan tersebut daripada roh 
nenek moyang, maka Mantlak Amuk-Amuk akan dibacakan kerana mantlak ini 
akan menjadi penawar, diikuti dengan persembahan Panangsang untuk peringkat 
komunikasi yang seterusnya.

Bacaan Mantlak Amuk-Amuk				  
Bahasa Bajau Terjemahan
Bismillahirahmanirahim
Allah humma balik sumpa’
Palmainan hikmat ibris
Pulang pijina jadina
Suku Allah, Rantai Allah
Salah ujung

Alllah humma balik sumpa’
Palmainan hikmat ibris
Pulang pijina jadina

Alllah humma balik sumpa’
Palmainan nabi adam, 
Pulang pijina jadina

Alllah humma balik sumpa’
Palmainan jin islam
Pulang balik pijina jadina

Allah humma balik sumpa’
Palmainan jin kapil
Pulang balik pijina jadina

Allah humma Balik Sumpa’
Palmainan Manusia
Nik dik Mohon Mustajab
Barakat Laillah Ha Illaulah
Barakat Muhammadar Rasulullah.

Bismillahirrahmanirrahim
Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Permainan hikmat iblis
Kembalikanlah kepada asal usul kejadiannya
Kuasa Allah, keajaiban Allah
Kesilapan lalu

Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Permainan hikmat iblis
Kembalikanlah kepada asal usul kejadiannya

Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Permainan Nabi Adam
Kembalikanlah kepada asal usul kejadiannya

Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Permainan jin Islam
Kembalikanlah kepada asal usul kejadiannya

Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Permainan jin kafir
Kembalikanlah kepada asal usul kejadiannya

Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Permainan manusia
Kami memohon doa mustajab
Berkat Laillahaillallah
Berkat Muhammadar Rasulullah.

(Amsina binti Hj. Moteh, temu bual pada 7 Januari 2016)

2.	 Titikan Tagunggu’

Selesai sahaja Kalamat membacakan Mantlak Amuk-Amuk, pemuzik akan 
memainkan peranan mereka dengan melakukan persembahan tagunggu’ yang 
dikenali sebagai titikan (not muzik) daripada kompilasi permainan alatan muzik 



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

80

tradisional kulintangan dan Gabbang7. Titikan akan dimainkan dalam tiga 
jenis, iaitu titikan tabawan, titikan limbayan dan titikan lellang. Pemuzik akan 
melakukan titikan berdasarkan gerak hati dan perbincangan dalam kalangan 
mereka untuk memilih muzik titikan kulintangan yang ingin dimainkan. Sebagai 
contoh, pada set pertama, pemuzik akan memainkan titik tabawan dan pada set 
yang kedua pula adalah menggunakan runut bunyi titikan lellang dan akhir sekali 
daripada titikan limbayan.

	 Gerak hati yang dimaksudkan ialah ketua pemuzik akan melihat persekitaran 
dan cuba merasakan sesuatu interaksi dengan alam ghaib yang menggunakan rasa 
dan pengamatan di sekitarnya bagi mengenal pasti irama muzik yang paling sesuai 
dimainkan pada waktu tersebut. Secara teknikalnya, pemuzik-pemuzik akan 
menilai berdasarkan penari yang akan menari, sama ada wanita lebih dominan 
ataupun penari lelaki yang lebih dominan. Sebagai contoh, jika individu lelaki 
yang menari lebih ramai, maka muzik titik lellang akan dimainkan dan sebaliknya 
jika individu wanita lebih ramai menari, muzik titik limbayan dan titik tabawan 
pula yang akan dimainkan. Jika individu-individu yang menari seimbang dari 
jumlah lelaki dan wanita, maka pemuzik akan memainkan titik limbayan. 

	 Titik kulintangan yang dimainkan untuk ketiga-tiga jenis tarian ini telah 
disusun atur mengikut not muzik oleh Alain Martenot dan Jose Maceda. Not 
muzik untuk setiap titikan adalah berbeza mengikut pukulan dan rentak pada 
kulintangan yang dimainkan. Rajah 4, 5 dan 6 masing-masing menjelaskan not 
muzik untuk ketiga-tiga jenis titikan. Bacaan ringkas berkenaan not-not tersebut 
dapat dibezakan dengan not perulangan dan tempoh pukulan pada kulintangan 
serta gabungan pada not muzik daripada alat muzik yang lain seperti gong dan 
tambul (gendang).

Rajah 4 Notasi muzik titik tabawan

(Sumber: Alain Martenot & Jose Maceda. 1982. Sama De Sitangkai, a record of music and excerpts 
of kata-kata oleh ORSTOM. Hlm. 5.)



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

81

Rajah 5 Notasi muzik titik Limbayan
(Sumber: Alain Martenot & Jose Maceda. 1982. Sama De Sitangkai, a record of music and excerpts 
of kata-kata oleh ORSTOM. Hlm. 6.)

Rajah 6 Notasi muzik titik Lellang
(Sumber: Alain Martenot & Jose Maceda. 1982. Sama De Sitangkai, a record of music and excerpts 
of kata-kata oleh ORSTOM. Hlm. 7.)

3.	 Magpa-igal

Magpa-igal8 akan dilakukan serentak dalam peringkat eksposisi persembahan 
Panangsang. Berdasarkan analisis data pemerhatian dan perolehan data sekunder 
melalui rakaman video, tarian Igal yang ditarikan seolah-olah menyalurkan tenaga 
ghaib yang melibatkan dua dimensi alam, iaitu alam realiti dan ghaib. Tarian Igal 
Lellang adalah tarian yang ditarikan oleh lelaki kerana gerak tari dan pola lantai 
yang lebih agresif, bertenaga dan dominan. Menurut bahasa Bajau, pergerakan 
yang bertenaga dan agresif lebih dikenali sebagai Kuntau atau Kuntao9 yang 
bermaksud gerak silat.  Berdasarkan Hanafi Hussin (2008:155), tarian Igal Lellang 
ditarikan oleh Jin Lella, iaitu jin yang berjantinakan lelaki untuk menunjukkan 
kegagahan dan kekuasaannya di alam ghaib. Merujuk kepada ritual Magduwata 



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

82

dan Kok Ta’un, masing-masing akan melakukan proses magpa-igal sebanyak 
sembilan dan tujuh kali. Tujuannya adalah untuk mencapai tahap menurun dan 
menari dalam alam ghaib yang membolehkan kalamat berhubung dengan roh 
ghaib. Oleh hal yang demikian, setiap kali proses Magpa-Igal dilakukan, bantuan 
daripada elemen-elemen persembahan haruslah berinteraksi dengan tarian yang 
ditarikan. Seperti yang dijelaskan oleh Hanafi Hussin dan MCM Santamaria 
pada gambar di bawah, penari lelaki akan menarikan tarian Kuntao sebagai 
cara untuk menghubungkan alam manusia dengan alam ghaib sambil bertujuan 
merangsang Jin Lella.

Rajah 7 Persembahan tarian igal Lellang yang ditarikan
oleh barisan penari lelaki

(Sumber: Hanafi Hussin & MCM Santamaria, 2012.)

	 Seterusnya adalah persembahan tarian Igal Limbayan. Perkataan limbay 
atau limbai berasal daripada bahasa Suluk yang bermaksud melambaikan tangan. 
Dalam bahasa Bajau pula bermaksud menguak pada tangan, siku dan baju seolah-
olah seekor burung yang terbang tinggi. Maka, gerak tari Igal Limbayan ditarikan 
dalam bentuk menguak tangan seperti kuak kupu-kupu yang sentiasa menaikkan 
tangan kanan dan kiri secara berselang-seli. Igal limbayan hanya mementingkan 
gerakan siku, lengan dan bahu untuk digerak dan dilambaikan ke atas dan ke 
bawah. Gerakan pada bahagian pergelangan tangan dan telapak tangan kurang 
diutamakan kerana tarian tersebut hanya untuk Igal Tabawan. Mengikut gerakan 
orang-orang terdahulu, Igal Limbayan hanya akan ditarikan secara berpusing-
pusing sambil melambaikan tangan. Tiada gerak tari dan pola lantai yang khas 
untuk menarikan tarian Igal limbayan ini.



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

83

Rajah 8 Persembahan tarian igal Limbayan yang ditarikan
oleh barisan penari wanita untuk Jin Randah

(Sumber: Hanafi Hussin & MCM Santamaria, 2012.)

	 Berbeza pula dengan tarian Igal Tabawan yang paling kerap ditarikan dalam 
ritual Panangsang kerana tarian ini hanya boleh ditarikan oleh individu wanita 
sahaja. Tabawan merujuk kepada nama tempat di negara Filipina menghala ke 
selatan yang terletak di kepulauan utara Pulau Ubian. Komuniti yang menetap 
di kepulauan ini terdiri daripada masyarakat Bajau yang dikenali sebagai Bajau 
Ubian. Migrasi penduduk dan proses asimilasi budaya yang menular ke Borneo 
telah menjadikan tarian Igal Tabawan sebagai satu tarian tradisi masyarakat 
Bajau yang digunakan untuk persembahan keramaian dan ritual. Tarian Igal 
Tabawan amat menumpukan pada pergerakan tengkuk, pergelangan tangan, 
telapak tangan, bahu, lengan, siku dan pergerakan kaki. Semua anggota badan 
penari akan digerakkan secara berlainan kiraan dan gerak. Sebagai contoh, jika 
telapak tangan digerakkan dengan memulakan kiraan 1-2-3-4, siku pula dimulakan 
dengan kiraaan 2-3-4-1, manakala bahu pula akan dikira dengan kiraaan 3-4-1-2 
dan begitulah seterusnya.



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

84

Rajah 9  Kedudukan Pulau Tabawan di selatan Ubian, Filipina asal usul 
kepada nama tarian Igal Tabawan

(Sumber: OpenStreetMap.org.ph. Mina-mapa ang pilipinas-view map of Tabawan island.)

PERINGKAT KEMUNCAK DALAM PERSEMBAHAN PANANGSANG

Setelah Mantlak Amuk-Amuk, Tagunggu’ dan Magpa-Igal dilakukan, kajian 
seterusnya meneliti kepada perkembangan dalam kronologi persembahan 
Panangsang yang mempamerkan konflik dalam persembahan tarian tersebut. 
Perkembangan yang dimaksudkan adalah ketika tarian-tarian igal ditarikan sama 
ada Igal Lellang, Igal Limbayan dan Igal Tabawan, kalamat akan memainkan 
peranannya untuk berusaha memanggil roh nenek moyang dan semangat jin. 
Tujuannya adalah untuk memastikan roh nenek moyang akan merasuk tubuh 
mana-mana individu yang menarikan tarian tersebut ataupun tubuh badan kalamat 
itu sendiri. Pada peringkat ini, penari hanya menari sehingga mencapai proses 
menurun. Setelah proses menurun berlaku, persembahan Panangsang akan mulai 
mencapai peringkat klimaks dalam persembahannya.

	 Pada peringkat ini, terdapat beberapa orang daripada pelaku yang menari 
akan disampuk atau dirasuk oleh semangat jin dan roh nenek moyang. Oleh hal 
yang demikian, kalamat dan pembantunya, iaitu Dayang-Dayang10 memulakan 
sesi komunikasi bersama dengan roh tersebut. Pada peringkat ini juga, kalamat 
akan meresapkan roh dan tubuhnya ke alam ghaib dengan memastikan roh Tuan 



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

85

Aulia11 untuk masuk ke tubuhnya dan berkomunikasi dengan roh jin tersebut. 
Menurut informan, komunikasi yang sempurna bersama roh jin dapat memastikan 
penyakit yang dihidapi seseorang itu dapat diubati dan pesakit akan menjadi lebih 
sihat dan hidup secara normal. Lazimnya, roh akan disatukan dengan tubuh badan. 
Hal ini disebabkan kosmos dalam manusia merujuk kepada kesucian fikiran dan 
amalan serta bahagian-bahagian tubuh badan. Masyarakat Bajau Laut meyakini 
bahawa terdapat roh yang boleh merasuk dan meresap ke dalam tubuh badan 
manusia melalui anggota tubuh badan dan pemikirannya.
	
	 Menurut Islam, bahagian-bahagian tubuh badan mempunyai semangat 
sendiri dan menjadi saksi tentang kelakuan pemiliknya. Umpamanya, jika kita 
mencuri, tangan akan berkata-kata di akhirat kelak bahawa kita mencuri (Mohd 
Kipli, 2009: 118). Perkaitan ini dikaitkan dengan unsur kosmos pandangan 
masyarakat Bajau yang menjelaskan tentang nyawa pada setiap anggota tubuh 
badan dan mampu menjelaskan tentang perilaku dan peribadi seorang manusia. 
Menurut al-Biruni, terdapat pertalian yang rapat antara bahagian tubuh badan 
manusia dengan lambang-lambang zodiak seperti yang dijelaskan secara terperinci 
berkenaan pengertian zodiak;

	 Bahagian kepala dan muka berkait dengan Aries, leher dan tengkorak kepala 
berkait dengan Taurus, tangan dan bahagian ke bawah iaitu pergelangan 
tangan serta tapak tangan berkait dengan Gemini, hati berkait dengan 
Leo, rahim dan kandungan berkait dengan Virgo, belakang dan punggung 
berkait dengan Libra, kemaluan berkait dengan Sagitarius, lutut berkait 
dengan Capricorn, tulang berkait dengan Aquarius dan tapak kaki bahagian 
bersama tapak serta buku lali berkait dengan Piecces (sic). 

(Mohd Kipli, 2009: 118)

	 Sehubungan itu, merujuk kepada Rajah 3, roh dan jin boleh merasuk ke 
dalam tubuh badan manusia melalui anggota tubuh badan yang dianggap pintu 
masuk kepada roh dan jin. Menurut Kalamat, roh akan meresap ke dalam tubuh 
badan penari ketika menarikan tarian Panangsang melalui pergelangan tangan 
(titik nadi), tengkuk, anak jari manis, belakang, lutut dan jari kaki. Oleh hal 
yang demikian, persembahan tarian-tarian asas seperti Igal Tabawan, Lellang 
dan Limbayan mendedahkan anggota-anggota tubuh badan yang dipercayai 
pintu kepada roh untuk digerak dan difokuskan. Sebagai contoh, gerakan penari 
adalah menumpukan pada gerakan jari dan pergelangan tangan, di samping 
menggerakkan tengkuk ke arah kanan dan kiri sambil menaik dan menurunkan 
lutut serta berkengkeng pada tumit dan jari kaki semasa mengalai. Tindakan 
tersebut bukanlah disengajakan, sebaliknya dilakukan untuk memudahkan roh 
merasuk ke dalam tubuh badan.



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

86

Rajah 10 Model dimensi transisi proses menurun persembahan
tari ritual Panangsang

	 Komunikasi lisan dan komunikasi tanpa lisan akan berlaku, bahasa yang 
kurang jelas diselang-selikan dengan jeritan antara individu yang dirasuk, iaitu 
pesakit dan kalamat akan terjadi. Komunikasi tanpa lisan akan ditampilkan 
melalui persembahan Panangsang yang menunjukkan simbol-simbol untuk 
menyampaikan mesej kepada keluarga pesakit dan orang ramai yang hadir. 
Dayang-dayang menterjemahkan komunikasi tersebut atau kalamat sendiri yang 
akan menerangkan apa yang telah dibualkan antara tubuh kalamat dengan roh jin. 
Jika penyakit tersebut datangnya daripada jin atau syaitan, maka perbincangan 
antara makhluk halus akan berlaku untuk mewujudkan perjanjian yang perlu 
dipatuhi oleh pesakit dan keluarganya. Umumnya, komunikasi lisan yang 
ditunjukkan dalam tindakan jeritan, dialog antara kalamat dan roh yang merasuk 
tubuh badan salah seorang penari. Komunikasi tanpa lisan pula ditampilkan 
dengan ragam gerak yang menunjukkan roh yang merasuk tubuh badan penari 
seperti yang dijelaskan pada Rajah 11.



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

87

Rajah 11 Model dimensi formasi gerak pada peringkat klimaks proses 
menuruan persembahan tari ritual Panangsang

	 Berdasarkan gerakan dan tindakan yang dilakukan oleh para penari ketika 
menarikan tarian Panangsang adalah saling berkaitan dengan makrokosmos dan 
mikrokosmos kehidupan mereka. Hal ini disebabkan gerak tari dan tubuh yang 
ditonjolkan seolah-olah menampilkan gerakan haiwan yang dikaitkan dengan 
jelmaan roh nenek moyang, jin atau iblis dan syaitan. Gerakan seperti helang, 
ikan pari, penyu, burung, ayam, harimau, kucing dan ikan melambangkan roh 
yang hadir merasuk tubuh badan para penari adalah daripada kalangan roh nenek 
moyang dan sesi komunikasi akan berlangsung antara kalamat dan roh nenek 
moyang tersebut. Sekiranya gerakan yang ditonjolkan dalam bentuk-bentuk 
haiwan berbisa seperti ular tedung, kala jengking, labah-labah, ular sawa, kelawar 
dan ular laut menunjukkan roh-roh jahat seperti syaitan dan iblis sedang merasuk 
tubuh badan penari. Komunikasi akan berlangsung antara kalamat dengan syaitan 
dan iblis kerana dipercayai, makhluk ini adalah penggunaan sihir dan ilmu hitam. 
Jadual 1 akan menjelaskan tentang komunikasi gerak yang dipersembahkan oleh 
penari ketika berada dalam keadaan menurun. Pelbagai ragam gerak yang akan 
ditunjukkan dan mempunyai maksud.



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

88

Jadual 1  Analisis gerak dan formasi gerak dalam persembahan tari ritual 
Panangsang

Gerak Formasi Gerak Keterangan
Helang Lazimnya, persembahan Panangsang yang 

mencapai tahap alam ghaib akan dimulakan 
dengan gerakan seperti seekor burung helang. 
Tindakan ini dipercayai bahawa roh atau jin 
sedang merasuk ke dalam tubuh badan penari. 
Gaya tangan yang dilentik dan dinaikkan ke 
atas seolah-olah menunjukkan helang membuka 
kepaknya adalah menjelaskan roh atau jin masuk 
ke dalam tubuh badan penari daripada pintu tubuh 
pergelangan tangan (nadi) atau jari manis.

Burung Posisi menegak sambil mengetipkan jari tengah 
bersama ibu jari menunjukkan penari sedang 
melakukan posisi burung. Bermakna, roh yang 
merasuk tubuh badan penari adalah dalam 
kalangan keturunan Ombo’  Endang. Umumnya, 
burung adalah haiwan yang tidak berbisa dan 
sering memberikan petanda yang baik kepada 
anak cucunya. Pergerakan seperti burung ini akan 
dilanjutkan dengan gerakan tangan yang gemalai 
dan jari-jari akan digerakkan seolah-olah sedang 
mengepak.

Ikan Pari Pari adalah sinonim dengan kehidupan 
masyarakat Bajau Laut di Kampung Gelam-
Gelam. Kebanyakan saka yang menjadi warisan 
dalam sistem keturunan mereka dipercayai hadir 
dalam bentuk ikan pari. Hal ini juga dikaitkan 
dengan legenda Arung Salamiah yang mana, 
beliau bermain dan bersahabat dengan pari (Jin 
Laut) dan pari tersebut yang menyelamatkan 
Arung Salamiah daripada diburu oleh Jamalul 
Kiram dengan naik di atas badan ikan pari lalu 
dibawa ke kawasan Bohey Dulang.

Penyu Penyu juga adalah berkait rapat dengan warisan 
saka masyarakat Bajau Laut. Haiwan ini dipercayai 
sering menjadi jelmaan roh nenek moyang yang 
ingin menunjukkan dirinya kepada khalayak. 
Bentuk tubuh badan yang direndahkan sambil 
tangan diletakkan ke belakang menunjukkan 
cangkerang penyu. Keadaan ini akan menjelaskan 
bahawa roh yang merasuk adalah dalam kalangan 
roh nenek moyang dan roh tersebut merasuk 
tubuh badan penari melalui pintu belakang lutut 
dan jari manis.



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

89

Ayam Tindakan penari yang meletakkan tangannya di 
sebelah sisi tubuh badannya sambil menguakkan 
telapak tangan menjelaskan bahawa ragam gerak 
ayam sedang dijelaskan oleh roh yang merasuk 
tubuh badan penari. Perilaku ini menjelaskan 
bahawa roh yang hadir untuk berkomunikasi 
dengan kalamat adalah dalam bentuk jelmaan 
ayam. Penari akan mengepakkan tangannya 
seolah-olah menunjukkan ayam sedang berkokok 
ataupun ingin menyerang (menyabung).

Ikan Formasi gerak seperti ikan adalah sama 
signifikannya dengan formasi gerak ikan pari 
dan penyu. Gaya ini sering ditonjolkan melalui 
gerakan tangan penari yang diselang-selikan 
geraknya seperti menjelaskan ikan yang sedang 
berenang. Pada masa yang sama, jari jemari 
akan digerakkan seperti gerakan arus lautan 
menunjukkan bahawa roh yang merasuk tubuh 
badan penari adalah dalam bentuk jelmaan ikan. 
Kebiasaannya roh akan merasuk melalui tengkuk 
dan tangan (nadi).

Ular Tedung Formasi gerakan seolah-olah seekor ular tedung 
menunjukkan bahawa tubuh badan pesakit telah 
dipengaruhi oleh sihir, ilmu magis dan amalan 
ilmu hitam. Penyakit yang dihidapi pesakit adalah 
mempunyai unsur negatif dan berbisa. Jika penari 
menarikan formasi gerak ini tanpa henti, keadaan 
menjelaskan bahawa sihir yang ada dalam tubuh 
badan pesakit perlu diubati dengan segera kerana 
dikhuatiri akan membawa kepada kematian. 
Simbol ini menjelaskan bahawa ular tedung 
mempunyai bisa yang boleh membawa maut.

Kala jengking Kala jengking juga dikenali sebagai haiwan 
berbisa. Kala jengking menjelaskan bahawa 
tubuh badan pesakit atau keadaan kampung dalam 
merbahaya dan perlu diubati dengan segera. Roh 
yang merasuk tubuh badan penari adalah bukan 
dalam kalangan roh nenek moyang, sebaliknya 
iblis dan syaitan sedang merasuk tubuh badan 
penari dan menjelaskan bahawa pesakit dalam 
keadaan yang membolehkan musibah berlaku. 



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

90

Labah-labah Penanda formasi labah-labah menjelaskan 
bahawa pesakit telah terkena sumpahan nenek 
moyang (busung). Oleh itu,  gerakan tangan 
akan membentuk gerakan seolah-olah labah-
labah sedang berjalan sambil tangan dilentikkan 
dan mengalai tarian Panangsang. Kalamat 
akan melakukan formasi ini untuk menjelaskan 
permohonan maaf dan keampunan daripada 
pesakit atau penduduk kampung agar sumpahan 
yang dikenakan oleh nenek moyang dilupuskan 
dan dengan kesihatan.

Ular Sawa Ular sawa menggambarkan penunggu hutan yang 
tidak berpuas hati kerana kemungkinan pesakit 
atau penduduk kampung telah melanggar pantang 
larang ketika berada dalam hutam. Oleh itu, 
jelmaan roh yang merasuk tubuh badan pesakit 
akan hadir dan menyampaikan mesej bahawa 
terdapat perkara yang telah melanggar larangan 
ketika  berada di hutan. Sehubungan itu, pesakit 
atau penduduk kampung wajar membayar ganti 
rugi (Pagjamuhan) untuk sajian jin tanah.

	 Sebarang kecuaian untuk menepati perjanjian tersebut menyebabkan 
pesakit mengalami sakit yang lebih teruk. Antara perjanjian-perjanjian yang biasa 
dimeterai adalah permohonan maaf secara terbuka kepada mana-mana individu 
yang pesakit atau keluarganya telah melakukan kesalahan, mengadakan kenduri 
doa selamat kepada roh nenek moyang, sebentuk cincin dan sejumlah wang 
berian kepada kalamat dan upacara menolak bala yang perlu dilaksanakan oleh 
pesakit dan keluarganya dalam tempoh yang ditetapkan. Ketika persembahan tari 
ritual Panangsang itu mulai mencapai tahap persetujuan dan jin dapat mengubati 
pesakit, kalamat akan membacakan bacaan mantera pamanulak bala’ sebagai 
tanda termeterainya janji dan persetujuan antara kalamat dan roh nenek moyang 
ataupun jin.



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

91

Bacaan Mantlak Pamanulak Bala’ (Mantera Kedua)	
Bahasa Bajau Terjemahan
Bismillahirahmanirahim
Allah humma balik sumpa’
Jikalau perbuatan saitan
Ditulak Allah ta’ala kepada saitan

Alllah humma balik sumpa’
Jikalau perbuatan ibris
Ditulak Allah ta’ala kepada ibris

Alllah humma balik sumpa’
Jikalau perbuatan hantu
Ditulak Allah ta’ala kepada hantu

Allah humma balik sumpa’
Jikalau perbuatan jin
Ditulak Allah ta’ala kepada jin

Allah humma balik sumpa’
Jikalau perbuatan manusia
Ditulak Allah ta’ala kepada manusia

Ya Jabarail, Ya Mikail
Ya Isfaril, Ya Izrail
Ya Abu bakar, Ya Usman, Ya Ali
Ya Saidina, Ya Maulana
Ya Tuhanku
Rabbul-rabbul Alamin

Ya Tuhanku, Ya Saidina
Ilmu sapa, Galanggang
Sin tampat jalnang
Kubba-kubba timbangan tingting
Barakat laillah ha illaulah
Barakat Muhammadar Rasullullah

Bismillahirrahmanirrahim
Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Jika ini perbuatan syaitan
Kembalikanlah kepada syaitan

Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Jika ini perbuatan iblis
Kembalikanlah kepada iblis

Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Jika ini perbuatan hantu
Kembalikanlah kepada hantu

Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Jika ini perbuatan jin
Kembalikanlah kepada jin

Ya Allah perkenankanlah permintaan ini
Jika ini perbuatan manusia
Kembalikanlah kepada manusia

Ya Jibril, Ya Mikail
Ya Isfaril, Ya Izrail
Ya Abu Bakar, Ya Usman, Ya Ali
Ya Saidina, Ya Maulana
Ya Tuhanku
Ya Rabbull Alamin

Ya Tuhanku, Ya Saidina
Sembuhkanlah segala muslihat
Dari tubuh kami
Pada hujung titian sirat
Berkat laillah ha illaulah
Berkat Muhammadar Rasullullah

(Sumber: Amsina binti Hj. Moteh, temu bual pada 7 Januari 2016)

PERINGKAT PELERAIAN PERSEMBAHAN PANANGSANG

Peringkat peleraian persembahan tari ritual Panangsang menyaksikan tubuh 
badan individu yang dirasuk, yakni pesakit atau kalamat sendiri mulai lemah dan 
hilang kawalan. Kalamat dan pembantunya akan menyapu air mata duyung ke 
muka individu yang dirasuk untuk membawa roh individu tersebut kembali kepada 
jasad tubuh badan mereka yang asal. Demikian juga, kalamat akan menjelaskan 
beberapa pertikaian dan penjelasan kepada keluarga pesakit berkenaan komunikasi 



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

92

antara jin dan kalamat. Syarat dan janji yang telah ditetapkan oleh jin atau roh 
nenek moyang harus ditunaikan segera agar penyakit yang menimpa pesakit 
dapat diubati. Kalamat akan menjelaskan perjanjian tersebut dan keluarga pesakit 
harus mematuhinya. Jika tidak, pesakit akan mengalami sakit yang lebih parah 
dan boleh membawa kepada kematian. Selesai sahaja perjanjian dimeterai antara 
kalamat dan keluarga pesakit, kalamat akan membacakan bacaan mantera yang 
terakhir sambil memegang air campuran daun kisul (daun cekur) untuk diberikan 
kepada pesakit dan diminum.

Bacaan Mantlak Panulak Palkataan (Mantera Ketiga)
Bahasa Bajau Terjemahan
Bismillahirahmanirahim
Pitu’ batang bamban
Ampa kamu di’ timulak
Minsan sihigad langit
Timulak da’
Barakat laillah Ha Illaulah
Barakat Muhammadar Rasulullah

Bismillahirrahmanirrahim
Tujuh batang kuih ubi
Kenapa tidak kamu berjalan
Sedangkan siput di hujung langit
Turut berjalan
Berkat Laillah Ha Illaulah
Berkat Muhammadar Rasulullah

(Sumber: Amsina Hj. Moteh, Kampung Bubul, Semporna, Sabah)

	 Persembahan tari ritual Panangsang akan diteruskan bergantung dengan 
upacara ritual yang dilaksanakan. Ritual Magduwata persembahan tari ritual 
Panangsang akan dilakukan sebanyak tiga set persembahan dalam sehari dan akan 
dilaksanakan sebanyak sembilan kali dalam tempoh tiga hari. Hal ini dilakukan 
untuk mencapai tahap trance dan memastikan sesi dialog dan komunikasi bersama 
jin dan roh nenek moyang akan terlaksana. Selain itu dalam ritual Kok Ta’un pula, 
persembahan tari ritual Panangsang akan dilakukan sebanyak tiga kali sahaja. 
Selesai sahaja persembahan tari ritual Panangsang itu dilaksanakan dan mencapai 
matlamatnya, pesakit akan beransur pulih dan kembali sihat seperti biasa.

RUMUSAN

Sesungguhnya, hubungan persembahan dengan penyembuhan adalah saling 
berkait yang akarnya ditunjangi oleh naratif tentang kewujudan hubungan 
antara alam manusia dan alam ghaib. Aspek persembahan Panangsang 
pada peringkat menurun menjelaskan tentang perubahan-perubahan semasa 
persembahan tarian tradisional dilakukan telah membentuk satu situasi dalam 
alam ghaib yang menghubungkan alam fizikal dengan alam ghaib, sekali gus 
mengikat hubungan antara dua alam ini, iaitu manusia dan makhluk halus 
melalui konsep keseimbangan memungkinkan persembahan Panangsang 



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

93

dimanifestasikan. Struktur persembahan diteliti untuk mengenal pasti punca dan 
sebab keperluan itu perlu dilakukan dalam ritual yang dijalankan. Kepercayaan 
terhadap keseimbangan alam nyata dapat memberi kesejahteraan menjadikan 
persembahan Panangsang berfungsi sebagai medium penyembuhan kerana 
dipercayai berupaya mengembalikan keseimbangan alam nyata. Dalam konteks 
tradisional, persembahan ini memainkan peranan penting dalam memastikan 
kesejahteraan masyarakat. Merujuk kepada persembahan yang berfungsi sebagai 
alat penyembuhan, peranan Tagunggu’ bukan sahaja sebagai pemain muzik 
dan penyanyi tetapi juga sebagai penyembuh penyakit. Ekoran kemahiran 
kalamat dalam bidang seni persembahan dan perubatan ini, beliau turut menjadi 
bomoh dalam kehidupan sebenar. Sehubungan itu, aspek penyembuhan dalam 
persembahan ritual masyarakat Bajau Laut dikategorikan sebagai faith healing, 
iaitu merujuk amalan ritual yang berhubungan dengan kepercayaan keagamaan. 
Penyembuhan berlaku ekoran kepercayaan terhadap kuasa spiritual yang menjadi 
intervensi dalam proses penyembuhan tersebut.

NOTA

1	 Kalamat adalah bomoh atau dukun yang menjadi pelaku utama dalam mengendalikan sesuatu 
upacara ritual yang diadakan.

2	 Tiharun binti Danggan. 62 tahun. Kampung Gelam-Gelam, Pulau Bum-Bum, Semporna. 
Pembantu Kelamat. Temu bual pada 22 Februari 2016.

3	 Bacaan ayat-ayat al-Quran yang dibaca dalam bentuk lagu atau syair.
4	 Tunangan kepada Arung Salamiah yang telah dijodohkan dari usia kecil.
5	 Kalang merupakan pantun dua kerat atau empat kerat yang dibacakan dalam bentuk lagu. Kalang  

dalam Bajau Laut kebiasaannya akan diiringi oleh alat muzik Gabbang, iaitu sejenis alat muzik 
zilofon kayu.

6	 Yee Ting Wong. Pelukis Potret Arung Salamiah. Temu bual pada 17 Jun 2017.
7	 Alat muzik yang dikenali sebagai zilofon dan diperbuat daripada kayu dan batang buluh.
8	 Proses melakukan persembahan tarian igal-igal.
9	 Sejenis persembahan seni bela diri dari negara China. Namun, dalam bahasa Bajau Laut, ia 

dirujuk sebagai gerakan silat.
10	Pembantu kepada Kalamat yang terdiri daripada wanita untuk menterjemahkan bahasa dan 

gerakan kalamat ketika melakukan proses mengubat. 
11	 Roh yang dipelihara oleh kalamat Kampung Gelam-Gelam.

RUJUKAN

Hanafi Hussin. (2008). Diaspora Bajau Laut dan pengekalan serta penerusan amalan 
tradisi di Sabah. Borneo Research Journal, hlm. 149–163. 

Hanafi Hussin & MCM Santamaria. (2012). Celebrating with the lord of the sea (Tuan 
Laut): The Pangkanduli of the Sama Dilaut of Sitangkai, Tawi-Tawi Southern 
Philipines. In Hanafi Hussin & MCM Santamaria (Eds.). Sama Celebrations: 



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

94

Ritual, Music and Dance of Sama Dilaut and Sama Bajau in Southern Philippines 
and North Borneo, pp. 9–22. Monograph 12. Institute of Ocean and Earth Sciences 
(IOES), Universiti Malaya.

Hanafi Hussin & MCM Santamaria. (2012). Dancing with the ghosts of the sea: 
Experiencing the pagkanduli ritual of the Sama Dilaut (Bajau Laut) In Sikulan, 
Tawi-Tawi, Southern Philippines. JATI: Journal of Southeast Asian Studies, Vol. 
13: pp.159–172. 

Jeniifer Trusted. (1991). Physics and metaphysics: Theories of space and time. Routledge 
Falmers.

Mohd. Kipli Abdul Rahman. (2009). Mabuk mistikal: Semiotik metafizik dalam Kuda 
Kepang Mabuk. Pulau Pinang: Universiti Sains Malaysia.

Noriah Taslim. (2007). Mekanisme kuasa dalam mantera: Satu analisis dari pendekatan 
pragmatik. Dlm. Rogayah A. Hamid & Mariam Salim (Ed.). Pandangan Semesta 
Melayu: Mantera, hlm. 191–214. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

TEMU BUAL

Amsina binti Hj. Moteh. 79 tahun. Kampung Bubul, Semporna. Pengamal Kalamat. 
Temu bual pada 7 Januari 2016.

Hj. Kapintalan bin Hj. Kalingkung. 66 tahun. Kampung Look Butun, Pulau Bum-Bum, 
Semporna. Ketua imam. Temu bual pada 24 Februari 2016.

Hjh. Amsiah binti Md Said. 59 tahun. Kampung Gelam-Gelam Pg. Hj. Indanan, Pulau 
Bum Bum, Semporna. Pengamal Kalamat. Temu bual pada 9 Januari 2016.

Hjh. Nuhilan @ Siti Nurinah binti Imam Nunukan. 58 tahun. Kampung Gelam-Gelam, 
Pulau Bum-Bum, Semporna. Pembantu Kelamat. Temu bual pada 22 Februari 
2016.

Intan Solga, 63 tahun. Kampung Bangau-Bangau, Semporna. Tokoh seni daerah Semporna 
(Pengiktirafan oleh Jabatan Muzium Negeri Sabah). Temu bual pada 15 Januari 
2015.

 Pasamanis binti Hajirullah. 73 tahun. Kampung Gellam-Gellam Taganak, Pulau Bum-
Bum, Semporna. Pemuzik kulintangan. Temu bual pada 23 Februari 2016.

Roslizah binti Amat Banang. 41 tahun. Kampung Look Butun, Pulau Bum-Bum, 
Semporna. Pembantu bomoh (dayang-dayang). Temu bual pada 8 Januari 2016.

Saharah. 71 tahun. Kampung Gellam-Gellam, Pulau Bum Bum, Semporna. Pembantu 
bomoh. Temu bual pada 8 Januari 2016.

Salasiah binti. 22 tahun. Kampung Tampi-Tampi Timbayan, Semporna. Ratu lepa dan 
penari ritual Magpaigal. Temu bual pada 13 Januari 2015.

 Tiharun binti Danggan. 62 tahun. Kampung Gellam-Gellam, Pulau Bum-Bum, Semporna. 
Pembantu Kelamat. Temu bual pada 22 Februari 2016.

Yee Ting Wong. Pelukis potret legenda Arung Salamiah. Temu bual pada 17 Jun 2017.



Yeon Amsalie @ Amsalib Pisali, Sharifuddin Zainal, Humin Jusilin & Mestrah Lauk

95

LAMAN SESAWANG

Peta Kepulauan Tabawan, Filipina. http://openstreetmap.org.ph/map/tabawan+island. 
Dicapai pada 20 Mei 2016.

Yee Ting Wong. (2011). Arung Salamiah 84 In x 108 In ( 213.5 x 274.5 cm Commissioned 
Mixed Media). Based on the legend of Arung Salamiah. http://everythingting.
blogspot.my/2011/04/arung-salamiah.html. Dilayari pada 28 Mei 2016.




