UPACARA ADAT KEMATIAN MAGPATURUN ROH ARWAH MA BAHAGI
PITU' TINJAUAN AWAL TERHADAP ELEMEN TEATERIKAL TEATER

Nur Basiah binti Ismail
Sharifuddin Zainal
Sim Chee Cheang

ABSTRAK

Amalan persembahan upacara adat kematian ini dipersembahkan
mengikut kepercayaan oleh pengamal budaya masyarakat masing-
masing mengikut kepercayaan, agama, adat dan fungsi. Upacara adat
tersebut terhadap sesebuah masyarakat termasuklah bagi masyarakat
etnik Bajau Semporna, kaya dengan amalan upacara adat yang
diamalkan daripada warisan nenek moyang merupakan salah satu
amalan upacara adat yang masih diamalkan dalam masyarakat ini
adalah Upacara Adat Kematian Magpaturun Roh Arwah Ma Bahagi
Pitu’. Amalan persembahan upacara adat ini mempunyai keunikan
tersendiri, selain daripada mempunyai identiti persembahan ritual
seperti kenduri Ma Bahagi Pitu’, Magpaturun roh arwah, upacara adat
ini juga dilihat mempunyai elemen teaterikal ritual yang bersesuaian
dengan pemahaman teater tradisional dalam masyarakat kita. Artikel
ini bertujuan meneliti elemen-elemen teaterikal yang terdapat dalam
salah satu upacara adat kematian dalam etnik Bajau Semporna tersebut.

Kata kunci: Upacara adat kematian, magpaturun Roh Arwah Ma
Bahagi Pitu', Bajau, elemen teaterikal.

ABSTRACT

Each practice of death ritual is performed according to the beliefs of
the respective cultural practitioners of society according to religions
customs. The customary ceremonies of a society like those of the
Bajau Semporna ethnic community is rich in ceremonial rituals passed
down from ancestors since the customs were first observed. One of
the practices of Bajau ethnic custom still practiced in this society is
the Traditional Death Ceremony called the Magpaturun Roh Arwah
Ma Bahagi Pitu'. The ritualistic practices of this ritual have its own
uniqueness, apart from having ritualistic identities such as the Ma
Bahangi Pitu’ feast, commanding the Spirit of the Spirit, this ceremony
has theatrical elements of ritual that corresponds to our understanding
of traditional theater in our society. This paper aims to examine the
theatrical elements contained in this traditional ritual of death amongst
the Bajau in Semporna.



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

Keywords: Traditional ceremonies, death rituals, feast of the spirit of the dead, the Bajau,
theaterical elements.

PENGENALAN

Hidup dan mati adalah dua perkara yang bertentangan dan tidak boleh berlaku
secara serentak dalam sesuatu masa. Petanda kehidupan ditunjukkan menerusi
pergerakan. Tanda utama kematian pula adalah terhentinya pergerakan tubuh
manusia. Kematian adalah sesuatu yang tidak dapat dielakkan dan dianggap
sebagai penghubung kepada kehidupan, iaitu alam kematian. Setiap makhluk
yang hidup di muka bumi ini pasti menemui kematian.

Kematian berlaku tanpa mengenal sama ada seseorang itu kanak-kanak,
orang dewasa, tua, sihat ataupun sesiapa jua. Menurut Lathief Rousydiy (1987:
52), kematian adalah sesuatu yang pasti terjadi dan akan dialami oleh setiap yang
bernyawa. Hal ini selaras dengan Surah al-Baqarah ayat 180 yang bermaksud:

“Kamu diwajibkan, apabila seseorang dari kamu hampir mati, jika dia ada
meninggalkan harta, (hendaklah ia) membuat wasiat untuk ibu bapa dan
kaum kerabat dengan cara yang baik (menurut peraturan agama), sebagai
suatu kewajipan atas orang-orang yang bertakwa.”

Secara umumnya, kematian melambangkan kesedihan kerana melibatkan
perpisahan antara jenazah dengan keluarganya (secara fizikal dan kekal). Artikel
ini menyingkap adat kematian dalam kalangan etnik Bajau di Semporna. Secara
simbolik, amalan upacara adat dan ritual yang dilaksanakan dalam adat kematian
etnik Bajau dipercayai merupakan jambatan perjalanan roh si mati ke alam
lain. Hal demikian kerana upacara kematian menagih kepatuhan yang banyak
terhadap adat dan tradisi serta pelbagai pantang larang yang bertunjangkan sistem
kepercayaan dan nilai yang didukung oleh masyarakat tersebut. Oleh itu, setiap
jenazah hendaklah diurus dengan penuh tertib dan hormat mengikut hukum Islam
dan adat yang diwarisi daripada nenek moyang.

Etnik Bajau

Etnik Bajau salah satu kaum majoriti yang terbesar di Sabah (Yap Beng
Liang,1993) . Mereka terdiri daripada dua kelompok, iaitu masyarakat Bajau
yang tinggal di kawasan pantai barat yang dikenal pasti menetap di daerah
Kota Belud, Tuaran dan bergiat aktif dalam aktiviti pertanian, manakala
masyarakat Bajau yang tinggal di kawasan pesisiran pantai timur Sabah yang



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

menetap di kawasan daerah Semporna, Kunak, Lahad Datu bergiat aktif dalam
aktiviti perikanan, iaitu menjadi nelayan sebagai punca pendapatan seharian.
Masyarakat Bajau di daerah Semporna mempunyai pelbagai adat dan ritual
dalam kehidupan. Hal ini disebabkan komuniti ini merupakan salah satu
masyarakat yang akrab dengan alam semula jadi. Hal ini menyebabkan mereka
mempercayai tentang kewujudan alam ghaib yang banyak mempengaruhi
kehidupan seharian mereka. Mereka mempercayai bahawa terdapat roh nenek
moyang yang mempunyai kelebihan ataupun kuasa yang diwarisi daripada
kuasa unsur alam seperti matahari, laut, daratan dan sebagainya. Perkara ini
menyebabkan setiap upacara adat tradisi yang diamalkan harus dilaksanakan
dengan sempurna untuk mendapatkan kesejahteraan hidup. Salah satu pengaruh
kearifan tempatan masyarakat ini seterusnya membentuk identiti yang tersendiri
melalui upacara adat yang perlu dilaksanakan dengan sempurna mengikut
amalan adat adalah upacara adat kematian.

Setiap makhluk yang hidup pasti akan melalui kematian. Demikian
kesediaan etnik Bajau ini menanti kematian. Mengikut adat tradisi dan budaya
Bajau, mayat lebih dimuliakan berbanding jasad manusia yang masih hidup di
dunia. Bagi masyarakat ini, penghormatan mereka menggabungkan dua unsur,
iaitu pengaruh Islam dari Nusantara yang membawa ajaran agama Islam serta
memberi kesan terhadap masyarakat Bajau dan upacara adat tradisi yang diwarisi
daripada warisan pengamal budaya nenek moyang dengan penuh hormat dan tertib.
Penggabungan ini menjadi kewajipan kepada mereka. Mengabaikannya adalah satu
kesilapan dan pastinya menimbulkan kecelakaan yang dikenali sebagai “tulah’!
dalam kehidupan serta menerima tohmahan negatif dari penduduk kampung.

Adat dan tradisi mungkin sukar untuk dibezakan. Namun, ia sentiasa
dikaitkan dengan anutan ataupun kepercayaan yang diakui boleh mendatangkan
kemudaratan kepada individu atau kelompok dalam sesebuah masyarakat
sekiranya tidak dituruti. Adat seperti ini dicatatkan oleh Burns (1989: 2), “Is
a word used to refer to indigenous culture, values and traditions”. Adat ialah
kebiasaan, aturan-aturan atau tradisi yang menjadi adat resam. Ia berbeza di
antara bangsa dengan bangsa yang lain. Kadangkala, antara sesama bangsa
pun turut mempunyai perbezaan adat tradisi kerana disebabkan oleh perbezaan
tempat dan suasana.

Seni persembahan berbentuk teater tradisional telah wujud dalam kebudayaan
Melayu sejak dahulukala dengan kewujudan pelbagai bentuk teater tradisional
seperti persembahan pertunjukan wayang kulit, makyung, menora dan bangsawan
yang semuanya dikategorikan sebagai teater tradisional. Sebelum nama teater



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

digunakan, bentuk-bentuk teater tradisional itu dikenali dengan perkataan “main”
seperti “main wayang kulit”, “main makyung”, “main menora” dan seterusnya.
Namun, kemasukan pengaruh Barat menyebabkan seni lakon Melayu yang disebut
“main” itu telah menerima perubahan dari pelbagai sudut terutamanya dari segi
penghasilan, pengarahan dan teknik pementasan teater yang merangkumi elemen
teaterikal dan unsur sinografi mengikut perubahan yang dipengaruhi oleh orang
Barat. Theatron yang bererti tempat pertunjukan, panggung, auditorium atau pentas
terbuka seperti yang wujud pada zaman Yunani, Theatron juga membawa maksud
sesuatu yang menakjubkan deria dan mengasyikkan naluri manusia. Definisi ini
digunakan pada zaman Plato. Definisi ini berubah pada zaman Herodotus kepada

sebuah karya yang agung pada zaman tersebut.

Istilah “teater” merujuk kepada perkataan yang dipentaskan. Sejarah
dunia teater membuktikan tradisi teater mempunyai hubung kait yang rapat
dengan kegiatan ritual. Mereka percaya bahawa dewa mereka, Dionysus yang
dijelmakan pada kambing dan lembu perlu dipuja, mereka akan menari dan
menyanyi di pelantar biara Dionysus dengan diketuai oleh seorang pendeta yang
akan bercerita tentang kisah-kisah suci daripada dongeng ode. Upacara tersebut
bertukar kepada persembahan kesenian apabila keindahan tarian, kemerduan
nyanyian dan unsur penceritaan yang dipentingkan, diganti dengan unsur aksi
lakonan. Peristiwa yang berlaku dalam kehidupan seharian itu juga sebagai
teater, kenyataan ini turut disokong oleh Victor Turner, seorang ahli Antropologi
menyatakan bahawa teater yang wujud pada aliran moden dan pasca moden tidak
lagi hanya menitikberatkan soal konvensi, displin, struktur, aturan dan doktrin
dalam pertunjukan teater, sebaliknya lebih mengutamakan fungsi dan tujuan aksi
simbolik sesuatu peristiwa yang melibatkan ramai orang secara sukarela secara
langsung. Peter Brook yang menulis buku “The Empty Space” (ruang kosong),
menyebut bahawa sebuah ruang kosong mampu mewujudkan suasana seni
persembahan apabila seseorang pelaku/pelakon mengisinya dengan persembahan
yang menghasilkan pergerakan, diikuti dengan persekitaran yang kosong tersebut
dihiasi dengan pelbagai peralatan yang mewujudkan suasana dan ruang adalah
dianggap sebuah teater. Aristotle menyatakan bahawa dalam konsep ruang dan
waktu itu memiliki kesatuan tempat, waktu yang membezakan antara teater
dengan kehidupan seharian.

Lazimnya, upacara adat kematian ini dilaksanakan secara berperingkat,
iaitu dalam tempoh pelaksanaan upacara adat kematian tersebut, terdapat upacara
adat kematian yang dilaksanakan mempunyai beberapa elemen teaterikal dan
unsur sinografi teater. Artikel ini membincangkan beberapa elemen teaterikal
persembahan ritual yang dikenali sebagai ritual based performance, elemen-

100



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

elemen teaterikal yang boleh dikesan wujud dalam pelaksanaan upacara adat
kematian etnik Bajau, iaitu dalam upacara adat Magpaturun roh arwah ma
bahagi pitu serta menganalisis elemen teaterikal dan unsur sinografi teater yang
terkandung pada setiap upacara adat kematian.

Analisis Unsur Teaterikal dalam Persembahan Upacara Adat Kematian
Etnik Bajau Semporna

Berdasarkan kepada kajian elemen teaterikal dalam salah satu persembahan
upacara adat kematian di Semporna, penulis akan membuat analisis beberapa
unsur upacara adat kematian etnik Bajau Semporna yang masih diamalkan
dengan elemen teaterikal melalui penggunaan ruang pelaku/pelakon, susun atur
ruang untuk upacara adat, kostum, ruang props/peralatan yang digunakan dalam
salah satu upacara adat kematian yang dilaksanakan. Elemen teaterikal dan unsur
sinografi menekankan konsep estetika ruang dan bentuk. Lakonan dan skrip/
naskhah yang hebat tidak mencukupi untuk melahirkan ekspresi sepenuhnya
terhadap sebuah persembahan yang dirasai melalui jiwa penonton. Dalam upacara
adat terutamanya bagi persembahan upacara adat kematian, sokongan visual
dan beberapa elemen teaterikal sangat penting. Elemen teaterikal dan unsur
sinografi ini selalunya bergantung penuh kepada “rupa”, “bunyi” dan “bentuk”.
Beberapa pandangan visual dan mempunyai aura dapat dicapai melalui sebuah
rekaan. Keupayaan pelaku yang memainkan tingkah laku pergerakan tubuh
dalam upacara adat kematian ini mencipta suatu suasana yang boleh melahirkan
keindahan di persekitaran berlakunya sebuah kematian. Keindahan tersebut
memberi kesan emosi yang kuat terhadap penonton. Penonton melihat sesuatu
yang boleh mereka rasa dengan deria mereka, contohnya dalam melaksanakan
upacara adat kematian dalam masyarakat etnik Bajau, setiap upacara adat yang
dilaksanakan memberi sentuhan emosi sedih dalam kalangan penduduk dan
persekitaranya. Hal ini disebabkan suasana setiap gerak tubuh pelaku (imam/
bidan) dalam menguruskan jenazah si mati yang dapat dilihat, didengar oleh
penonton (kalangan ahli keluarga, penduduk dan sebagainya) melalui ruang yang
telah terbina dan suasana yang telah direka melalui aksi dramatik yang mampu
meluahkan maksud sesebuah persembahan.

Menurut Hajah Muara, seorang bidan yang bertanggungjawab dalam
mengurus jenazah, upacara adat kematian tidak boleh dilakukan sewenang-
wenangnya. Setiap upacara adat harus dilakukan dengan tertib agar perjalanan
roh si mati ke alam lain lebih sempurna. Salah satu upacara adat yang perlu
dititikberatkan pelaksanaannya ialah dalam upacara Magpaturun roh arwah
ma bahangi Pitu’ (upacara menurunkan roh arwah si mati pada hari ketujuh



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

kematian). Mengikut kepercayan etnik tersebut, dalam tempoh tujuh hari
selepas jenazah dikebumikan, kesatuan jiwa nurani yang sedih turut dirasai
dalam kalangan penonton yang terdiri daripada ahli keluarga, sanak saudara
dan penduduk kampung yang bersimpati terhadap si mati. Hal ini disebabkan
dalam tempoh masa itu merupakan hari yang paling menyedihkan dan menyayat
hati, terutamanya ahli keluarga rapat si mati. Mereka mempercayai bahawa hari
ketujuh adalah hari terakhir mereka bersama-sama dengan semangat roh si mati.
Roh si mati akan dipanggil oleh ketua imam yag menjaga patulihan . Selepas
upacara pengebumian selesai, tempat tidur yang terdiri daripada tikar tilam dan
bantal-bantal dibina untuk semangat roh si mati. Bantal-bantal itu diletakkan
di bahagian kepala dan kiri serta kanan pada bekas tempat tidur si mati yang di
dipanggi pabangkai-bangkaian, iaitu menggunakan tikar yang pernah digunakan
oleh si mati ataupun tikar baharu. Tikar ini seterusnya dihamparkan dengan kain
tarasan mandi atau turung muka jenazah, (iaitu dua jenis kain digunakan untuk
menutup aurat dan muka semasa jenazah dimandikan) bagi jenazah wanita.
Kedudukan kain dihamparkan pada bahagian tengah tikar. Semua pakaian si mati
akan diletakkan berdekatan dengan bahagian kepala tempat tidurnya.

Selain pakaian yang digunakan semasa hayatnya, bantal, al-Quran, segelas
air dan dulang makanan bertutup juga disediakan untuk menunjukkan berlakunya
kematian di rumah berkenaan. Dulang makanan akan diisi dengan makanan
setiap awal pagi dan sebelum menjelang waktu maghrib sebagai juadah imam
yang bertugas untuk menjaga pabangkai-bangkaian. Si mati (ngipat bahangi),
akan dijaga oleh seorang imam yang bertanggungjawab menjaga tempat tidur
si mati dan membaca doa pada waktu tersebut selama tujuh hari berturut-turut
selepas pengebumian si mati (Hajim Haji Ispal, 2010). Pabangkai-bangkaian
akan dibuka pada pagi hari ketujuh sebelum upacara “Tapus Bahangi Pitu” yang
diadakan di rumah si mati. Semua bahan dan peralatan pabangkai-bangkaian
akan diserahkan sepenuhnya kepada imam “ngipat bahangi” untuk disedekahkan
kepada mereka yang berhak menerimanya dan melaksanakan upacara magpaturun
roh arwah untuk dibawa ke tempat asal iaitu kuburan si mati. Ketua keluarga
si mati menyerahkan segala tugas dalam melaksanakan upacara ini. Mereka
menganggap ketua imam memainkan peranan penting dalam mengetuai segala
pelaksanaan upacara adat ini.



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

Rajah 1 Pabangkai-bangkaian

Elemen Teaterikal Upacara Adat Kematian Magpaturun Roh Arwah Ma
Bahagi Pituw’

Pada permulaannya, tidak terdapat pemisahan antara penonton dan pelakon.
Keseluruhan masyarakat etnik Bajau Semporna yang melakukan upacara
persembahan kenduri tersebut terlibat secara langsung sebagai pemain ataupun
pelakon beraksi dengan sempurna. Namun, lama-kelamaan peranan yang
penting mula muncul dalam kesatuan tempat dan ruang persembahan upacara
kenduri ini yang mencipta seni percakapan serta tingkah laku pergerakan tubuh
dalam melaksanakan persembahan upacara kenduri ini. Kepercayaan kepada
semangat dan kuasa-kuasa ghaib adalah aspek yang penting dalam rangkaian
kosmos mereka®, menyebabkan masyarakat etnik Bajau mempercayai bahawa
pertalian erat dan seimbang menentukan interaksi ghaib dengan seseorang
dalam sesebuah masyarakat, terutamanya semasa upacara persembahan kenduri
tersebut. Upacara persembahan kenduri ini hanya dilakukan pada waktu yang
tepat dan tertentu sahaja.

Kenduri bererti penjamuan makan yang lazimnya didahului oleh zikir, doa
dan sebagainya bagi tujuan keagamaan. Berdasarkan pengertian tersebut, maka
kenduri yang diadakan mesti merangkumi tiga asas utama iaitu’;

1. Makanan yang disediakan

Kuantiti makanan yang disediakan semasa melakukan persembahan upacara
kenduri bergantung kepada bilangan jemputan yang hadir. Begitu juga dengan
jenis juadah yang disediakan, iaitu bergantung kepada kemampuan orang yang
mengadakan kenduri.



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

2. Jemputan

Jamuan yang disediakan hanya dinamakan kenduri sekiranya ada jemputan tanpa
mengambil kira bilangan mereka. Oleh itu, jamuan ahli keluarga yang tinggal
serumah atau sebumbung tidak layak dinamakan kenduri.

3. Sebab atau tujuan

Sebuah jamuan yang disediakan untuk dimakan oleh tetamu yang dijemput
dinamakan kenduri apabila penyediaannya berdasarkan sebab atau tujuan tertentu.
Namun, jika diteliti dengan menyatakan kesyukuran atas rezeki anugerah Allah
SWT kepada individu yang mengadakan kenduri atau melakukannya dengan niat
mendapatkan pahala kerana melaksanakan suatu kebajikan.

Terdapat beberapa jenis upacara kenduri dalam upacara kematian, iaitu
Kanduri Tapus Bahangi Tullu (kenduri hari ketiga), Kanduri Tapus Bahangi
Pitu' (kenduri hari ketujuh) iaitu upacara kenduri pada hari ketujuh, yakni
kenduri mabahagi pitu’ dilakukan oleh ahli keluarga si mati selepas tujuh
hari berturut-turut melakukan kenduri Magbahangi. Majlis tahlil selepas solat
Isyak dilakukan pada setiap malam selama tujuh malam berturut-turut selepas
pengebumian si mati. Ketua imam yang bertanggungjawab memainkan peranan
penting untuk mengetuai bacaan tahlil secara bergilir-gilir pada setiap malam.
Struktur persembahan upacara kenduri tersebut ditampilkan dalam bentuk bacaan
doa, bacaan suci ayat-ayat al-Quran. Pihak keluarga akan menyediakan hadiah
berbentuk duit untuk jemaah yang hadir untuk bertahlil bersama, tujuan memberi
duit tersebut adalah agar si mati mendapat keringanan di alam barzakh.’ Kenduri
magtapus bahangi pula merupakan kenduri mengikut peringkat-peringkat dan
perlu, selain dilaksanakan oleh ahli keluarga si mati pada waktu-waktu tertentu.
Namun bagi etnik Bajau ini, biasanya kenduri ini akan dilakukan pada sebelah
pagi (sebelum waktu subuh). Dalam upacara adat kematian masyarakat Bajau,
Kenduri tapus bahangi pitu', mempunyai kelainan berbanding dengan kenduri
yang lain. Tapus bahangi pitu' akan disambut secara besar-besaran. Pada hari
tersebut, semua barang dan peralatan Pabangkai-Bangkaian akan diserahkan
sepenuhnya kepada mereka yang berhak menerimanya (golongan ahli keluarga,
saudara-mara terdekat dan jiran tetangga). Kenduri mabahagi pitu’ dilaksanakan
mengikut kemampuan ahli keluarga si mati. Terdapat elemen teater yang memiliki
satu kesatuan tempat yang menghubungkan orang ramai berinteraksi dalam
sebuah tempat, ruang dan waktu semasa pelaksanaan upacara adat sebelum,



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

semasa dan selepas upacara persembahan kenduri tersebut dilakukan. Perbezaan
antara setiap majlis kenduri ini boleh dikesan melalui persiapan majlis dan jenis
bacaan semasa berlangsungnya upacara persembahan tersebut.

Ketika mengadakan upacara adat dalam persembahan berkenduri ini,
seluruh ahli keluarga turut menyediakan props ataupun kelengkapan yang amat
diperlukan untuk tujuan berkenduri arwah, iaitu tempat bara kemenyan, tiga
gelas air, nasi kuning dan kuih penyaram. Kesemua bahan tersebut diletakkan di
hadapan imam yang mengetuai bacaan tahlil semasa kenduri. Kenduri tujuh yang
dikenali sebagai magbahagi pitu’ merupakan hari yang paling besar dan istimewa
dan akan dilaksanakan pada waktu-waktu tertentu. Bilangan penduduk kampung
yang datang menonton persembahan kenduri tersebut lebih ramai daripada kenduri
sebelumnya iaitu kira-kira pada pukul 4.00 pagi, keluarga si mati khususnya
golongan perempuan akan mula membuat persediaan untuk jamuan yang akan
dihidangkan kepada para tetamu yang akan diadakan pada sekitar pukul 11.00
pagi, bergantung kepada keluarga si mati. Selepas jamuan, setiap tetamu yang
pandai membaca al-Quran akan membacanya untuk si mati. Bacaan al-Quran
mungkin berlangsung selama tiga jam. Apabila selesai majlis tersebut, tuan rumah
akan memberi golongan lelaki mahupun perempuan sedulang makanan. Antara
isian wajib dalam dulang tersebut adalah nasi kuning dan kuih penyaram. Dulang
tersebut akan dibungkus dengan kain atau sarung sebelum dihadiahkan kepada
para tetamu. Kenduri ini banyak memaparkan para pelakon menggunakan tubuh
badan dan pergerakan untuk berkomunikasi. Hal ini disebabkan penggunaan tubuh
mempengaruhi persekitaran persembahan upacara kenduri tersebut. Upacara adat
ini membawa para pelakon, iaitu penduduk kampung saling bekerjasama dalam
melaksanakan kenduri tersebut. Masyarakat Bajau menggunakan tubuh dan suara
sebagai alat untuk melahirkan jiwa dan rasa mereka semasa melaksanakan majlis
kenduri tersebut.

Apabila melakukan kenduri kematian pada kenduri hari ketujuh, iaitu
Kanduri Tapus Bahangi Pitu', pakaian dan barang lain kepunyaan si mati yang
telah dikemaskan di tempat tidurya selepas upacara pengebumian juga akan
diberikan kepada orang yang telah memandikannya. Tempat tidur dan bantal
si mati pula disediakan khas oleh keluarga si mati dan akan diberikan kepada
imam yang menjaganya selama tujuh hari berturut-turut. Mengikut kepercayaan
orang Bajau, jika pakaian dan barang lain kepunyaan si mati tidak disedekahkan
kepada orang lain, di akhirat kelak si mati akan mengalami kekurangan, misalnya
jika pakaiannya tidak disedekahkan, dipercayai si mati akan hadir dalam mimpi
orang yang telah memandikannya dengan tujuan untuk meminta pakaiannya
untuk dipakai di akhirat.®



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

Bagi kenduri, lazimnya tuan rumah dan waris si arwah akan menyediakan
jamuan makan dan hadiah berupa wang ringgit kepada setiap tetamu yang hadir
dalam setiap majlis kenduri arwah. Hidangan dan hadiah wang ringgit ini tidak
dianggap sebagai bebanan kepada mereka, sebaliknya hadiah tersebut diharapkan
memberi manfaat kepada roh si mati untuk tujuan bekalan ke ‘jambatan’ alam
kematian. Bagi kenduri arwah yang diadakan di masjid atau surau, hadiah
berbentuk wang ringgit tidak disediakan, tetapi lazimnya jamuan disediakan oleh
ahli keluarga, jiran tetangga dan keluarga yang terdekat.

Elemen Teaterikal dalam Upacara Adat Magpaturun Roh Arwah Ma Bahagi
Pitu’

Penulis mendapati terdapat beberapa unsur teaterikal teater dalam tempoh
pelaksanaan persembahan upacara adat kematian. Ia merangkumi jenis seni
pertunjukan, maka elemen seni pertunjukan, bukan hanya dari segi penekanan
terhadap lakon, kelakuan, watak dan perwatakan, peristiwa dan unsur sinografi,
teater menghasilkan nilai teater itu tersendiri, teater yang memiliki nilai estetika
pada keseluruhan cabang seni pertunjukan yang terhasil daripada perkembangan
teater itu tersendiri mengikut ideologi, aliran dan bentuk, menyebabkan aktiviti
dalam kehidupan seharian manusia itu juga dianggap sebagai teater. Antara elemen
teaterikal yang terkandung dalam upacara adat kematian magpaturun roh arwah
ma bahagi pitu' ialah:



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

» Teater merupakan salah satu penceritaan sebuah kisah yang sangat panjang tetapi dilakukan
serentak dalam sebuah tempat, ruang dan waktu. Hal ini menyebabkan sebuah cerita yang
sebenarnya berlangsung selama bertahun-tahun, dipersembahkan hanya dalam tempoh masa
tertentu, ada kalanya hanya mengambil masa dalam beberapa jam sahaja untuk dipentaskan.
Semuanya dipadatkan, singkat, disatukan dan dipertunjukkan dalam satu tempat, waktu
dan ruang.

» Ketua imam dan seluruh ahli keluarga si mati serta penduduk yang menziarahi rumah si
mati akan berkumpul dalam satu tempat, iaitu di rumah si mati pada malam-malam terakhir
dengan membaca tahlil dan mengaji. Mengikut kepercayaan mereka, dengan bertahlil dan
mengaji akan dapat memberikan bekalan untuk si mati. Upacara ini dipersembahkan dalam
beberapa jam sahaja dalam ruangan tersebut.

» Semasa melaksanakan upacara adat ini, imam yang bertanggungjawab menjaga pabangkai-
bangkaian si mati bertindak sebagai ketua. Dia akan menentukan masa dan waktu semasa
melakukan upacara adat ini. Biasanya upacara adat ini dilakukan sebelum fajar terbit
kerana mereka percaya tempoh yang afdal untuk menurunkan roh si mati adalah pada
waktu pagi, sebaik-baiknya pada waktu subuh. Imam bertanggungjawab sepenuhnya pada
upacara adat.

Rajah 2 Elemen ruang dan waktu



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

Peralatan yang digunakan dalam upacara adat magbahagi pitu’

» Props/peralatan adalah barangan ataupun peralatan yang digunakan bagi membantu pelaku/
pelakon melahirkan lakonan yang mantap dan bersifat universal, berfungsi menjadi daya
tarikan kepada penonton untuk menyaksikan teater, mempunyai ruang yang dilengkapi
dengan props yang digunakan untuk tujuan persembahan. Panggung hanyalah sebuah
ruang kosong yang diisi oleh persoalan, konflik, watak dan kepelbagaian perwatakan bagi
menghidupkan suasana persembahan. Props/peralatan merupakan bahagian paling penting
dalam upacara ini, set properti panggung memenuhi ruang abstrak. Set yang digunakan oleh
ketika upacara adat kematian dilakukan.

» Warna dan komposisi memainkan peranan penting dalam salah satu upacara adat kematian
yang diamalkan oleh etnik Bajau. Gambar berikut menunjukkan kegunaan peralatan
kelengkapan yang amat membantu pergerakan si pelaku dalam melaksanakan tugasnya
dalam memyempurnakan upacara adat.

» Susun atur peralatan yang digunakan perlu dititikberatkan untuk memudahkan imam/bidan
menguruskan susun atur yang tertib. la amat diperlukan untuk memberi ruang yang selesa
kepada pelaku memainkan peranannya dalam melaksanakan upacara adat kematian.

Rajah 3 Elemen ruang props/peralatan dalam upacara adat kematian Bajau

Gambaran kostum jenazah

» Mayat akan dikafankan sebanyak dua lapisan. Lapisan pertama terdiri daripada baju
dan seluar putih (jenazah lelaki), tudung putih (jenazah perempuan). Mayat selesai
dikafankan dengan sehelai kain putih yang merupakan lapisan kain kafan yang kedua.

Susun atur mengkafankan si mati perlu tertib dan teratur.

» Dalam upacara adat kematian ini, kostum yang digunakan adalah kain putih yang biasanya
bersaiz 60 inci lebar. Penggunaan kain kafan ini bergantung kepada bentuk, saiz dan jantina
si mati.

Rajah 4 Penggunaan kostum dalam upacara adat kematian Bajau



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

Pelakon/pelaku merupakan bahagian yang sangat penting dalam dunia persembahan teater.
Dia menggunakan seluruh tubuh dan perasaannya untuk mengekspresikan watak dan
perwatakan orang lain dalam dirinya, mengubah dirinya sebenar menjadi orang lain dengan
menguasai dan menggunakan secara keseluruhan tubuh badannya agar watak yang cuba
dilakonkannya dapat dihayati dengan baik.

Dalam teater memahami diri sendiri, menguasai diri dan kemudian percaya pada kemampuan
diri dalam melakukan sesuatu yang mampu membuatkan seseorang pelakon/pelaku
melakukan sesuatu yang klise (peniruan yang dilakukan secara sengaja ataupun tidak).

Pelakon/pelaku utama memainkan peranan yang sangat penting untuk menghidupkan
suasana dalam sebuah teater. Pelakon/pelaku inilah yang menjadi daya tarikan kepada para
penonton,

Dalam persembahan Upacara Adat Magpaturun Roh Arwah Ma Bahagi pitu’ ini, si mati dan
imam adalah watak utama kerana sepanjang pelaksanaan upacara adat ini, fokus penonton
adalah terhadap pengurusan jenazah si mati, dari sebelum, semasa dan selepas kematian.
Setiap upacara adat kematian yang dilaksanakan tidak akan sempurna tanpa adanya watak
utama ini walaupun hanya sekujur tubuh yang tidak bernyawa. Peranan perwatakannya
yang menghayati hati semua penonton yang terdiri daripada kalangan ahli keluarga, sanak
saudara dan jiran tetangga sangat menyentuh perasaan sesiapa sahaja yang melihatnya.
Dalam teater, tubuh badan sangat penting untuk mempersembahkan peranan watak utama.

Watak utama seterusnya ialah imam yang sangat bertanggungjawab dalam segala hal
berkaitan pengurusan jenazah si mati. Apabila seseorang itu sudah terlatih dan fasih dalam
urusan yang biasa dilakukannya ketika menghadapi kematian, ia mampu memainkan
perwatakannya dengan sempurna.

Apabila upacara adat ini berlangsung, perhatian penonton tertumpu hanya kepada kedua-
dua watak utama ini, iaitu sebuah pertunjukan yang mampu dirasai oleh jiwa penonton
dengan olahan pergerakan tubuh imam yang menggunakan anggota tubuh badannya dalam
melaksanakan upacara adat ini. Beliau seolah-olah senang berkomunikasi dengan roh si mati,
setiap alunan bacaan doa memanggil roh si mati mampu menyebabkan penonton menitiskan
air mata, sebak dengan suasana yang berlaku semasa upacara adat itu berlangsung.




Gendang Alam, Jilid 7, 2017

» Menurut Raimah Sinong, 59 tahun, seorang bidan menyatakan bahawa apabila imam menyebut
nama roh si mati contohnya, si polan bin si polan (untuk lelaki), si polan binti si polan (untuk
wanita), roh si mati yang dipercayai berlegar di ruang sekitar pabangkai-bangkaian akan
bersedia dan menurut arahan yang imam tersebut.

» Watak sampingan juga turut memainkan peranan penting dalam upacara adat ini. Watak
sampingan ini terdiri daripada ketua rumah, sanak saudara dan jiran tetangga yang
menyempurnakan upacara adat ini.

Rajah 5 Elemen teaterikal melalui ruang pelaku/pelakon

»> Pelaksanaan upacara adat mempunyai elemen-elemen unik yang tersendiri. Persamaan
elemen teaterikal tersebut dapat membuktikan bahawa setiap upacara adat kematian
khususnya upacara Mag Bahangi Pitu mempunyai nilai estetikanya yang tersendiri. Amalan
yang telah diterima pakai ini tiada penghujungnya sehingga sesuatu doktrin baharu berjaya
menembusi benteng kekebalan adat yang telah sekian lama dijadikan amalan warisan
kehidupan masyarakat Bajau Semporna.

Rajah 6 Elemen teaterikal tubuh/Pergerakan upacara adat Magpaturun
Roh Arwah Ma Bahagi pitu’



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

KESIMPULAN

Nilai yang dipancarkan melalui aktiviti pelaksanaan upacara adat ritual kematian
memberi penekanan kepada satu amalan tradisi yang dipersetujui bersama dalam
sesebuah kelompok itu. Hubungan erat antara satu sama lain dalam melaksanakan
aktiviti ritual telah mewujudkan satu peraturan tidak tersurat yang menjadi ikutan
kepada pelanjutan ritual seterusnya. Terdapat beberapa elemen teaterikal teater
yang dapat dilihat terkandung dalam salah satu upacara adat kematian etnik
Bajau di daerah Semporna, Sabah. Elemen teater ini mampu membentuk seni
teater tradisional yang akan terus berkembang mengikut kaum dan etnik yang
terdapat di Sabah khususnya di Semporna yang masih mempunyai pelbagai cerita
mitos, perbezaan pegangan adat resam dan amalan adat, ritual berkaitan dengan
kepercayaan, budaya dan agama yang diwarisi daripada zaman nenek-moyang
yang mempunyai keunikan pola kehidupan tersendiri, sehingga melahirkan
unsur kesenian dalam kehidupan pengamal budaya warisan. Oleh itu, penulis
berpendapat adalah amat penting mengetahui pelbagai warisan turun-temurun
daripada nenek moyang dan seterusnya memelihara amalan tersebut agar budaya
ini akan terus berkekalan.

NOTA

Tulah merupakan salah satu balasan buruk yang bakal menimpa dan diterima oleh masyarakat Bajau,
sekiranya melanggar pantang larang, tidak mengerjakan upacara adat-adat yang diwarisi dengan sempurna.
Menurut Raimah Sinong, 57, seorang bidan kampung, tulah ini adalah balasan daripada nenek moyang yang
memiliki pangkat (sakral).

Patulihan’ bermaksud tempat tidur yang lebih dikenali sebagai pabangkai-bangkaian dalam etnik Bajau
Semporna, merangkumi pakaian, keperluan peribadi semasa si mati masih hidup akan dipersembahkan
dalam satu tilam yang rapi dengan barang-barang si mati ketika masih hidup.

Mohamed Ghouse Nasuruddin. (2000). Zeater tradisional Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan
Pustaka.

Ahmad Faisol Omar. (2009). Kenduri syariat dan adat. Kuala Lumpur: Utusan Publications & Distributors
Sdn Bhd.

Hajim Haji Ispal. (2010). Adat dan ritual kematian suku Bajau Omadal, Semporna. DIm. Saidatul Nornis
Haji Mahali (Pnyt.). Adat dan ritual kematian di Sabah. Kota Kinabalu: Universiti Malaysia Sabah.

Yap Beng Liang. (1993). Orang Bajau di Pulau Omadal: Aspek-aspek budaya. Kuala Lumpur: Dewan
Bahasa dan Pustaka.



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

BIBLIOGRAFI

Amran Kasimin. (2006). Unsur-unsur menurun dalam persembahan teater Melayu
tradisional. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Budi Anto Mohd Tamring. (2013). Sistem nilai etnik atau nilai budaya: Value Laden
versus fact Laden. DIm. Saidatul Nornis Haji Mahali (Pnyt). Nilai dan Norma
Masyarakat di Sabah. Kota Kinabalu: Universiti Malaysia Sabah.

Citra Smara Dewi & Fabianus Hiapianto Koesoemadinata. (t. th.). Menjadi skenografer.
Jakarta: Pt Tiga Serangkai Pustaka Mandiri.

Hajim Haji Ispal. (2010). Adat dan ritual kematian suku Bajau Omadal, Semporna.
DIm. Saidatul Nornis Haji Mahali (Pnyt.). Adat dan Ritual Kematian di Sabah.
Kota Kinabalu: Universiti Malaysia Sabah.

Halina Sendera Mohd. Yakin. (2013). Manifestasi identiti budaya Bajau menerusi
simbolisme dalam perkahwinan dan kematian. DIm. Saidatul Nornis Hj. Mahali
(Pnyt). Nilai dan Norma Masyarakat di Sabah. Kota Kinabalu: Universiti
Malaysia Sabah.

Halina Sendera Mohd. Yakin & Saidatul Nornis Haji Mahali. (2010). Duang: The
semiotic interpretation and perception of the Bajau-Sama tradition. Jurnal Sari,
Vol. 26: pp. 71-78.

Laliman Kemad. (2006). Teater moden Sabah 1946 hingga 1980-an. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka.

Mana Sikana. (1996). Falsafah dan seni kreatif Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa
dan Pustaka.

Mohamed Ghouse Nasuruddin. (2000). Teater tradisional Melayu. Kuala Lumpur:
Dewan Bahasa dan Pustaka.

Mosli Tarsat & Liana Amin. Sejarah asal usul Bajau Semporna dan Tong Talun
(Semporna). DIm. Ismail Ali (Pnyt.). Sejarah, Kebudayaan dan Kesenian Kaum
Bajau Semporna: Dari Perspektif Hj. Bakara Marahaja Onnong. Kota Kinabalu:
Universiti Malaysia Sabah.

Putu Wijaya. (2007). Teater: Buku pelajaran seni budaya. Jakarta: Edisi Uji Coba Psn.

Yap Beng Liang. (1993). Orang Bajau di Pulau Omadal: Aspek-aspek budaya. Kuala
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Yusten Karulus & Maine Suadik. (2011). Kepercayaan, agama dan adat masyarakat
Bajau. DIm. Ismail Ali (Pnyt.). Sejarah, Kebudayan dan Kesenian Kaum Bajau
Semporna: Dari Perspektif Hj. Bakara Marahaja Onnong. Kota Kinabalu:
Universiti Malaysia Sabah.



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

Senarai Informan

Haji Jalalun bin Baitullah, 64 tahun, Bajau, Pulau Omadal, Nelayan, ( 20 Disember 2016).
Haji Sahugan bin Bulagan, 78 tahun, Bajau, Pulau Omadal, Pembuat sunduk dan perahu,

(20 Disember 2016).

Tularan bin Pg. Sabtuhari, 49 tahun, Bajau, Pulau Omadal, Pegawai Galeri Pulau Omadal,
(20 Disember 2016).

Hajah Hasnah binti Kawasa, 64 tahun, Bajau, Pulau Omadal, Suri rumah, (22 Disember
2016).

Haji Katluanan, 65 tahun, Bajau, Pulau Omadal, Pemandu bot enjin sangkut, (22 Disember
2016).

Haji Mohd Jimlan bin Pg. Sabtuhari, 64 tahun, Bajau, Pulau Omadal, JKKK, (22 Disember
2016).

Rahimah binti Imam Sinong, 57 tahun, Bajau, Kampung Lumagas, Bidan kampung,
(30 Mac 2017).

Haji Sahad bin Indaham, 72 tahun, Bajau, Kampung Bukit Sakong, Bekerja sendiri, (30
Mac 2017).

Majaraha bin Bukuhap, 59 tahun, Bajau, Kampung Gelam-Gelam, Nelayan, (30 Mac
2017).

Kasumah binti Marabau, 50 tahun, Bajau, Kampung Gelam-Gelam, Suri rumah, (30 Mac
2017).






