
UPACARA ADAT KEMATIAN MAGPATURUN ROH ARWAH MA BAHAGI 
PITU' TINJAUAN AWAL TERHADAP ELEMEN TEATERIKAL TEATER

Nur Basiah binti Ismail
Sharifuddin Zainal
Sim Chee Cheang

ABSTRAK

Amalan persembahan upacara adat kematian ini dipersembahkan 
mengikut kepercayaan oleh pengamal budaya masyarakat masing-
masing mengikut kepercayaan, agama, adat dan fungsi. Upacara adat 
tersebut terhadap sesebuah masyarakat termasuklah bagi masyarakat 
etnik Bajau Semporna, kaya dengan amalan upacara adat yang 
diamalkan daripada warisan nenek moyang merupakan salah satu 
amalan upacara adat yang masih diamalkan dalam masyarakat ini 
adalah Upacara Adat Kematian Magpaturun Roh Arwah Ma Bahagi 
Pitu’. Amalan persembahan upacara adat ini mempunyai keunikan 
tersendiri, selain daripada mempunyai identiti persembahan ritual 
seperti kenduri Ma Bahagi Pitu’, Magpaturun roh arwah, upacara adat 
ini juga dilihat mempunyai elemen teaterikal ritual yang bersesuaian 
dengan pemahaman teater tradisional dalam masyarakat kita. Artikel 
ini bertujuan meneliti elemen-elemen teaterikal yang terdapat dalam 
salah satu upacara adat kematian dalam etnik Bajau Semporna tersebut. 

Kata kunci: Upacara adat kematian, magpaturun Roh Arwah Ma 
Bahagi Pitu', Bajau, elemen teaterikal.

ABSTRACT

Each practice of death ritual is performed according to the beliefs of 
the respective cultural practitioners of society according to religions 
customs. The customary ceremonies of a society like those of the 
Bajau Semporna ethnic community is rich in ceremonial rituals passed 
down from ancestors since the customs were first observed. One of 
the practices of Bajau ethnic custom still practiced in this society is 
the Traditional Death Ceremony called the Magpaturun Roh Arwah 
Ma Bahagi Pitu'. The ritualistic practices of this ritual have its own 
uniqueness; apart from having ritualistic identities such as the Ma 
Bahangi Pitu' feast, commanding the Spirit of the Spirit, this ceremony 
has theatrical elements of ritual that corresponds to our understanding 
of traditional theater in our society. This paper aims to examine the 
theatrical elements contained in this traditional ritual of death amongst 
the Bajau in Semporna. 



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

98

Keywords: Traditional ceremonies, death rituals, feast of the spirit of the dead, the Bajau, 
theaterical elements.

PENGENALAN

Hidup dan mati adalah dua perkara yang bertentangan dan tidak boleh berlaku 
secara serentak dalam sesuatu masa. Petanda kehidupan ditunjukkan menerusi 
pergerakan. Tanda utama kematian pula adalah terhentinya pergerakan tubuh 
manusia. Kematian adalah sesuatu yang tidak dapat dielakkan dan dianggap 
sebagai penghubung kepada kehidupan, iaitu alam kematian. Setiap makhluk 
yang hidup di muka bumi ini pasti menemui kematian.

	 Kematian berlaku tanpa mengenal sama ada seseorang itu kanak-kanak, 
orang dewasa, tua, sihat ataupun sesiapa jua. Menurut Lathief Rousydiy (1987: 
52), kematian adalah sesuatu yang pasti terjadi dan akan dialami oleh setiap yang 
bernyawa. Hal ini selaras dengan Surah al-Baqarah ayat 180 yang bermaksud:

	 “Kamu diwajibkan, apabila seseorang dari kamu hampir mati, jika dia ada 
meninggalkan harta, (hendaklah ia) membuat wasiat untuk ibu bapa dan 
kaum kerabat dengan cara yang baik (menurut peraturan agama), sebagai 
suatu kewajipan atas orang-orang yang bertakwa.”

	 Secara umumnya, kematian melambangkan kesedihan kerana melibatkan 
perpisahan antara jenazah dengan keluarganya (secara fizikal dan kekal). Artikel 
ini menyingkap adat kematian dalam kalangan etnik Bajau di Semporna.  Secara 
simbolik, amalan upacara adat dan ritual yang dilaksanakan dalam adat kematian 
etnik Bajau dipercayai merupakan jambatan perjalanan roh si mati ke alam 
lain. Hal demikian kerana upacara kematian menagih kepatuhan yang banyak 
terhadap adat dan  tradisi serta pelbagai pantang larang yang bertunjangkan sistem 
kepercayaan dan nilai yang didukung oleh masyarakat tersebut. Oleh itu, setiap 
jenazah hendaklah diurus dengan penuh tertib dan hormat mengikut hukum Islam 
dan adat yang diwarisi daripada nenek moyang. 

Etnik Bajau

Etnik Bajau salah satu kaum majoriti yang terbesar di Sabah (Yap Beng 
Liang,1993) . Mereka terdiri daripada dua kelompok, iaitu masyarakat Bajau 
yang tinggal di kawasan pantai barat yang dikenal pasti menetap di daerah 
Kota Belud, Tuaran dan bergiat aktif dalam aktiviti pertanian, manakala 
masyarakat Bajau yang tinggal di kawasan pesisiran pantai timur Sabah yang 



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

99

menetap di kawasan daerah Semporna, Kunak, Lahad Datu bergiat aktif dalam 
aktiviti perikanan, iaitu menjadi nelayan sebagai punca pendapatan seharian. 
Masyarakat Bajau di daerah Semporna mempunyai pelbagai adat dan ritual 
dalam kehidupan. Hal ini disebabkan komuniti ini merupakan salah satu 
masyarakat yang akrab dengan alam semula jadi. Hal ini menyebabkan mereka 
mempercayai tentang kewujudan alam ghaib yang banyak mempengaruhi 
kehidupan seharian mereka. Mereka mempercayai bahawa terdapat roh nenek 
moyang yang mempunyai kelebihan ataupun kuasa yang diwarisi daripada 
kuasa unsur alam seperti matahari, laut, daratan dan sebagainya. Perkara ini 
menyebabkan setiap upacara adat tradisi yang diamalkan harus dilaksanakan 
dengan sempurna untuk mendapatkan kesejahteraan hidup. Salah satu pengaruh 
kearifan tempatan masyarakat ini seterusnya membentuk identiti yang tersendiri 
melalui upacara adat yang perlu dilaksanakan dengan sempurna mengikut 
amalan adat adalah upacara adat kematian.

	 Setiap makhluk yang hidup pasti akan melalui kematian. Demikian 
kesediaan etnik Bajau ini menanti kematian. Mengikut adat tradisi dan budaya 
Bajau, mayat lebih dimuliakan berbanding jasad manusia yang masih hidup di 
dunia. Bagi masyarakat ini, penghormatan mereka menggabungkan dua unsur, 
iaitu pengaruh Islam dari Nusantara yang membawa ajaran agama Islam serta 
memberi kesan terhadap masyarakat Bajau dan upacara adat tradisi yang diwarisi 
daripada warisan pengamal budaya nenek moyang dengan penuh hormat dan tertib. 
Penggabungan ini menjadi kewajipan kepada mereka. Mengabaikannya adalah satu 
kesilapan dan pastinya menimbulkan kecelakaan yang dikenali sebagai “tulah”1 

dalam kehidupan serta menerima tohmahan negatif dari penduduk kampung.

	 Adat dan tradisi mungkin sukar untuk dibezakan. Namun, ia sentiasa 
dikaitkan dengan anutan ataupun kepercayaan yang diakui boleh mendatangkan 
kemudaratan kepada individu atau kelompok dalam sesebuah masyarakat 
sekiranya tidak dituruti. Adat seperti ini dicatatkan oleh Burns (1989: 2), “Is 
a word used to refer to indigenous culture, values and traditions”. Adat ialah 
kebiasaan, aturan-aturan atau tradisi yang menjadi adat resam. Ia berbeza di 
antara bangsa dengan bangsa yang lain. Kadangkala, antara sesama bangsa 
pun turut mempunyai perbezaan adat tradisi kerana disebabkan oleh perbezaan 
tempat dan suasana. 
	
	 Seni persembahan berbentuk teater tradisional telah wujud dalam kebudayaan 
Melayu sejak dahulukala dengan kewujudan pelbagai bentuk teater tradisional 
seperti persembahan pertunjukan wayang kulit, makyung, menora dan bangsawan 
yang semuanya dikategorikan sebagai teater tradisional. Sebelum nama teater 



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

100

digunakan, bentuk-bentuk teater tradisional itu dikenali dengan perkataan “main” 
seperti “main wayang kulit”, “main makyung”, “main menora” dan seterusnya. 
Namun, kemasukan pengaruh Barat menyebabkan seni lakon Melayu yang disebut 
“main” itu telah menerima perubahan dari pelbagai sudut terutamanya dari segi 
penghasilan, pengarahan dan teknik pementasan teater yang merangkumi elemen 
teaterikal dan unsur sinografi mengikut perubahan yang dipengaruhi oleh orang 
Barat. Theatron yang bererti tempat pertunjukan, panggung, auditorium atau pentas 
terbuka seperti yang wujud pada zaman Yunani, Theatron juga membawa maksud 
sesuatu yang menakjubkan deria dan mengasyikkan naluri manusia. Definisi ini 
digunakan pada zaman Plato. Definisi ini berubah pada zaman Herodotus kepada 
sebuah karya yang agung pada zaman tersebut.

	 Istilah “teater” merujuk kepada perkataan yang dipentaskan. Sejarah 
dunia teater membuktikan tradisi teater mempunyai hubung kait yang rapat 
dengan kegiatan ritual. Mereka percaya bahawa dewa mereka, Dionysus yang 
dijelmakan pada kambing dan lembu perlu dipuja, mereka akan menari dan 
menyanyi di pelantar biara Dionysus dengan diketuai oleh seorang pendeta yang 
akan bercerita tentang kisah-kisah suci daripada dongeng ode. Upacara tersebut 
bertukar kepada persembahan kesenian apabila keindahan tarian, kemerduan 
nyanyian dan unsur penceritaan yang dipentingkan, diganti dengan unsur aksi 
lakonan. Peristiwa yang berlaku dalam kehidupan seharian itu juga sebagai 
teater, kenyataan ini turut disokong oleh Victor Turner, seorang ahli Antropologi 
menyatakan bahawa teater yang wujud pada aliran moden dan pasca moden tidak 
lagi hanya menitikberatkan soal konvensi, displin, struktur, aturan dan doktrin 
dalam pertunjukan teater, sebaliknya lebih mengutamakan fungsi dan tujuan aksi 
simbolik sesuatu peristiwa yang melibatkan ramai orang secara sukarela secara 
langsung. Peter Brook yang menulis buku “The Empty Space” (ruang kosong), 
menyebut bahawa sebuah ruang kosong mampu mewujudkan suasana seni 
persembahan apabila seseorang pelaku/pelakon mengisinya dengan persembahan 
yang menghasilkan pergerakan, diikuti dengan persekitaran yang kosong tersebut 
dihiasi dengan pelbagai peralatan yang mewujudkan suasana dan ruang adalah 
dianggap sebuah teater. Aristotle menyatakan bahawa dalam konsep ruang dan 
waktu itu memiliki kesatuan tempat, waktu yang membezakan antara teater 
dengan kehidupan seharian.

	 Lazimnya, upacara adat kematian ini dilaksanakan secara berperingkat, 
iaitu dalam tempoh pelaksanaan upacara adat kematian tersebut, terdapat upacara 
adat kematian yang dilaksanakan mempunyai beberapa elemen teaterikal dan 
unsur sinografi teater. Artikel ini membincangkan beberapa elemen teaterikal 
persembahan ritual yang dikenali sebagai ritual based performance, elemen-



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

101

elemen teaterikal yang boleh dikesan wujud dalam pelaksanaan upacara adat 
kematian etnik Bajau, iaitu dalam upacara adat Magpaturun roh arwah ma 
bahagi pitu serta menganalisis elemen teaterikal dan unsur sinografi teater yang 
terkandung pada setiap upacara adat kematian.

Analisis Unsur Teaterikal dalam Persembahan Upacara Adat Kematian 
Etnik Bajau Semporna

Berdasarkan kepada kajian elemen teaterikal dalam salah satu persembahan 
upacara adat kematian di Semporna, penulis akan membuat analisis beberapa 
unsur upacara adat kematian etnik Bajau Semporna yang masih diamalkan 
dengan elemen teaterikal melalui penggunaan ruang pelaku/pelakon, susun atur 
ruang untuk upacara adat, kostum, ruang props/peralatan yang digunakan dalam 
salah satu upacara adat kematian yang dilaksanakan. Elemen teaterikal dan unsur 
sinografi menekankan konsep estetika ruang dan bentuk. Lakonan dan skrip/
naskhah yang hebat tidak mencukupi untuk melahirkan ekspresi sepenuhnya 
terhadap sebuah persembahan yang dirasai melalui jiwa penonton. Dalam upacara 
adat terutamanya bagi persembahan upacara adat kematian, sokongan visual 
dan beberapa elemen teaterikal sangat penting. Elemen teaterikal dan unsur 
sinografi ini selalunya bergantung penuh kepada “rupa”, “bunyi” dan “bentuk”. 
Beberapa pandangan visual dan mempunyai aura dapat dicapai melalui sebuah 
rekaan. Keupayaan pelaku yang memainkan tingkah laku pergerakan tubuh 
dalam upacara adat kematian ini mencipta suatu suasana yang boleh melahirkan 
keindahan di persekitaran berlakunya sebuah kematian. Keindahan tersebut 
memberi kesan emosi yang kuat terhadap penonton. Penonton melihat sesuatu 
yang boleh mereka rasa dengan deria mereka, contohnya dalam melaksanakan 
upacara adat kematian dalam masyarakat etnik Bajau, setiap upacara adat yang 
dilaksanakan memberi sentuhan emosi sedih dalam kalangan penduduk dan 
persekitaranya. Hal ini disebabkan suasana setiap gerak tubuh pelaku (imam/
bidan) dalam menguruskan jenazah si mati yang dapat dilihat, didengar oleh 
penonton (kalangan ahli keluarga, penduduk dan sebagainya) melalui ruang yang 
telah terbina dan suasana yang telah direka melalui aksi dramatik yang mampu 
meluahkan maksud sesebuah persembahan. 

	 Menurut Hajah Muara, seorang bidan yang bertanggungjawab dalam 
mengurus jenazah, upacara adat kematian tidak boleh dilakukan sewenang-
wenangnya. Setiap upacara adat harus dilakukan dengan tertib agar perjalanan 
roh si mati ke alam lain lebih sempurna. Salah satu upacara adat yang perlu 
dititikberatkan pelaksanaannya ialah dalam upacara Magpaturun roh arwah 
ma bahangi Pitu’ (upacara menurunkan roh arwah si mati pada hari ketujuh 



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

102

kematian). Mengikut kepercayan etnik tersebut, dalam tempoh tujuh hari 
selepas jenazah dikebumikan, kesatuan jiwa nurani yang sedih turut dirasai 
dalam kalangan penonton yang terdiri daripada ahli keluarga, sanak saudara 
dan penduduk kampung yang bersimpati terhadap si mati. Hal ini disebabkan 
dalam tempoh masa itu merupakan hari yang paling menyedihkan dan menyayat 
hati, terutamanya ahli keluarga rapat si mati. Mereka mempercayai bahawa hari 
ketujuh adalah hari terakhir mereka bersama-sama dengan semangat roh si mati. 
Roh si mati akan dipanggil oleh ketua imam yag menjaga patulihan’2. Selepas 
upacara pengebumian selesai, tempat tidur yang terdiri daripada tikar tilam dan 
bantal-bantal dibina untuk semangat roh si mati. Bantal-bantal itu diletakkan 
di bahagian kepala dan kiri serta kanan  pada bekas tempat tidur si mati yang di 
dipanggi pabangkai-bangkaian, iaitu menggunakan tikar yang pernah digunakan 
oleh si mati ataupun tikar baharu. Tikar ini seterusnya dihamparkan dengan kain 
tarasan mandi atau turung muka jenazah, (iaitu dua jenis kain digunakan untuk 
menutup aurat dan muka semasa jenazah dimandikan) bagi jenazah wanita. 
Kedudukan kain dihamparkan pada bahagian tengah tikar. Semua pakaian si mati 
akan diletakkan berdekatan dengan bahagian kepala tempat tidurnya.

	 Selain pakaian yang digunakan semasa hayatnya, bantal, al-Quran, segelas 
air dan dulang makanan bertutup juga disediakan untuk menunjukkan berlakunya 
kematian di rumah berkenaan. Dulang makanan akan diisi dengan makanan 
setiap awal pagi dan sebelum menjelang waktu maghrib sebagai juadah imam 
yang bertugas untuk menjaga pabangkai-bangkaian. Si mati (ngipat bahangi), 
akan dijaga oleh seorang imam yang bertanggungjawab menjaga tempat tidur 
si mati dan membaca doa pada waktu tersebut selama tujuh hari berturut-turut 
selepas pengebumian si mati (Hajim Haji Ispal, 2010). Pabangkai-bangkaian 
akan dibuka pada pagi hari ketujuh sebelum upacara “Tapus Bahangi Pitu” yang 
diadakan di rumah si mati. Semua bahan dan peralatan pabangkai-bangkaian 
akan diserahkan sepenuhnya kepada imam “ngipat bahangi” untuk disedekahkan 
kepada mereka yang berhak menerimanya dan melaksanakan upacara magpaturun 
roh arwah untuk dibawa ke tempat asal iaitu kuburan si mati. Ketua keluarga 
si mati menyerahkan segala tugas dalam melaksanakan upacara ini. Mereka 
menganggap ketua imam memainkan peranan penting dalam mengetuai segala 
pelaksanaan upacara adat ini.



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

103

Rajah 1 Pabangkai-bangkaian

Elemen Teaterikal Upacara Adat Kematian Magpaturun Roh Arwah Ma 
Bahagi Pitu’ 

Pada permulaannya, tidak terdapat pemisahan antara penonton dan pelakon. 
Keseluruhan masyarakat etnik Bajau Semporna yang melakukan upacara 
persembahan kenduri tersebut terlibat secara langsung sebagai pemain ataupun 
pelakon beraksi dengan sempurna. Namun, lama-kelamaan peranan yang 
penting mula muncul dalam kesatuan tempat dan ruang persembahan upacara 
kenduri ini yang mencipta seni percakapan serta tingkah laku pergerakan tubuh 
dalam melaksanakan persembahan upacara kenduri ini. Kepercayaan kepada 
semangat dan kuasa-kuasa ghaib adalah aspek yang penting dalam rangkaian 
kosmos mereka3, menyebabkan masyarakat etnik Bajau mempercayai bahawa 
pertalian erat dan seimbang menentukan interaksi ghaib dengan seseorang 
dalam sesebuah masyarakat, terutamanya semasa upacara persembahan kenduri 
tersebut. Upacara persembahan kenduri ini hanya dilakukan pada waktu yang 
tepat dan tertentu sahaja. 

	 Kenduri bererti penjamuan makan yang lazimnya didahului oleh zikir, doa 
dan sebagainya bagi tujuan keagamaan. Berdasarkan pengertian tersebut, maka 
kenduri yang diadakan mesti merangkumi tiga asas utama iaitu4;

1.	 Makanan yang disediakan

Kuantiti makanan yang disediakan semasa melakukan persembahan upacara 
kenduri bergantung kepada bilangan jemputan yang hadir. Begitu juga dengan 
jenis juadah yang disediakan, iaitu bergantung kepada kemampuan orang yang 
mengadakan kenduri.



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

104

2.	 Jemputan

Jamuan yang disediakan  hanya dinamakan kenduri sekiranya ada jemputan tanpa 
mengambil kira bilangan mereka. Oleh itu, jamuan ahli keluarga yang tinggal 
serumah atau sebumbung tidak layak dinamakan kenduri.

3.	 Sebab atau tujuan

Sebuah jamuan yang  disediakan untuk dimakan oleh tetamu yang dijemput 
dinamakan kenduri apabila penyediaannya berdasarkan sebab atau tujuan tertentu. 
Namun, jika diteliti dengan menyatakan kesyukuran atas rezeki anugerah Allah 
SWT kepada individu yang mengadakan kenduri atau melakukannya dengan niat 
mendapatkan pahala kerana melaksanakan suatu kebajikan.

	 Terdapat beberapa jenis upacara kenduri dalam upacara kematian, iaitu 
Kanduri Tapus Bahangi Tullu (kenduri hari ketiga), Kanduri Tapus Bahangi 
Pitu' (kenduri hari ketujuh) iaitu upacara kenduri pada hari ketujuh, yakni 
kenduri mabahagi pitu’ dilakukan oleh ahli keluarga si mati selepas tujuh 
hari berturut-turut melakukan kenduri Magbahangi. Majlis tahlil selepas solat 
Isyak dilakukan pada setiap malam selama tujuh malam berturut-turut selepas 
pengebumian si mati. Ketua imam yang bertanggungjawab memainkan peranan 
penting untuk mengetuai bacaan tahlil secara bergilir-gilir pada setiap malam. 
Struktur persembahan upacara kenduri tersebut ditampilkan dalam bentuk bacaan 
doa, bacaan suci ayat-ayat al-Quran. Pihak keluarga akan menyediakan hadiah 
berbentuk duit untuk jemaah yang hadir untuk bertahlil bersama, tujuan memberi 
duit tersebut adalah agar si mati mendapat keringanan di alam barzakh.5 Kenduri 
magtapus bahangi pula merupakan kenduri mengikut peringkat-peringkat dan 
perlu, selain dilaksanakan oleh ahli keluarga si mati pada waktu-waktu tertentu. 
Namun bagi etnik Bajau ini, biasanya kenduri ini akan dilakukan pada sebelah 
pagi (sebelum waktu subuh). Dalam upacara adat kematian masyarakat Bajau, 
Kenduri tapus bahangi pitu', mempunyai kelainan berbanding dengan kenduri 
yang lain. Tapus bahangi pitu' akan disambut secara besar-besaran. Pada hari 
tersebut, semua barang dan peralatan Pabangkai-Bangkaian akan diserahkan 
sepenuhnya kepada mereka yang berhak menerimanya (golongan ahli keluarga, 
saudara-mara terdekat dan jiran tetangga). Kenduri mabahagi pitu’ dilaksanakan 
mengikut kemampuan ahli keluarga si mati. Terdapat elemen teater yang memiliki 
satu kesatuan tempat yang menghubungkan orang ramai berinteraksi dalam 
sebuah tempat, ruang dan waktu semasa pelaksanaan upacara adat sebelum, 



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

105

semasa dan selepas upacara persembahan kenduri tersebut dilakukan. Perbezaan 
antara setiap majlis kenduri ini boleh dikesan melalui persiapan majlis dan jenis 
bacaan semasa berlangsungnya upacara persembahan tersebut.
 
	 Ketika mengadakan upacara adat dalam persembahan berkenduri ini, 
seluruh ahli keluarga turut menyediakan props ataupun kelengkapan yang amat 
diperlukan untuk tujuan berkenduri arwah, iaitu tempat bara kemenyan, tiga 
gelas air, nasi kuning dan kuih penyaram. Kesemua bahan tersebut diletakkan di 
hadapan imam yang mengetuai bacaan tahlil semasa kenduri. Kenduri tujuh yang 
dikenali sebagai magbahagi pitu’ merupakan hari yang paling besar dan istimewa 
dan akan dilaksanakan pada waktu-waktu tertentu. Bilangan penduduk kampung 
yang datang menonton persembahan kenduri tersebut lebih ramai daripada kenduri 
sebelumnya iaitu kira-kira pada pukul 4.00 pagi, keluarga si mati khususnya 
golongan perempuan akan mula membuat persediaan untuk jamuan yang akan 
dihidangkan kepada para tetamu yang akan diadakan pada sekitar pukul 11.00 
pagi, bergantung kepada keluarga si mati. Selepas jamuan, setiap tetamu yang 
pandai membaca al-Quran akan membacanya untuk si mati. Bacaan al-Quran 
mungkin berlangsung selama tiga jam. Apabila selesai majlis tersebut, tuan rumah 
akan memberi golongan lelaki mahupun perempuan sedulang makanan. Antara 
isian wajib dalam dulang tersebut adalah nasi kuning dan kuih penyaram. Dulang 
tersebut akan dibungkus dengan kain atau sarung sebelum dihadiahkan kepada 
para tetamu. Kenduri ini banyak memaparkan para pelakon menggunakan tubuh 
badan dan pergerakan untuk berkomunikasi. Hal ini disebabkan penggunaan tubuh 
mempengaruhi persekitaran persembahan upacara kenduri tersebut. Upacara adat 
ini membawa para pelakon, iaitu penduduk kampung saling bekerjasama dalam 
melaksanakan kenduri tersebut. Masyarakat Bajau menggunakan tubuh dan suara 
sebagai alat untuk melahirkan jiwa dan rasa mereka semasa melaksanakan majlis 
kenduri tersebut.

	 Apabila melakukan kenduri kematian pada kenduri hari ketujuh, iaitu 
Kanduri Tapus Bahangi Pitu', pakaian dan barang lain kepunyaan si mati yang 
telah dikemaskan di tempat tidurya selepas upacara pengebumian juga akan 
diberikan kepada orang yang telah memandikannya. Tempat tidur dan bantal 
si mati pula disediakan khas oleh keluarga si mati dan akan diberikan kepada 
imam yang menjaganya selama tujuh hari berturut-turut. Mengikut kepercayaan 
orang Bajau, jika pakaian dan barang lain kepunyaan si mati tidak disedekahkan 
kepada orang lain, di akhirat kelak si mati akan mengalami kekurangan, misalnya 
jika pakaiannya tidak disedekahkan, dipercayai si mati akan hadir dalam mimpi 
orang yang telah memandikannya dengan tujuan untuk meminta pakaiannya 
untuk dipakai di akhirat.6



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

106

	 Bagi kenduri, lazimnya tuan rumah dan waris si arwah akan menyediakan 
jamuan makan dan hadiah berupa wang ringgit kepada setiap tetamu yang hadir 
dalam setiap majlis kenduri arwah. Hidangan dan hadiah wang ringgit ini tidak 
dianggap sebagai bebanan kepada mereka, sebaliknya hadiah tersebut diharapkan 
memberi manfaat kepada roh si mati untuk tujuan bekalan ke ‘jambatan’ alam 
kematian. Bagi kenduri arwah yang diadakan di masjid atau surau, hadiah 
berbentuk wang ringgit tidak disediakan, tetapi lazimnya jamuan disediakan oleh 
ahli keluarga, jiran tetangga dan keluarga yang terdekat. 

Elemen Teaterikal dalam Upacara Adat Magpaturun Roh Arwah Ma Bahagi 
Pitu’ 

Penulis mendapati terdapat beberapa unsur teaterikal teater dalam tempoh 
pelaksanaan persembahan upacara adat kematian. Ia merangkumi jenis seni 
pertunjukan, maka elemen seni pertunjukan, bukan hanya dari segi penekanan 
terhadap lakon, kelakuan, watak dan perwatakan, peristiwa dan unsur sinografi, 
teater menghasilkan nilai teater itu tersendiri, teater yang memiliki nilai estetika 
pada keseluruhan cabang seni pertunjukan yang terhasil daripada perkembangan 
teater itu tersendiri mengikut ideologi, aliran dan bentuk, menyebabkan aktiviti 
dalam kehidupan seharian manusia itu juga dianggap sebagai teater. Antara elemen 
teaterikal yang terkandung dalam upacara adat kematian magpaturun roh arwah 
ma bahagi pitu' ialah: 



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

107

	 Teater merupakan salah satu penceritaan sebuah kisah yang sangat panjang tetapi dilakukan 
serentak dalam sebuah tempat, ruang dan waktu. Hal ini menyebabkan sebuah cerita yang 
sebenarnya berlangsung selama bertahun-tahun, dipersembahkan hanya dalam tempoh masa 
tertentu, ada kalanya hanya mengambil masa dalam beberapa jam sahaja untuk dipentaskan. 
Semuanya dipadatkan, singkat, disatukan dan dipertunjukkan dalam satu tempat, waktu 
dan ruang.

	 Ketua imam dan seluruh ahli keluarga si mati serta penduduk yang menziarahi rumah si 
mati akan berkumpul dalam satu tempat, iaitu di rumah si mati pada malam-malam terakhir 
dengan membaca tahlil dan mengaji. Mengikut kepercayaan mereka, dengan bertahlil dan 
mengaji akan dapat memberikan bekalan untuk si mati. Upacara ini dipersembahkan dalam 
beberapa jam sahaja dalam ruangan tersebut.

	 Semasa melaksanakan upacara adat ini, imam yang bertanggungjawab menjaga pabangkai-
bangkaian si mati bertindak sebagai ketua. Dia akan menentukan masa dan waktu semasa 
melakukan upacara adat ini. Biasanya upacara adat ini dilakukan sebelum fajar terbit 
kerana mereka percaya tempoh yang afdal untuk menurunkan roh si mati adalah pada 
waktu pagi, sebaik-baiknya pada waktu subuh. Imam bertanggungjawab sepenuhnya pada 
upacara adat.

Rajah 2 Elemen ruang dan waktu



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

108

Peralatan yang digunakan dalam upacara adat magbahagi pitu’

	Props/peralatan adalah barangan ataupun peralatan yang digunakan bagi membantu pelaku/
pelakon melahirkan lakonan yang mantap dan bersifat universal, berfungsi menjadi daya 
tarikan kepada penonton untuk menyaksikan teater, mempunyai ruang yang dilengkapi 
dengan props yang digunakan untuk tujuan persembahan. Panggung hanyalah sebuah 
ruang kosong yang diisi oleh persoalan, konflik, watak dan kepelbagaian perwatakan bagi 
menghidupkan suasana persembahan. Props/peralatan merupakan bahagian paling penting 
dalam upacara ini, set properti panggung memenuhi ruang abstrak. Set yang digunakan oleh 
ketika upacara adat kematian dilakukan.

	Warna dan komposisi memainkan peranan penting dalam salah satu upacara adat kematian 
yang diamalkan oleh etnik Bajau. Gambar berikut menunjukkan kegunaan peralatan 
kelengkapan yang amat membantu pergerakan si pelaku dalam melaksanakan tugasnya 
dalam memyempurnakan upacara adat.

	Susun atur peralatan yang digunakan perlu dititikberatkan untuk memudahkan imam/bidan 
menguruskan susun atur yang tertib. Ia amat diperlukan untuk memberi ruang yang selesa 
kepada pelaku memainkan peranannya dalam melaksanakan upacara adat kematian.

Rajah 3  Elemen ruang props/peralatan dalam upacara adat kematian Bajau

Gambaran kostum jenazah

	 Mayat akan dikafankan sebanyak dua lapisan. Lapisan pertama terdiri daripada baju 
dan seluar putih (jenazah lelaki), tudung putih (jenazah perempuan). Mayat selesai 
dikafankan dengan sehelai kain putih yang merupakan lapisan kain kafan yang kedua.

	 Susun atur mengkafankan si mati perlu tertib dan teratur.

	 Dalam upacara adat kematian ini, kostum yang digunakan adalah kain putih yang biasanya 
bersaiz 60 inci lebar. Penggunaan kain kafan ini bergantung kepada bentuk, saiz dan jantina 
si mati.

Rajah 4 Penggunaan kostum dalam upacara adat kematian Bajau



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

109

Pelakon/pelaku (Ketua imam, jenazah dan bidan)

	Pelakon/pelaku merupakan bahagian yang sangat penting dalam dunia persembahan teater. 
Dia menggunakan seluruh tubuh dan perasaannya untuk mengekspresikan watak dan 
perwatakan orang lain dalam dirinya, mengubah dirinya sebenar menjadi orang lain dengan 
menguasai dan menggunakan secara keseluruhan tubuh badannya agar watak yang cuba 
dilakonkannya dapat dihayati dengan baik.

	Dalam teater memahami diri sendiri, menguasai diri dan kemudian percaya pada kemampuan 
diri dalam melakukan sesuatu yang mampu membuatkan seseorang pelakon/pelaku 
melakukan sesuatu yang klise (peniruan yang dilakukan secara sengaja ataupun tidak).

	Pelakon/pelaku utama memainkan peranan yang sangat penting untuk menghidupkan 
suasana dalam sebuah teater. Pelakon/pelaku inilah yang menjadi daya tarikan kepada para 
penonton, 

	Dalam persembahan Upacara Adat Magpaturun Roh Arwah Ma Bahagi pitu’ ini, si mati dan 
imam adalah watak utama kerana sepanjang pelaksanaan upacara adat ini, fokus penonton 
adalah terhadap pengurusan jenazah si mati, dari sebelum, semasa dan selepas kematian. 
Setiap upacara adat kematian yang dilaksanakan tidak akan sempurna tanpa adanya watak 
utama ini walaupun hanya sekujur tubuh yang tidak bernyawa. Peranan perwatakannya 
yang menghayati hati semua penonton yang terdiri daripada kalangan ahli keluarga, sanak 
saudara dan jiran tetangga sangat menyentuh perasaan sesiapa sahaja yang melihatnya. 
Dalam teater, tubuh badan sangat penting untuk mempersembahkan peranan watak utama.

	Watak utama seterusnya ialah imam yang sangat bertanggungjawab dalam segala hal 
berkaitan pengurusan jenazah si mati. Apabila seseorang itu sudah terlatih dan fasih dalam 
urusan yang biasa dilakukannya ketika menghadapi kematian, ia mampu memainkan 
perwatakannya dengan sempurna. 

	Apabila upacara adat ini berlangsung, perhatian penonton tertumpu hanya kepada kedua-
dua watak utama ini, iaitu sebuah pertunjukan yang mampu dirasai oleh jiwa penonton 
dengan olahan pergerakan tubuh imam yang menggunakan anggota tubuh badannya dalam 
melaksanakan upacara adat ini. Beliau seolah-olah senang berkomunikasi dengan roh si mati, 
setiap alunan bacaan doa memanggil roh si mati mampu menyebabkan penonton menitiskan 
air mata, sebak dengan suasana yang berlaku semasa upacara adat itu berlangsung. 



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

110

	Menurut Raimah Sinong, 59 tahun, seorang bidan menyatakan bahawa apabila imam menyebut 
nama roh si mati contohnya, si polan bin si polan (untuk lelaki), si polan binti si polan (untuk 
wanita), roh si mati yang dipercayai berlegar di ruang sekitar pabangkai-bangkaian akan 
bersedia dan menurut arahan yang imam tersebut. 

	Watak sampingan juga turut memainkan peranan penting dalam upacara adat ini. Watak 
sampingan ini terdiri daripada ketua rumah, sanak saudara dan jiran tetangga yang 
menyempurnakan upacara adat ini.

Rajah 5  Elemen teaterikal melalui ruang pelaku/pelakon

	Pelaksanaan upacara adat mempunyai elemen-elemen unik yang tersendiri. Persamaan 
elemen teaterikal tersebut dapat membuktikan bahawa setiap upacara adat kematian 
khususnya upacara Mag Bahangi Pitu mempunyai nilai estetikanya yang tersendiri. Amalan 
yang telah diterima pakai ini tiada penghujungnya sehingga sesuatu doktrin baharu berjaya 
menembusi benteng kekebalan adat yang telah sekian lama dijadikan amalan warisan 
kehidupan masyarakat Bajau Semporna.

Rajah 6 Elemen teaterikal tubuh/Pergerakan upacara adat Magpaturun
Roh Arwah Ma Bahagi pitu’



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

111

KESIMPULAN

Nilai yang dipancarkan melalui aktiviti pelaksanaan upacara adat ritual kematian 
memberi penekanan kepada satu amalan tradisi yang dipersetujui bersama dalam 
sesebuah kelompok itu. Hubungan erat antara satu sama lain dalam melaksanakan 
aktiviti ritual telah mewujudkan satu peraturan tidak tersurat yang menjadi ikutan 
kepada pelanjutan ritual  seterusnya. Terdapat beberapa elemen teaterikal teater 
yang dapat dilihat terkandung dalam salah satu upacara adat kematian etnik 
Bajau di daerah Semporna, Sabah. Elemen teater ini mampu membentuk seni 
teater tradisional yang akan terus berkembang mengikut kaum dan etnik yang 
terdapat di Sabah khususnya di Semporna yang masih mempunyai pelbagai cerita 
mitos, perbezaan pegangan adat resam dan amalan adat, ritual berkaitan dengan 
kepercayaan, budaya dan agama yang diwarisi daripada zaman nenek-moyang 
yang mempunyai keunikan pola kehidupan tersendiri, sehingga melahirkan 
unsur kesenian dalam kehidupan pengamal budaya warisan. Oleh itu, penulis 
berpendapat adalah amat penting mengetahui pelbagai warisan turun-temurun 
daripada nenek moyang dan seterusnya memelihara amalan tersebut agar budaya 
ini akan terus berkekalan.

NOTA

1	 Tulah merupakan salah satu balasan buruk yang bakal menimpa dan diterima oleh masyarakat Bajau, 
sekiranya melanggar pantang larang, tidak mengerjakan upacara adat-adat yang diwarisi dengan sempurna. 
Menurut Raimah Sinong, 57, seorang bidan kampung, tulah ini adalah balasan daripada nenek moyang yang 
memiliki pangkat (sakral).

2	 Patulihan’ bermaksud tempat tidur yang lebih dikenali sebagai pabangkai-bangkaian dalam etnik Bajau 
Semporna, merangkumi  pakaian, keperluan peribadi semasa si mati masih hidup akan dipersembahkan 
dalam satu tilam yang  rapi dengan barang-barang si mati ketika masih hidup.

3	 Mohamed Ghouse Nasuruddin. (2000). Teater tradisional Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan 
Pustaka.

4	 Ahmad Faisol Omar. (2009). Kenduri syariat dan adat. Kuala Lumpur: Utusan Publications & Distributors 
Sdn Bhd.

5	 Hajim Haji Ispal. (2010). Adat dan ritual kematian suku Bajau Omadal, Semporna. Dlm. Saidatul  Nornis 
Haji Mahali (Pnyt.). Adat dan ritual kematian di Sabah. Kota Kinabalu: Universiti Malaysia Sabah.

6	 Yap Beng Liang. (1993). Orang Bajau di Pulau Omadal: Aspek-aspek budaya. Kuala Lumpur: Dewan 
Bahasa dan Pustaka. 



Gendang Alam, Jilid 7, 2017

112

BIBLIOGRAFI

Amran Kasimin. (2006). Unsur-unsur menurun dalam persembahan teater Melayu 
tradisional. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Budi Anto Mohd Tamring. (2013). Sistem nilai etnik atau nilai budaya: Value Laden 
versus fact Laden. Dlm. Saidatul Nornis Haji Mahali (Pnyt). Nilai dan Norma 
Masyarakat di Sabah. Kota Kinabalu: Universiti Malaysia Sabah.

Citra Smara Dewi & Fabianus Hiapianto Koesoemadinata. (t. th.). Menjadi skenografer. 
Jakarta: Pt Tiga Serangkai Pustaka Mandiri.

Hajim Haji Ispal. (2010). Adat dan ritual kematian suku Bajau Omadal, Semporna. 
Dlm. Saidatul Nornis Haji Mahali (Pnyt.). Adat dan Ritual Kematian di Sabah. 
Kota Kinabalu: Universiti Malaysia Sabah.

Halina Sendera Mohd. Yakin. (2013). Manifestasi identiti budaya Bajau menerusi 
simbolisme dalam perkahwinan dan kematian. Dlm. Saidatul Nornis Hj. Mahali 
(Pnyt). Nilai dan Norma Masyarakat di Sabah. Kota Kinabalu: Universiti 
Malaysia Sabah. 

Halina Sendera Mohd. Yakin & Saidatul Nornis Haji Mahali. (2010). Duang: The 
semiotic interpretation and perception of the Bajau-Sama tradition. Jurnal Sari, 
Vol. 26: pp. 71–78.

Laliman Kemad. (2006). Teater moden Sabah 1946 hingga 1980-an. Kuala Lumpur: 
Dewan Bahasa dan Pustaka.

Mana Sikana. (1996). Falsafah dan seni kreatif Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa 
dan Pustaka.

Mohamed Ghouse Nasuruddin. (2000). Teater tradisional Melayu. Kuala Lumpur: 
Dewan Bahasa dan Pustaka.

Mosli Tarsat & Liana Amin. Sejarah asal usul Bajau Semporna dan Tong Talun 
(Semporna). Dlm. Ismail Ali (Pnyt.). Sejarah, Kebudayaan dan Kesenian Kaum 
Bajau Semporna: Dari Perspektif Hj. Bakara Marahaja Onnong. Kota Kinabalu: 
Universiti Malaysia Sabah.

Putu Wijaya. (2007). Teater: Buku pelajaran seni budaya. Jakarta: Edisi Uji Coba Psn.
Yap Beng Liang. (1993). Orang Bajau di Pulau Omadal: Aspek-aspek budaya. Kuala 

Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.
Yusten Karulus & Maine Suadik. (2011). Kepercayaan, agama dan adat masyarakat 

Bajau. Dlm. Ismail Ali (Pnyt.). Sejarah, Kebudayan dan Kesenian Kaum Bajau 
Semporna: Dari Perspektif Hj. Bakara Marahaja Onnong. Kota Kinabalu: 
Universiti Malaysia Sabah.



Nur Basiah binti Ismail, Sharifuddin Zainal & Sim Chee Cheang

113

Senarai Informan 

Haji Jalalun bin Baitullah, 64 tahun, Bajau,  Pulau Omadal, Nelayan, ( 20 Disember 2016).
Haji Sahugan bin Bulagan, 78 tahun, Bajau,  Pulau Omadal, Pembuat sunduk dan perahu, 

(20 Disember 2016).
Tularan bin Pg. Sabtuhari, 49 tahun, Bajau,  Pulau Omadal, Pegawai Galeri Pulau Omadal, 

(20 Disember 2016).
Hajah Hasnah binti Kawasa, 64 tahun, Bajau,  Pulau Omadal, Suri rumah, (22 Disember 

2016).
Haji Katluanan, 65 tahun, Bajau, Pulau Omadal, Pemandu bot enjin sangkut, (22 Disember 

2016).
Haji Mohd Jimlan bin Pg. Sabtuhari, 64 tahun, Bajau, Pulau Omadal, JKKK, (22 Disember 

2016).
Rahimah binti Imam Sinong, 57 tahun, Bajau,  Kampung Lumagas, Bidan kampung, 

(30 Mac 2017).
Haji Sahad bin Indaham, 72 tahun, Bajau, Kampung Bukit Sakong, Bekerja sendiri, (30 

Mac 2017).
Majaraha bin Bukuhap, 59 tahun, Bajau, Kampung Gelam-Gelam, Nelayan, (30 Mac 

2017).
Kasumah binti Marabau, 50 tahun, Bajau, Kampung Gelam-Gelam, Suri rumah, (30 Mac 

2017).




