STRUKTUR DAN FUNGSI KERIS MASYARAKAT BUGIS DI SABAH

STRUCTURE AND THE FUNCTION OF BUGIS IN SABAH

Anis Nadirah binti Abdul Khamis!*
Salbiah binti Kindoyop?

12 Akademi Seni dan Teknologi Kreatif (ASTiF), Universiti Malaysia Sabah, Jalan UMS,
88400 Kota Kinabalu, Sabah, MALAYSIA

anis_nadirah_mc24@iluyv.ums.edu.my*

Dihantar/Received: 06 Nov 2025 | Penambahbaikan/Revised: 29 Nov 2025
Diterima/Accepted: 05 Dec 2025 / Terbit/Published: 25 Dec 2025

DOI: https://doi.org/10.51200/ga.v15i2.7144

ABSTRAK

Kajian ini meneliti struktur dan fungsi keris dalam kehidupan masyarakat Bugis di Tawau,
Sabah melalui pendekatan kualitatif yang merangkumi pemerhatian lapangan, temu bual
mendalam dan analisis dokumen. Pendekatan ini digunakan bagi memahami makna, peranan
serta kedudukan keris dalam konteks budaya masyarakat Bugis. Tumpuan diberikan kepada
elemen fizikal keris seperti hulu, bilah, sarung dan pamor yang memperlihatkan keunikan
reka bentuk serta lapisan simbolik yang berkait rapat dengan sistem kepercayaan dan
konstruksi identiti Bugis. Dapatan kajian memperlihatkan bahawa setiap komponen keris
mempunyai fungsi tersendiri yang menzahirkan nilai kekuatan, kehormatan, status sosial dan
warisan keturunan. Selain berperanan sebagai alat pertahanan diri, keris turut berfungsi
sebagai lambang jati diri, manifestasi kebanggaan serta medium penyatuan nilai tradisional
dalam komuniti. Secara keseluruhan, kajian ini membuktikan bahawa keris Bugis bukan
sahaja berfungsi sebagai senjata, tetapi juga sebagai simbol kesinambungan adat dan identiti
budaya masyarakat Bugis di Sabah.

Kata Kunci : Keris, struktur, fungsi, masyarakat Bugis, warisan budaya

ABSTRACT

This study examines the structure and function of the keris within the Bugis community in
Tawau, Sabah. A qualitative research design was employed, incorporating field observations,
in-depth interviews and document analysis to explore the meanings and cultural roles of the
keris. The study focuses on its physical components including the hilt, blade, sheath and
pamor which exhibit distinctive craftsmanship and symbolic meanings closely tied to Bugis
beliefs and identity. The findings indicate that each component derives a specific function that
represents strength, honor, social status and ancestral heritage. Beyond its utilitarian role as
weapon, the keris also embody self-identity, collective pride and the unifying traditional
values of the community. Overall, the study demonstrates that the Bugis keris serves not only

[14]


mailto:anis_nadirah_mc24@iluv.ums.edu.my*
https://doi.org/10.51200/ga.v15i2.7144

as an instrument of defence but also as a symbol of cultural continuity and identity among the
Bugis community in Sabah.

Keywords: Keris, structure, function, Bugis community, cultural heritage

PENGENALAN

Keris merupakan salah satu senjata tradisional yang paling ikonik dalam budaya Melayu dan
Nusantara. Fungsinya tidak terhad kepada alat pertahanan diri, sebaliknya turut berperanan
sebagai simbol status, kuasa serta lambang identiti masyarakat. Dalam konteks masyarakat
Bugis, keris menjadi sebahagian daripada warisan budaya yang mencerminkan nilai
keberanian, maruah dan kesetiaan terhadap adat serta leluhur. Kepentingannya bukan sahaja
terletak pada aspek material, tetapi juga pada nilai simbolik yang melambangkan hubungan
natara manusia dengan tradisi, menjadikan keris sebagai objek budaya yang mempunyai
kedudukan istimewa dalam sistem sosial Bugis (Ahmad Jelani Halimi, 2012).

Dari aspek strukturnya, keris Bugis lazimnya terdiri daripada empat komponen utama
iaitu hulu, bilah, sarung dan pamor. Setiap komponen mempunyai fungsi tersendiri yang
saling melengkapi. Hulu atau pegangan bukan hanya berfungsi memberikan keselesaan dan
kestabilan kepada pemegang, tetapi juga dianggap menzahirkan kedudukan sosial pemiliknya.
Bilah, sebagai komponen utama keris, digunakan bagi tujuan pertahanan serta melambangkan
peranan tertentu dalam masyarakat seperti bentuknya yang lurus atau berlok sering dikaitkan
dengan nilai simbolik serta status pemilik. Sarung berfungsi melindungi bilah dan
mengekalkan kehormatan keris, manakala pamor yang terbentuk melalui proses tempa logam
yang rumit dipercayai mempunyai elemen spiritual yang memberikan perlindungan serta
keberkatan kepada pemiliknya.

Rajah 1: Reka bentuk Keris

Sumber: Koleksi Pengkaji

Analisis terhadap struktur dan fungsi keris Bugis bukan sahaja penting dari sudut
sejarah dan kebendaan, tetapi turut membantu memahami nilai budaya nilai budaya yang
tersirat dalam pembentukan identiti masyarakat Bugis. Setiap komponen keris
memperlihatkan hubungan erat antara fungsi fizikal dan simbolisme spiritual yang
membentuk makna budaya terhadap senjata tersebut. Justeru, struktur keris Bugis dapat
ditafsirkan sebagai manifestasi kekuatan, maruah dan kesinambungan tradisi dalam
kehidupan masyarakatnya. Kajian ini sekali gus membuka ruang untuk memahami peranan

[15]



keris sebagai artifak budaya yang signifikan dalam usaha mengekalkan warisan serta identiti
masyarakat Bugis di Sabah.

SOROTAN LITERATUR

Di Sabah terkenal dengan objek budaya yang menampilkan pelbagai warisan masyarakat
tertentu. Dalam penulisan Junior Kimwah dan Zaimie Sahibil (2022) menunjukkan corak
pada sunduk terhasil daripada keupayaan tinggi pembuatnya dalam mengadaptasi dan
memerhati alam semula jadi, persekitaran serta sejarah kehidupannya. Kreativiti pembuat
sunduk membolehkan setiap unsur alam diterjemahkan menjadi bentuk dan corak yang unik
serta dapat disampaikan secara visual kepada masyarakat. Unsur kehidupan dan keindahan ini
dizahirkan melalui corak geometri dan organik yang diukir pada setiap permukaan sunduk.
Corak pada ukiran luaran bukan sahaja berfungsi sebagai hiasan, malah mempunyai makna
tersirat yang dapat difahami melalui penelitian visual. Keberkesanan corak tersebut terserlah
apabila ia mampu berdiri sendiri dan menyampaikan naratif tanpa suara. Unsur objek harian
seperti tasbih, keris, bujak dan lambang bulan sabit turut memperkukuh cerita yang ingin
disampaikan. Justeru, pembuat sunduk tidak dapat dipisahkan daripada unsur kelelakian dan
kewanitaan kerana sunduk itu sendiri mencerminkan perjalanan hidupnya sebagai seorang
lelaki atau wanita. Gelombang kehidupan inilah yang akhirnya menghiasi sunduk melalui
corak yang diukir pada permukaannya.

Masyarakat Bugis merupakan salah satu etnik yang kaya dengan nilai seni, falsafah
dan simbolisme kehidupan di rantau Nusantara. Sejak penghijrahan mereka dari Sulawesi
Selatan ke Kepulauan Borneo pada abad ke-19, pelbagai unsur budaya turut dibawa bersama
dan terus membentuk identiti komuniti Bugis di perantauan (Ahmad Rahman, 2021). Antara
warisan yang masih kukuh hingga kini ialah tradisi kepahlawanan serta simbolisme
kehormatan yang dizahirkan melalui pemilikan dan penggunaan keris. Di Tawau, masyarakat
Bugis masih mengekalkan hubungan erat dengan akar budaya nenek moyang mereka dengan
menjadikan keris sebagai pusaka keluarga serta lambang kesinambungan nilai dan adat yang
diwarisi turun-temurun.

Menurut Zainal Abidin Borhan (2020), dalam konteks warisan budaya tempatan,
keris memainkan peranan signifikan sebagai perantara yang menghubungkan masyarakat
dengan sejarah, kepercayaan serta sistem nilai sosial mereka. Ia bukan sekadar artifak
tradisional, tetapi turut mencerminkan pandangan hidup masyarakat Bugis yang
menitikberatkan aspek keberanian, maruah (siri’) dan kesetiaan terhadap keluarga dan
komuniti. Nilai-nilai ini terus terpancar melalui kedudukan keris dalam pelbagai konteks
sosial dan adat di Tawau, termasuk majlis perkahwinan, proses perundingan serta upacara
kebudayaan. Walaupun arus modenisasi dan perubahan sosioekonomi memberi kesan
terhadap gaya hidup masyarakat masa kini, keris tetap berfungsi sebagai simbol identiti yang
dihormati serta dijaga sebagai warisan turun-temurun.

Selain itu, struktur keris Bugis yang terdiri daripada beberapa komponen utama
seperti hulu, bilah, sarung dan pamor turut memperlihatkan hubungan antara fungsi fizikal
dan nilai simbolik masyarakatnya. Setiap komponen bukan sahaja berperanan dari sudut
praktikal, tetapi membawa makna tersendiri yang mencerminkan falsafah hidup dan
kepercayaan spiritual masyarakat Bugis. Hulu melambangkan kekuatan dan kestabilan
pemilik, bilah menggambarkan keberanian dan ketajaman fikiran, sarung berfungsi sebagai
pelindung maruah serta kehormatan, manakala pamor dipercayai mengandungi unsur spiritual
yang memberikan perlindungan. Analisis terhadap struktur dan fungsi ini penting bagi
memahami bagaimana masyarakat Bugis mengekalkan kesinambungan tradisi serta jati diri
mereka melalui warisan budaya yang bersifat simbolik dan fungsional.

[16]



KERANGKA TEORI

Kerangka teori bagi kajian ini dibangunkan melalui gabungan pendekatan estetika, semiotik,
budaya material dan teori identiti budaya. Pendekatan pelbagai ini penting kerana keris bukan
sekadar objek seni, tetapi merupakan artifak budaya yang sarat dengan nilai simbolik, ritual
dan sejarah. Oleh itu, teori yang digunakan perlu mampu menerangkan hubungan antara
bentuk fizikal, teknik pembuatannya serta peranan sosial keris dalam masyarakat Bugis
(Ahmad Jelani, 2012). Melalui integrasi pelbagai teori ini, analisis dapat dilaksanakan secara
lebih komprehensif dan tidak terhad kepada deskripsi bentuk semata- mata.

Dari sudut estetika, pendekatan estetika formalis digunakan untuk memahami struktur
dan ciri visual keris, termasuk garis, perkadaran, tekstur dan organisasi bentuk pada bilah,
hulu serta sarung. Pendekatan ini menekankan aspek visual sebagai asas pengalaman estetika
(Yusof et al., 2022). Sementara itu, estetika budaya melihat elemen seni keris sebagai
manifestasi nilai, kepercayaan dan sejarah masyarakat Bugis, di mana bentuk atau motif
tertentu dikaitkan dengan makna kosmologi, kedudukan sosial atau identiti keluarga. Dalam
konteks ini, struktur keris tidak difahami secara neutral, tetapi dianggap sebagai cerminan
pandangan hidup pemiliknya (Zulkifli, 2019).

Teori semiotik turut diaplikasikan bagi menerangkan makna yang dibawa oleh motif
dan bentuk keris. Berdasarkan konsep tanda seperti ikon, indeks dan simbol, keris dapat
difahami sebagai satu sistem representasi yang menyalurkan nilai identiti, keturunan dan
status pemilik. Sebagai contoh, bentuk hulu tertentu seperti hulu pakkalimpo’ dalam tradisi
Bugis sering ditafsirkan sebagai lambang keberanian atau kehormatan (Hamzuri, 1987).
Pendekatan semiotik membolehkan tafsiran yang lebih mendalam terhadap simbolisme bilah,
pamor dan ukiran, sekali gus mengungkap makna tersirat yang tidak dapat dijelaskan melalui
analisis formal semata-mata.

Selain itu, teori budaya material menyediakan kerangka untuk memahami keris
sebagai objek budaya yang berkait rapat dengan teknologi pembuatan, pemilihan bahan,
kemahiran tukang serta amalan penggunaan harian atau ritual. Perspektif budaya material
menekankan bahawa objek fizikal membawa jejak sosial, hubungan ekonomi dan perubahan
budaya. Melalui pendekatan ini, aspek seperti proses tempa, jenis besi, teknik pamor serta
penghasilan hulu dan sarung dapat dianalisis sebagai refleksi pengalaman serta penyesuaian
masyarakat Bugis termasuk perubahan selepas penghijrahan ke kawasan baharu.

Akhir sekali, teopri identiti budaya dan dispora digunakan untuk memahami peranan
keris sebagai simbol identiti dalam kalangan masyarakat Bugis perantauan. Dalam konteks
diaspora, objek budaya berfungsi sebagai medium penting dalam memelihara memori sosial
dan kesinambungan warisan. Bagi masyarakat Bugis di Sabah, keris bukan hanya senjata
tradisional, tetapi simbol jati diri, penanda asal-usulk dan lambang hubungan dengan tanah
leluhur di Sulawesi. Oleh itu, keris menjadi salah satu wahana utama dalam pembetukan dan
pengukuhan identiti generasi Bugis di Sabah.

Secara keseluruhannya, gabungan teori estetika, semiotik, budaya material dan
identiti budaya memberi asas analisis yang holistik terhadap struktur dan fungsi keris Bugis.
Pendekatan ini membolehkan kajian meneliti keris daripada tiga dimensi utama iaitu bentuk,
makna dan peranan sosial, sekali gus menjelaskan kedudukannya sebagai artifak budaya yang
kompleks serta signifikan dalam kehidupan masyarakat Bugis di Sabah.

[17]



METODOLOGI

Kajian ini dijalankan bagi meneliti struktur dan fungsi keris dalam kalangan masyarakat
Bugis di Tawau, Sabah. Pendekatan kualitatif dipilih kerana kaedah ini sesuai untuk
memahami makna budaya, simbolisme serta nilai yang terkandung dalam warisan tradisional.
Melalui pendekatan ini, pengkaji berupaya menyelidi pengalaman, pandangan dan pemaknaan
masyarakat terhadap keris secara mendalam. Menurut Creswell (2018), penyelidikan
kualitatif memberi peluang kepada penyelidik untuk memahami sesuatu fenomena sosial
dalam konteks semula jadi serta meneroka perspektif individu yang terlibat secara holistik.

Bagi memperoleh data yang relevan, kajian ini menggunakan tiga kaedah utama, iaitu
pemerhatian, temu bual dan analisis dokumen. Pemerhatian dijalankan terhadap bentuk fizikal
keris yang merangkumi hulu, bilah, sarung dan pamor bagi mengenal pasti ciri-ciri struktur
serta hubungannya dengan fungsi dan simbolisme dalam masyarakat. Temu bual pula
dilaksanakan bersama informan tempatan seperti pemilik keris, tukang pandai besi dan tokoh
budaya Bugis untuk mendapatkan maklumat berkaitan fungsi keris dalam upacara adat,
proses perundingan dan kedudukannya dalam peranan sosial masyarakat. Kaedah ini penting
kerana ia membolehkan pengkaji memahami bukan sahaja aspek material keris, tetapi juga
nilai budaya yang mendasari penggunaannya. Menurut Merriam dan Tisdell (2016), mereka
menegaskan bahawa temu bual serta pemerhatian merupakan teknik utama dalam
penyelidikan kualitatif kerana keupayaannya menghasilkan data kontekstual yang sahih serta
mendalam.

Di samping itu, kaedah analisis dokumen digunakan untuk meneliti sumber sekunder
seperti buku, jurnal dan laporan yang membincangkan keris Bugis serta kebudayaan
masyarakat Bugis di Sabah. Kaedah ini penting bagi membina asas teori serta menyokong
dapatan lapangan dengan bukti ilmiah yang kukuh. Semua data yang dikumpulkan dianalisis
secara tematik bagi mengenal pasti pola, makna dan representasi budaya yang berkaitan
dengan struktur serta fungsi keris dalam kehidupan masyarakat Bugis di Tawau. Analisis
tematik dipilih kerana kaedah ini sesuai untuk mentafsir makna budaya yang bersifat tersirat,
kompleks dan berlapis. Kaedah ini turut digunakan oleh Junior Kimwah (2024) iaitu kaedah
analisis dokumentasi dengan merujuk kepada bahan bertulis dan rekod arkib di Koleksi
Muzium Sarawak. Akses kepada bahan diperoleh melalui kebenaran rasmi pihak arkib dan
pengumpulan data dijalankan melalui dua siri lawatan bagi mendapatkan, menyemak serta
mengesahkan sumber berkaitan. Selain bahan dokumen, beberapa artifak turut diteliti bagi
memperkukuh konteks kajian.

LATAR BELAKANG MASYARAKAT BUGIS

Masyarakat Bugis merupakan salah satu etnik utama dari Sulawesi Selatan, Indonesia yang
terkenal dengan identiti maritim mereka. Sejak dahulu, mereka dikenali sebagai pelaut,
pedagang dan perantau yang gigih sehingga memberikan impak besar terhadap jaringan
perdagangan di rantau Nusantara. Mobiliti tinggi serta kemampuan menguasai perairan
menjadikan mereka mampu membina hubungan sosial, ekonomi dan politik yang luas dengan
pelbagai komuniti di Asia Tenggara. Keberanian dan daya juang yang dimiliki menjadikan
orang Bugis antara kelompok etnik yang berpengaruh dalam sejarah serantau (Christian
Pelras, 1996).

Menurut Ahmad Rahman (2020), selain sejarah maritim yang gemilang, masyarakat
Bugis turut memiliki sistem nilai budaya yang unik, khususnya konsep siri’ na pacce. Siri’
merujuk kepada harga diri atau maruah yang wajib dipertahankan, manakala pacce
menekankan nilai solidariti dan empati sesama anggota masyarakat. Kedua-dua konsep ini
bukan sahaja mengatur norma kehidupan seharian, tetapi juga menjadi teras kepada keutuhan

[18]



identiti Bugis, termasuk dalam konteks diaspora. Nilai budaya tersebut terus diwarisi dan
diamalkan dalam pelbagai aspek seperti adat resam, sistem kekeluargaan, bahasa dan simbol
tradisional mereka.

Migrasi masyarakat Bugis ke Sabah, terutamanya ke daerah Tawau, bermula sejak
abad ke-19. Perpindahan ini didorong oleh faktor ekonomi, ketidakstabilan politik dan
keinginan untuk mencari peluang hidup yang lebih baik. Mereka berhijrah melalui laluan laut
dan memilih kawasan pesisir sebagai tempat penempatan kerana sesuai untuk menjalankan
aktiviti perdagangan serta pertanian. Kehadiran mereka bukan sahaja menyumbang kepada
pembangunan ekonomi setempat, malah turut memperkayakan kepelbagaian etnik dan budaya
di Sabah. Komuniti Bugis di Tawau berkembang sebagai kelompok yang dinamik dan mampu
menyesuaikan diri dengan persekitaran baharu tanpa mengabaikan warisan budaya yang
dibawa dari tanah asal.

Di Tawau, masyarakat Bugis masih mengekalkan pelbagai amalan adat, tradisi dan
seni warisan yang diwarisi secara turun-temurun. Salah satu simbol budaya yang signifikan
ialah keris, yang bukan sahaja dilihat sebagai senjata, tetapi turut melambangkan status sosial,
keberanian dan nilai estetika yang tersendiri. Fungsi keris melangkaui aspek material kerana
ia menjadi representasi identiti serta kesinambungan budaya masyarakat Bugis di tanah
perantauan. Oleh itu, kewujudan keris Bugis dalam kehidupan masyarakat Bugis di Tawau
memperlihatkan bagaimana simbol tradisional dapat terus bertahan dan kekal relevan
meskipun berhadapan arus perubahan zaman.

DAPATAN KAJIAN

Keris merupakan lambang ketamadunan dan warisan budaya yang mempunyai kedudukan
istimewa dalam masyarakat Melayu dan Nusantara, termasuk dalam kalangan etnik Bugis di
Sabah. Ia bukan sahaja berfungsi sebagai senjata tradisional untuk pertahanan diri, tetapi turut
dianggap sebagai simbol kekuasaan, status sosial dan identiti keturunan. Kehalusan
pembuatannya memperlihatkan kemahiran serta kreativiti tukang besi tempatan yang
menggabungkan unsur seni, spiritualiti dan teknologi tradisional dalam satu objek budaya
yang sarat makna. Dalam masyarakat Bugis, keris tidak dianggap sekadar objek material,
sebaliknya dilihat sebagai entiti yang mempunyai roh atau semangat tersendiri yang dikaitkan
dengan keberanian, kejujuran dan maruah pemiliknya

Keunikan keris dapat diperhatikan melalui reka bentuknya yang kompleks dan penuh
simbolisme. Setiap bahagian seperti bilah, hulu dan sarung mempunyai peranan tersendiri
yang mencerminkan falsafah kehidupan masyarakat Bugis. Bilah keris biasanya dibentuk sam
ada lurus atau beralun, yang melambangkan kekuatan, keberanian dan keteguhan semangat
pemiliknya. Hulu keris pula berfungsi sebagai pegangan kukuh yang menandakan kestabilan,
kepimpinan dan kawalan diri. Sementara itu, sarung keris bukan sahaja melindungi bilah,
tetapi turut menggambarkan perlindungan terhadap maruah dan kehormatan pemiliknya.
Struktur keseluruhan keris menampilkan keseimbangan antara bentuk dan fungsi yang secara
simbolik mencerminkan nilai keberanian, kehormatan dan struktur sosial masyarakat Bugis di
Sabah.

[19]



,— Puting

Leher X /' rPerut
\
kepala Cicak \ /SepitRotan
\ \ /
Ekor

Dagu —&

~——Janggut \
— Kambing

/

Janggut /

Mata Keris

Mata Keris —.—

/

Pamor <

Tuntong Keris

Rajah 2: Struktur Keris Masyarakat Bugis
Sumber: Diubah suai daripada Shahrum bin Yob (1967)

Hulu keris atau u/u merupakan bahagian pegangan yang sering diukir dengan reka
bentuk unik serta sarat simbolisme. Dalam masyarakat Bugis, bentuk hulu melambangkan
kedudukan dan status sosial pemiliknya. Ukiran halus dengan motif flora, fauna atau bentuk
antropomorfik mencerminkan kemuliaan, kekuatan dan kewibawaan lelaki Bugis. Pemilihan
bahan seperti kayu kemuning, tanduk atau gading turut menggambarkan kedudukan ekonomi
serta martabat keluarga pemilik keris. Dalam konteks adat, hulu keris dianggap mewakili
kepala atau akal budi, iaitu perlambangan kebijaksanaan dan kepimpinan yang merupakan
dua nilai utama dalam masyarakat Bugis.

Bilah keris pula merupakan bahagian utama yang berfungsi sebagai senajta, namun
bagi masyarakat Bugis, bilah juga menjadi lambang keberanian dan kekuatan spiritual. Bilah
keris Bugis lazimnya lebih lebar dan tebal, memperlihatkan ketegasan serta jati diri yang
menjadi ciri penting dalam budaya mereka. Setiap bilah, sama ada lurus atau berlok,
dipercayai mengandungi makna tersirat seperti ketenangan, keberanian atau kebijaksanaan
dalam menghadapi cabaran hidup. Dalam adat Bugis, bilah turut dipercayai mempunyai
semangat yang perlu dipelihara kerana berfungsi sebagai pelindung pemiliknya daripada
bahaya atau unsur jahat.

FUNGSI KERIS MASYARAKAT BUGIS

Rajah 3: Sarung atau warangka
Sumber: Diubah suai daripada Hanizah Jonoh (1997)

[20]



Sarung atau warangka berfungsi sebagai pelindung bilah keris serta menjadi lambang
kehormatan pemiliknya. Dalam tradisi Bugis, pembuatannya dilakukan dengan penuh
ketelitian menggunakan bahan seperti kayu terpilih dan dihias dengan ukiran halus, emas atau
perak, bergantung pada kemampuan serta status sosial individu. Sarung tidak sekadar
berperanan sebagai pelindung fizikal, tetapi turut mencerminkan penjagaan maruah dan
kesopanan, seiring dengan nilai yang menuntut lelaki Bugis menjaga tutur kata serta tingkah
laku. Dalam majlis rasmi atau upacara adat, keris biasanya disisipkan di pinggang sebagai
tanda kesediaan, kewibawaan dan penghormatan terhadap tradisi.

Rajah 4: Salah satu pamor keris iaitu Pamor Raja Abala Raja
Sumber: Diubah suai daripada Hanizah Jonoh (1997)

Pamor pula merujuk kepada motif atau corak pada permukaan bilah keris yang
terhasil melalui gabungan logam seperti nikel dan besi semasa proses penempaan. Bagi
masyarakat Bugis, pamor tidak hanya berfungsi sebagai elemen hiasan, malah dipercayai
mempunyai nilai mistik dan simbolisme tersendiri. Setiap corak pamor membawa makna
tertentu, antaranya dikaitkan dengan rezeki, perlindungan atau kekuatan diri. Pandai keris
Bugis lazimnya menyesuaikan jenis pamor mengikut tujuan penciptaan keris tersebut, sama
ada untuk kegunaan upacara, sebagai pusaka keluarga atau sebagai simbol kebesaran. Pamor
turut dianggap mencerminkan keperibadian serta nasib pemiliknya.

Dalam kalangan masyarakat Bugis di Tawau, keris memainkan peranan penting
bukan sahaja sebagai pusaka turun-temurun, tetapi juga sebagai elemen utama dalam pelbagai
upacara adat dan kebudayaan. Dalam majlis perkahwinan, keris disisipkan di pinggang
pengantin lelaki sebagai lambang tanggungjawab, keberanian dan kejantanan. Ia menandakan
kesediaan seorang suami untuk melindungi keluarganya serta memelihara maruah rumah
tangga.

Dalam upacara perundingan dan adat rasmi, keris lazimnya dibawa oleh wakil
keluarga sebagai tanda kebijaksanaan dan kehormatan ketika berunding, sekali gus
mencerminkan semangat siri’ (maruah) dan pacee (empati) yang menjadi asas kehidupan
masyarakat Bugis. Selain itu, dalam acara kebudayaan, keris digunakan sebagai alat peragaan
dan simbol kebanggaan etnik yang menonjolkan identiti serta kesinambungan tradisi leluhur.

Keris turut dianggap sebagai lambang maruah dan kehormatan keluarga. Ia
diwariskan dari satu generasi ke generasi berikutnya sebagai pusaka suci yang mengandungi
nilai sejarah dan spiritual. Menjaga dan memelihara keris dilihat sebagai usaha
mempertahankan maruah keluarga, manakala kehilangan atau kerosakan keris sering
ditafsirkan sebagai kehilangan sebahagian daraipada warisan dan identiti diri. Oleh itu,
kedudukan keris dalam masyarakat Bugis bukan sahaja sebagai objek seni atau artifak
sejarah, tetapi juga sebagai simbol hubungan mendalam antara manusai. Kepercayaab dan

[21]



warisan budaya.

NILAI DAN KEPENTINGAN KAJIAN

Hasil penelitian terhadap struktur dan bentuk fizikal keris yang merangkumi bahagian hulu,
bilah, sarung dan pamor serta fungsi setiap komponen dalam kehidupan masyarakat Bugis
menunjukkan bukan sahaja kehalusan pertukangan tradisional, tetapi turut mencerminkan
makna mendalam yang berkait dengan kekuatan, maruah dan keturunan. Kajian ini mendapati
bahwa struktur dan fungsi keris dapat difahami, diamalkan serta diwariskan sebagai
sebahagian daripada identiti budaya masyarakat Bugis di Tawau, Sabah.

Selain itu, kajian ini signifikan kerana berperanan mendokumentasikan keris Bugis
sebagai salah satu warisan budaya penting masyarakat Bugis di Sabah. Hasil kajian ini
membantu memastikan pengetahuan mengenai struktur, fungsi dan nilai simbolik keris tidak
terhapus daripada ingatan generasi muda serta tidak hilang ditelan arus modenisasi (Nurhayati
Rahman, 2020). Mellaui usaha pemeliharaan dan dokumentasi yang sistematik, generasi akan
datang beruopaya memahami serta menghargai nilai budaya Bugis sebagai sebahagian
daripada khazanah sejarah dan warisan identiti Nusantara.

Menurut Muhammad Fariz (2021), selain berfungsi sebagai senjata, keris turut
menjadi lambang identiti, status sosial dan keberanian dalam masyarakat Bugis. Bentuk serta
struktur keris yang kukuh melambangkan kekuatan fizikal dan spiritual pemiliknya, manakala
penggunaannya dalam adat dan upacara mencerminkan kesinambungan nilai budaya dalam
kalangan masyarakat Bugis di Tawau. Oleh itu, kajian ini menunjukkan bahawa nilai dan
fungsi keris masih memainkan peranan penting dalam pembentukan jati diri komuniti Bugis
di Sabah meskipun berada dalam konteks persekitaran moden. Hal ini menegaskan bahawa
warisan budaya seperti keris berfungsi sebagai medium pengukuhan identiti etnik serta simbol
maruah dan kebanggaan komuniti.

KESIMPULAN

Secara keseluruhannya, keris Bugis merupakan warisan budaya yang memiliki nilai sejarah,
simbolik dan sosial yang signifikan dalam kehidupan masyarakat Bugis di Tawau, Sabah.
Struktur fizikalnya yang merangkumi bilah, hulu, sarung dan pamor bukan sekadar komponen
senjata, tetapi turut melambangkan kekuatan, kehormatan dan keturunan pemiliknya. Keris
juga memainkan peranan penting dalam pelbagai konteks sosial seperti adat perkahwinan,
upacara perundingan dan pewarisan keluarga, menjadikannya simbol maruah serta lambang
identiti masyarakat Bugis. Walaupun berhadapan dengan arus modenisasi, fungsi dan
kedudukan keris dalam kehidupan masyarakat Bugis masih dikekalkan sebagai bentuk
penghormatan terhadap warisan leluhur. Oleh itu, usaha pemelihataan dan pemahaman
terhadap struktur serta fungsi keris Bugis adalah penting bagi memastikan kesinambungan
wairsan budaya ini terus terpelihara dan dihargai oleh generasi masa kini dan akan datang.

[22]



RUJUKAN

Abdul Halim Nasir. (2019). Keris: Warisan seni dan budaya Melayu. Kuala Lumpur: Dewan
Bahasa dan Pustaka.

Ahmad Jelani Halimi. (2012). Sejarah keris Melayu. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Ahmad Rahman. (2020). Nilai siri 'na pacce dalam budaya Bugis kontemporari. Jurnal
Antropologi Indonesia, 42(2), 145-160.

Ahmad Rahman. (2021). Budaya dan tradisi masyarakat Bugis di Sabah. Kota Kinabalu: Universiti
Malaysia Sabah Press.

Braun, V., & Clarke, V. (2021). Thematic analysis: A practical guide. Journal of Qualitative
Research in Psychology, 12(3), 39-55.

Christian Pelras. (2021). The Bugis (Edisi terkini). Singapura: NUS Press.

Creswell, J. W. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing among five
approaches (4th ed.). California: SAGE Publications.

Hanizah Jonoh. (1997). Senjata-senjata di zaman Kesultanan Melayu Johor. Johor: Yayasan Warisan
Johor & Bosshouse Sdn. Bhd.

Junior Kimwah, & Zaimie Sahibil. (2022). Image Of Bajau Kubang Sunduk in Omadal
Island. Jurnal Gendang Alam (GA), 12(2). https://doi.org/10.51200/ga.v12i2.4047

Junior Kimwah (2024). Interpretations of Zoomorphic Images in the Painted Cave at
Sarawak, Malaysia. ISVS e-journal, 11. pp. 393-402.
https://doi.org/69275/ISVSej 2024-11-02-25

Merriam, S. B., & Tisdell, E. J. (2016). Qualitative research: A guide to design and
implementation (4th ed.). San Francisco, CA: Jossey-Bass.

Muhammad Faris. (2021). Simbolisme keris Bugis dalam budaya diaspora di Sabah. Jurnal
Warisan Nusantara, 5(2), 45-56.

Nurhayati Rahman. (2020). Preserving traditional weaponry as cultural heritage: The case of
Bugis keris. Journal of Maritime and Nusantara Studies, 4(2), 55-70.

Nurul Azlin. (2023). Warisan keris Bugis dalam konteks masyarakat diaspora di Malaysia
Timur. Jurnal Warisan Nusantara, 7(2), 77-91.

Rahilah Omar. (2017). Migrasi dan adaptasi budaya Bugis di Sabah. Jurnal Sejarah, 24, 85-100.

Siti Zubaidah Ismail. (2015). Simbolisme keris dalam budaya Melayu. Jurnal Seni dan
Budaya, 12, 55-70.

[23]


https://doi.org/10.51200/ga.v12i2.4047
https://doi.org/69275/ISVSej_2024-11-02-25

