
[35] 
 

INTERPRETASI SIMBOL DALAM PUISI PENGAP GAWAI PANGKUNG 

TIANG PEMANGKIN PENGUKUHAN NILAI-NILAI BUDAYA 

 

THE INTERPRETATION OF SYMBOLS IN THE POETIC CHANT PENGAP 

GAWAI PANGKUNG TIANG AS A CATALYST FOR THE REINFORCEMENT 

OF CULTURAL VALUES 

 

Bejamin Anak Liam1
 

Rosliah Kiting2 

 
1,2 Fakulti Bahasa dan Komunikasi, Universiti Pendidikan Sultan Idris, 35900, Tanjong 

Malim, Perak 

 

bejamin6859@gmail.com* 

 

 

Dihantar/Received: 08 Jul 2025 | Penambahbaikan/Revised: 01 Dec 2025  

Diterima/Accepted: 05 Dec 2025 / Terbit/Published: 25 Dec 2025  

 

DOI: https://doi.org/10.51200/ga.v15i2.7146 

 

 

 

ABSTRAK  
 

Kajian ini bertujuan untuk menilai interpretasi simbol dalam puisi pengap gawai pangkung 

tiang perspektif amalan dan kepercayaan masyarakat Iban. Puisi pengap dilafazkan oleh 

pemuisi (lemambang) semasa upacara mengap. Puisi ini kaya dengan imaginasi, simbol, tanda 

dan penanda menghimpunkan budaya, adat dan nilai yang perlu dihayati serta difahami. 

Masyarakat Iban kurang berminat mempelajari puisi ini berpunca dari kurang kefahaman 

memahami makna tersurat dan tersirat puisi pengap. Kesukaran untuk meneruskan kelestarian 

puisi ini terus terencat kerana pemilik budaya kurang kefahaman terhadap simbol sebagai agen 

penyampai nilai kebudayaan. Pendekatan kualitatif telah digunakan dalam kajian ini dengan 

menggunakan kajian lapangan dan kepustakaan. Teks puisi pengap gawai pangkung tiang dan 

soalan temu bual semi-berstruktur sebagai instrumen untuk merungkai nilai budaya. Data-data 

diperolehi telah dianalisis menggunakan Model Bogdan dan Biklen (2007). Sampel kajian 

diperoleh daripada dua orang pakar budaya. Pemilihan sampel dijalankan berlandaskan 

kewibawaan dan kemahiran mereka dalam puisi pengap gawai pangkung tiang. Dapatan kajian 

mendapati Kelestarian dan daya tahan mengamalkan puisi pengap gawai pangkung tiang 

sangat bergantung kepada keberkesanan melaksanakannya dikukuhkan oleh kepercayaan 

tradisional. Pengukuhan nilai-nilai budaya ialah keterangkuman etika, kepercayaan, 

pendidikan, estetik dan kebudayaan. Implikasi kajian dapat dijadikan sumber rujukan untuk 

pengkaji sastera rakyat dan penerus kesinambungan legasi budaya. 

 

Kata Kunci : puisi, simbol, pengap, gawai pangkung tiang.  

 

 

 

 

 

mailto:bejamin6859@gmail.com*
https://doi.org/10.51200/ga.v15i2.7146


[36] 
 

ABSTRACT  
 

This study aims to evaluate the interpretation of symbols in the pengap gawai pangkung tiang 

poem from the perspective of Iban cultural practices and beliefs. The pengap poem is recited 

by the lemambang (ritual poet) during the ngap ceremony. Rich in imagination, symbols, signs, 

and signifiers, the poem encapsulates elements of culture, customs, and values that ought to be 

appreciated and understood. However, there is a noticeable lack of interest among the Iban 

community in learning this poetic tradition, largely due to limited understanding of both the 

explicit and implicit meanings embedded in the pengap text. The sustainability of this poetic 

tradition is increasingly at risk as cultural bearers struggle to grasp the symbolic aspects that 

function as transmitters of cultural values. A qualitative approach was employed in this study 

through fieldwork and literature review. The pengap gawai pangkung tiang text and semi-

structured interview questions were used as instruments to uncover cultural values. The 

collected data were analysed using the Bogdan and Biklen (2007) Model. The study sample 

consisted of two cultural experts, selected based on their authority and expertise in the pengap 

gawai pangkung tiang tradition. Findings indicate that the sustainability and resilience of 

practising the pengap gawai pangkung tiang poem strongly depend on the effectiveness of its 

performance, reinforced by traditional belief systems. The reinforcement of cultural values 

encompasses ethics, belief, education, aesthetics, and cultural heritage. The implications of this 

study offer a valuable reference for folklorists and serve to support the continuity of cultural 

legacy. 

Keyword: poem, signs, pengap, gawai pangkung tiang. 

 

 

PENGENALAN 

 
Masyarakat Iban berupaya membentuk cara hidup yang komplek kerana kehidupan sosial 

berlaku di rumah panjang. Kehidupan bersosial di rumah panjang yang diturunkan ke generasi 

berikutnya telah membentuk identiti kaum Iban. Identiti kaum Iban banyak diterjemahkan 

semasa mereka mengatur kehidupan termasuk nilai utama, rutin harian, hukum serta pantang 

larang. Mereka yang mendiami rumah panjang terdiri daripada sanak saudara maka penekanan 

konsep kesejahteraan, perpaduan dan keharmonian hidup amat diutamakan (Noria, 2014). 

Elemen kebudayaan yang terbentuk melalui unsur alam menjadi inspirasi dalam penghasilan 

karya puisi pengap gawai pangkung tiang. Pengkaji perlu mempunyai pengetahuan yang luas 

tentang kebudayaan orang Iban untuk memahami sesuatu karya. Setiap ungkapan pemuisi 

seperti lemambang dizahirkan dalam puisi pengap saling berhubung dengan sistem kehidupan 

masyarakat. Sistem bahasa pemuisi mempengaruhi idea kepengarangan dalam puisi pengap. 

Segala fenomena di luar karya dengan kebudayaan orang Iban akan dihubungkan oleh 

lemambang melalui puisi sekiranya simbol-simbol dapat dianalisis secara komprehensif.  

 

 

SOROTAN LITERATUR 

 
Menurut kajian Rubinstein (1973), pengap ialah puisi yang unik jika dilihat dari perspektif 

pengamal budayanya. Orang Iban mempercayai kehadiran para utusan dan cara berkomunikasi 

dengan dewa dapat dilakukan melalui puisi pengap. Kedatangan dewa atas jemputan melalui 

perayaan (gawai), cara kedatangan dan kewujudan mereka dapat dirasai melalui lafazan puisi 

pengap. Kajian ini terlalu umum hanya menerangkan tentang puisi pengap. Struktur rangkap 

dan pembentukkan rangkap pengap tidak diterangkan. Kelebihan kajian ini kerana melihat 

unsur sastera dari kaca mata orang Iban. Adat dan budaya orang Iban dicipta melalui puisi 

pengap dan menjadi sistem kepercayaan mereka untuk dipeturunkan kepada generasi 

seterusnya. Dengan mengambil contoh kepercayaaan orang Iban terhadap dewa (Petara) hadir 



[37] 
 

ke perayaan tersebut dan membantu mereka walaupun tidak dapat dilihat menggunakan mata 

kasar (Uchibori, 1983). Kajian mendapati teks puisi pengap mengetengahkan ayat yang 

bercorak tetap dan berbentuk prosa dengan memiliki unsur asli. Oleh kerana kajian ini terlalu 

umum maka dapat dijelaskan bahawa jenis dan kepentingan pengap bergantung kepada sifat 

atau fungsi upacara atau perayaan ritual yang hendak diraikan.  

 

Hasil dapatan kajian James Joshua Guang (2003), puisi pengap sebagai prosa neratif  

pengembaraan orang Iban di beberapa kawasan di Sarawak serta menggunakan simbol alam 

sekeliling yang terdapat di kawasan penghijrahan. Proses penghijrahan diceritakan dalam teks 

pengap seperti pergerakan orang Iban dari Kalimantan Barat ke Batang Ai. Dikaji secara lebih 

spesifik lagi ayat dalam puisi ini menyebut perjalanan Ambau dari Pengkalan Tabau 

menyeberangi sungai Tawang seterusnya bergerak ke Skrang, Bangat dan Entanak untuk 

mempelajari puisi pengap. Hasil kajian ini telah memberikan gambaran umum kepada kajian 

yang dijalankan iaitu pemikiran lemambang boleh dilihat dalam puisi pengap ketika 

menceritakan pengembaraan orang Iban. Lemambang menyanyikan puisi ini bagi menceritakan 

pengamatan beliau untuk diterjemahkan dalam teks puisi pengap. Dapatan kajian telah 

menemui hubungkait asal usul puisi pengap yang diajar oleh Lau Moa dengan perayaan gawai 

burung (Sutlive & Sutlive, 2001). Pemikiran lemambang terhadap alam ghaib dapat 

dikenalpasti apabila mereka menjemput roh nenek moyang dan dewa untuk hadir ke perayaan 

gawai. Kepercayaan ini perlu dirungkai dengan memahami kesan interpretasi simbol dalam 

puisi pengap sebagai mekanisme pengukuhan nilai budaya untuk meneruskan kelangsungan 

pengamalannya.  

 

Kajian Tom Harrison (1965) bertajuk The Humanities and Social Sciences of Southeast 

Asia di Royal Netherlands Institute of Southeast Asian Study mengkaji penggunaan  papan turai 

kepada lemambang untuk mengingat dan mempelajari puisi pengap. Penemuannya 

menunjukkan papan turai sangat bermanfaat digunakan oleh lemambang untuk mengingat teks 

puisi invokasi kerana menggunakan simbol dan gambar. Papan turai selalu digunakan untuk 

mengingat seterusnya melafazkan puisi pengap gawai umai, pengap gawai batu dan pengap 

gawai burung serta puisi sabak (Sutlive 2001). Penggunaan simbol dalam papan turai bukan 

dilihat sebagai simbol tetapi memerlukan kefahaman mendalam lemambang untuk 

mentafsirnya. Tafsiran ini memudahkan lemambang untuk mengingat simbol yang sinonim 

dengan budaya orang Iban (Chemaline, 2011). Terdapat persamaan dapatan kajian dengan 

James Joshua Guang (2003) iaitu puisi pengap yang dilafazkan menceritakan kronologi 

perjalanan para dewa dari dunia panggau libau turun ke bumi. Pengap sejenis puisi neratif 

kerana menceritakan keberanian dewa yang memiliki kuasa ‘supernatural’ mampu menjaga 

kawasan tanaman dan mengalahkan musuh. Puisi pengap menyebut setiap deiti berdasarkan 

fungsi dan susun lapis mereka. Sebagai contoh, dapatan kajian menemui kehadiran dewa utama 

Singalang Burung kerana lambang kepada dewa peperangan bersama isterinya Endu Sudan 

Berinjan Bungkung. Bagi menghargai kehadiran dewa dan mengucapkan kesyukuran, tuan 

rumah menyediakan piring (persembahan sajian) untuk Petara (Sandin, 1977). Nilai-nilai 

budaya seperti ini perlu dihebahkan kepada masyarakat Iban supaya mereka menghargai 

kesusasteraan sendiri. 

 

 

PERMASALAHAN KAJIAN 
 

Setiap lafazan puisi pengap gawai pangkung tiang terjemahan norma hidup berkaitan dengan 

nilai serta makna tersurat dan tersirat berdasarkan perspektif budaya pemiliknya. Normalisasi 

masa kini, generasi muda kurang memahami atau masih kabur tentang setiap ungkapan yang 

dilafazkan oleh pemuisi pengap seperti lemambang. Bagi kesinambungan tradisi ini, sangat 

wajar setiap ungkapan puisi pengap gawai pangkung tiang dirungkai dan didokumensikan 

sebagai rujukan orang Iban selaku pewaris dan pemilik budaya. Puisi pengap sangat unik 

kerana mengandungi khazanah sastera yang sangat bernilai untuk difahami kerana 

mengandungi rangkuman nilai estetika dan simbol belum diterokai dalam bidang kesusasteraan 



[38] 
 

masyarakat Iban. Menurut Levi-Strauss (1972), pola pemikiran manusia mampu ditafsir setelah 

diterjemahkan melalui penghasilan teks sastera sekiranya difahami dan dianalisis secara 

terperinci. Maksudnya, teks sastera menyediakan info bermaklumat bagi mengetahui tujuan 

perlakuan sosial berlaku setelah menyusun dan memahami bagaimana ia berlaku dalam 

sesebuah masyarakat. Kemurnian nilai-nilai budaya dalam puisi pengap gawai pangkung tidak 

dirungkai, difahami dan disebarkan memberi kesan negatif kepada daya tahan serta kelestarian 

pengamalannya pada masa depan. 

 

 

OBJEKTIF KAJIAN 

 
Objektif kajian ialah menilai interpretasi simbol dalam puisi pengap gawai pangkung tiang 

perspektif amalan dan kepercayaan. 

 

 

METODOLOGI KAJIAN 

 
Penyelidikan ini mengaplikasikan kaedah kualitatif untuk menilai interpretasi simbol 

dalam puisi pengap gawai pangkung tiang. Tujuan mengaplikasikan kaedah ini kerana ruang 

lingkup kajian mengkaji budaya iaitu sejenis leka main orang Iban yang diamalkan mereka 

dalam konteks kehidupan sebenar. Tingkah laku sekelompok masyarakat dapat dilihat daripada 

budaya seperti kepercayaan, nilai dan sikap (Sidek Mohd. Noah, 2002).  Ini bermaksud, budaya 

orang Iban boleh difahami melalui pengamalan budaya yang melambangkan atau cerminan 

kepada tindakan mereka. Pengamatan ini bertujuan untuk memahami kepercayaan, nilai estetik, 

perspektif dan motivasi (Othman, 2017).  

 

Kaedah kualitatif sangat relevan diterapkan dalam kajian ini kerana budaya kaum Iban 

tidak boleh dilihat dari satu perspektif atau satu sudut sahaja. Triangulasi data diperlukan 

supaya puisi pengap gawai pangkung tiang dapat dikaji secara sistematik. Tujuan triangulasi 

data digunakan untuk mengumpul data dari perspektif-perspektif yang berbeza bagi 

menyelesaikan pemasalahan kajian (Chua Yan Paw, 2011:8). Maka, kesahan dan 

kebolehpercayaan yang tinggi kepada hasil kajian dapat diperolehi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rajah 1:  Triangulasi Data Diubahsuai dari Chua Yan Piaw (2011) 

 

Bagi mengukuhkan triangulasi data kajian ini mengumpulkan data melalui participant 

observation. Proses tersebut menerapkan teknik pemerhatian di lapangan, temu bual (sama ada 

temu bual secara formal atau tidak formal), dan bandingkan data melalui analisis dokumen di 

perpustakaan. Penyelidikan di lapangan memerlukan kajian ini mengambil tindakan dinamik 

atau fleksibel supaya dapat mengumpulkan data mengikut realiti kehidupan sebenar (Black & 

Campion, 1976). Sebagai contoh, semasa menjalankan pemerhatian dan temu bual, pengkaji 

 

 

 

 

 

 

                           

Pakar Adat 

• Lemambang 

• Pengkaji 

budaya 

Kajian Kepustakaan 

• Literatur 

berkaitan 

• Transkripsi puisi 

pengap 

Teori Semiotik 

Charles Sander 

Peirce (1965) 

Puisi Pengap Gawai Pangkung Tiang 



[39] 
 

tidak perlu terikat kepada soalan yang telah disediakan tetapi memerlukan ketajaman mengesan 

data relevan supaya soalan dapat dikembangkan untuk mengumpul data sebanyak mungkin. 

Setelah pengumpulan data di lapangan dikelompokkan, perbandingan antara data sumber kedua 

dengan data temu bual perlu menjalani proses analisis dokumen supaya data lebih absah.  

 

 

PRINSIP-PRINSIP TEORI SEMIOTIK CHARLES SANDERS PEIRCE 
 

Rasional pemilihan teori semiotik Charles Sanders Peirce kerana penegasan teori menerangkan 

kajian bahasa wajar dilaksanakan secara sistematik dan saintifik bukan sekadar andaian atau 

hipotesis semata-mata. Konsep pertama yang perlu difahami pengkaji bahasa ialah fungsi 

bahasa sebagai alat komunikasi yang dijelmakan melalui tanda-tanda. Konsep tanda menurut 

Peirce (1965) dlm. Mana Sikana (2001), menyatakan simbol-simbol merangkumi gambar dan 

angka. Keterangan ini membuktikan konsep simbol mengambil kira semua jenis bidang di 

lapangan untuk mengkaji bahasa dalam bentuk tanda wajar menggunakan teori ini. Bahasa 

mempunyai sistem yang wujud dalam bentuk kod-kod serta terikat dengan satu sama lain. 

Pendekatan semiotik Peirce ini dapat merungkai pola dan proses penciptaan sastera sehingga 

melahirkan sistem karya.   

 

 Konsep kedua ialah teori ini dapat meneroka perhubungan sistem karya dengan 

pengaruh luaran yang dapat melahirkan sebuah karya (Mana Sikana, 2001. Bagi maksud ini, 

kita dapat melihat sistem luaran seperti alam sekeliling semasa lemambang melafazkan puisi 

pengap gawai pangkung tiang boleh mempengaruhi pembentukan karya. Jadi, wujud unsur 

alam yang saling berhubung kait dengan karya puisi ini. Tambahan lagi, elemen kebudayaan 

yang terbentuk melalui unsur alam menjadi inspirasi dalam penghasilan karya puisi pengap 

gawai pangkung tiang. Pengkaji perlu mempunyai pengetahuan yang luas tentang kebudayaan 

orang Iban untuk memahami sesuatu karya. Setiap ungkapan pemuisi seperti lemambang 

dizahirkan dalam puisi pengap saling berhubung dengan sistem kehidupan masyarakat. Sistem 

bahasa pemuisi mempengaruhi idea kepengarangan dalam puisi pengap. Segala fenomena di 

luar karya dengan kebudayaan orang Iban akan dihubungkan oleh lemambang melalui puisi 

sekiranya simbol-simbol dapat dianalisis secara komprehensif. 

 

 Konsep ketiga ialah semua simbol dizahirkan dalam karya mempunyai peranan 

tersendiri. Tafsiran terhadap simbol ini dibuat terperinci, penuh perhatian dan berhati-hati agar 

tidak merosakkan nilai karya itu (Koon, 1987).  Sekiranya tidak diambil berat atau terlepas 

pandang menyebabkan karya itu tidak bernilai. Semiotik Peirce berpegang kepada prinsip, 

semua simbol perlu dihargai kerana kata-kata itu mempunyai pengertian. Oleh itu, Semiotik 

Peirce menegaskan penggunaan simbol sebagai permulaan kepada sesebuah karya. Setiap kata-

kata lemambang dalam puisi pengap gawai pangkung tiang wajar diselidiki dengan penuh 

ketelitian. Estetika sesebuah karya seperti puisi pengap dapat dinilai kerana simbol-simbol 

dapat difahami oleh pengkaji untuk diterjemahkan dalam penulisan ilmiah sebagai rujukan 

generasi akan datang. 

 

 Konsep seterusnya ialah semua karya mempunyai nilai tersendiri. Nilai-nilai karya 

sastera dapat dilihat dari pandangan berbeza. Contohnya, penggunaan teori berbeza 

menyebabkan nilai sesuatu karya berbeza. Semiotik Peirce sangat menekankan penggunaan 

simbol dalam sesebuah karya. Ini membuktikan setiap genre dalam karya mempunyai 

keistimewaan tersendiri sekiranya dimuatkan dengan simbol. Setiap simbol yang digunakan 

berdasarkan konteks bukan membandingkannya dengan karya lain (Kristeva, 1990). Dapat 

dilihat melalui puisi pengap gawai pangkung tiang, simbol digunakan memberikan tafsiran 

berbeza sekiranya digunakan untuk konteks berbeza. Simbol burung dalam puisi pengap gawai 

burung boleh membawa musibah atau kebaikan kepada petani. Namun, simbol burung yang 

wujud dalam puisi pengap gawai pangkung tiang memberikan petanda yang baik kepada 

pemilik rumah.  



[40] 
 

 

 

ANALISIS DATA 

 
Kajian ini memilih teknik analisis data menggunakan analisis tematik yang sejajar dengan 

kajian kualitatif. Analisis tematik diaplikasikan untuk memecahkan data kepada tema-tema 

yang bersesuai berlandaskan objektif kajian (Braun & Clarke, 2006). Pengkaji mengupas data-

data kualitatif yang ditemui di lapangan untuk membuat hubung kait pola-pola yang terjadi 

dalam kajian. Menurut Holoway & Todres (2003) menerangkan analisis tematik sangat 

berkesan untuk menganalisis data kualitatif. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rajah 2:  Proses Analisis Data Tematik. 

Setelah mendapatkan data temu bual serta membuat transkripsi, pengkaji membuat 

analisis terhadap transkripsi temu bual tersebut melalui model Tesch (1990). Model ini 

digunakan untuk menyusun kod-kod mengikut kategori sebelum dipecahkan kepada tema 

berdasarkan objektif kajian. Setelah data selesai melalui analisis secara serentak Bogdan & 

Biklen (2007) dan analisis model Tesch (1990) maka data tersebut perlu disusun mengikut kod 

tertentu. Langkah ini memudahkan susunan kod kerana telah melalui dua proses sebelum nya. 

Ini menjadikan analisis data lebih sistematik dan efisien. Pengkaji tidak perlu berusaha untuk 

mengenalpasti kod dalam setiap rangkap data temu bual atau transkripsi puisi pengap gawai 

pangkung tiang. Pengkaji hanya perlu mengeluarkan kod tersebut dan menyusunnya mengikut 

tema yang telah ditetapkan berdasarkan objektif kajian. Pengkaji dibenarkan untuk menambah 

nota tambahan selepas memahami makna tersembunyi dalam teks. 

 

 

DAPATAN KAJIAN DAN PERBINCANGAN 
 

Sastera dan nilai-nilai budaya sesuatu yang tidak dapat dipisah. Sastera tanpa makna dianggap 

tidak bernilai kepada pemilik budaya. Ia ibarat tanpa hala tuju dalam penghasilan sastera. 

Interpretasi simbol dalam puisi pengap gawai pangkung tiang terbina dari inspirasi kehidupan 

orang Iban bermotifkan nilai dan aturan hidup mereka. Nilai-nilai ini mengandungi unsur 

norma kehidupan seperti ilmu pengetahuan, kesenian, pengaruh, sosial-budaya dan ekonomi 

(Nasrimi, 2021). Dalam konteks budaya masyarakat Iban, budaya ialah hasil peninggalan harta 

pusaka nenek moyang yang ditiru dalam kehidupan seharian sebahagian daripada amalan dan 

kepercayaan. Kelestarian dan daya tahan mengamalkan puisi pengap gawai pangkung tiang 

sangat bergantung kepada keberkesanan melaksanakannya dikukuhkan oleh kepercayaan 

tradisional (Chemaline, 2011). Pengukuhan nilai-nilai budaya ialah keterangkuman etika, 

kepercayaan, pendidikan, estetik dan kebudayaan.  

 

 

 

 

 

 

Analisis Tematik 

Analisis Secara Serentak Bogdan & 

Biklen (2007) 

• Soalan temu bual semi-struktur 

Model Tesch (1990) 

• Transkripsi temu 

bual 



[41] 
 

Etika (Akhlak) 

 

Simbol dalam puisi pengap gawai pangkung tiang mengandungi nilai sentimental 

masyarakat terutamanya menonjolkan akhlak kesopanan dan cerminan tingkah laku masyarakat 

Iban sama ada menggunakan simbol binatang, mitos atau legenda. Tafsirannya berdasarkan 

watak yang dimainkan oleh simbol berlandaskan kepercayaan orang Iban. Berdasarkan 

kepercayaan mereka, penciptaan simbol berkait dengan tingkah laku kehidupan seharian 

manusia untuk memberikan kesan secara tidak langsung kepada orang Iban (Lemambang Ukat 

anak Chundi, 2024). Puisi pengap gawai pangkung tiang cuba menyampaikan kehalusan budi 

bahasa orang Iban. Budi bahasa merupakan pegangan nilai yang sangat tinggi dalam kehidupan 

orang Iban. Oleh sebab itu orang Iban sangat menghormati tetamu, orang tua dan sebagainya. 

Nilai ini menjadi ukuran paling tinggi menentukan personaliti orang Iban terutamanya wanita 

sebagai simbol dewi Kumang sinonim dengan keanggunan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Simbol dewi Kumang sentiasa diketengahkan dalam puisi pengap gawai pangkung 

tiang. Melalui teks puisi pengap, pembaca dapat mentafsir watak keanggunan wanita 

disimbolkan melalui dewi Kumang. “ Peda dih sanggul enggi Endun Kumang Mereti, nyau 

baka tanchang Aki Lang Menaul Rimba, nyau lentur baka buah lebat merurai”. Penceritaan 

watak dewi Kumang digambarkan melalui cara berpakaiannya, berjalan dan kekemasan 

rambutnya. Dewi Kumang simbol seorang wanita yang mengutamakan penampilan diri 

sehinggakan rambutnya diikat rapi. Motifnya untuk mendedahkan masyarakat Iban tentang 

kecantikan dan keaslian tingkah laku wanita sebagai teladan generasi sekarang (Lambat Anak 

Lindong, 2025). Sifat-sifat seperti dewi Kumang memberikan panduan kepada para lelaki 

mencari calon isteri yang sempurna. Kemunculan simbol dewi Kumang memberikan amaran 

kepada kaum wanita untuk menjaga tingkah laku mereka agar menjadi rebutan lelaki. Menurut 

Chemaline (2011: 127), Orang Panggau Libau sangat terkenal dengan kredibiliti, kecerdikan, 

ketampan atau kecantikan paras rupa dan kemahiran bertukang seperti membuat senjata atau 

bertenun. Pada masa dahulu, lelaki sangat gembira dan bertuah sekiranya terjumpa wanita yang 

mahir bertenun (Lemambang Ukat anak Chundi, 2024). Secara tidak langsung menunjukkan 

terjemahan simbol dewi Kumang memberikan gambaran kepada orang Iban perlu memiliki 

akhlak sepertinya. Ia juga memberikan pengajaran kepada orang Iban supaya menjaga 

Peda kaki iya digembalka enggau taji temaga, 

Ke bekebatka benang sua Kumang Dara Cherida, 

Dipasukka sida kain tating, diangkunka bini Segangga 

Ganggai, 

Enggi Endun Kumang Beriak Sanggai, 

Dinga tak taing-taing, 

Munyi naning bening-ning bedua pemakai, 

Peda dih sanggul enggi Endun Kumang Mereti, 

Nyau baka tanchang Aki Lang Menaul Rimba, 

Nyau lentur baka buah lebat merurai, 

Pia mega jelepi sanggul gantung enggi Endu Kumang 

Melepung, 

Ngagai perau indu bandung, 

Enggi Bujang Setungga Gungung, 

Begamal lepung-lepung, 

Jagang-jagang anang jejagang. 

 

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio 

Transkripsyen, 29 Mei 2023. 

 

 

 

 
 



[42] 
 

penampilan diri. Penampilan yang baik mencerminkan imej dewi Kumang bagi wanita dan 

dewa Keling untuk lelaki. Tingkah laku dewi Kumang telah menjadi amalan dan ikuti generasi 

sekarang ini serta menjadi satu tradisi untuk dipercayai. Simbol dewi Kumang juga menjadi 

simbol hormat kepada anggota keluarga. Perwatakan dewi Kumang yang sangat akur kepada 

ibu bapa, suami dan orang tua menjadi pengajaran kepada wanita. Wanita Iban perlu 

menunjukkan cara komunikasi yang beradap meneladani tingkah laku dewi Kumaang.  

 

Nilai Kepercayaan 

Unsur agama dan kepercayaan dalam puisi pengap gawai pangkung tiang berdasarkan 

anggapan kebenaran pengamalnya. Golongan pengamalnya cuba memahami dan menghayati 

tafsirannya berdasarkan hubungannya dengan kehidupan seharian. Nilai-nilai ini 

memperlihatkan sejauhmanakah orang Iban mempercayainya dan mengamalkannya. 

Perbincangan ini perlu melihat kepada prinsip-prinsip kebenaran terkandung dalam puisi 

pengap gawai pangkung tiang. Kebenaran ini mengukuhkan kepercayaan orang Iban terhadap 

puisi pengap gawai pangkung tiang. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Konsep ketuhanan dalam puisi pengap gawai pangkung tiang diambil alih oleh peranan 

Petara atau dewa. Konsep Petara memiliki persamaan dengan pengaruh bahasa sanskrit.  

Perkataan Petara dipinjam dari perkataan dalam bahasa sanskrit iaitu Batta, Battara atau 

Avatara. Hieraki Petara orang Iban sama dengan susunan Avatara dalam agama Hindu 

(Chemaline, 2011: 105). Dewa dipercayai makluk supernatural yang boleh menjelma dalam 

pelbagai simbol seperti simbol binatang. Dewa juga boleh mematikan dan menghidupkan 

manusia. Peranan dewa juga boleh mengubah perubahan cuaca dan mampu mengubah nasib 

manusia. Raja Selempandai mampu memberikan zuriat kepada orang Iban terutamanya pemilik 

rumah yang sinonim dengan nama Sang Pencipta (Sutlive, 1989). Seperti yang dijelaskan 

sebelum ini, konsep ketuhanan seperti Keling, Raja Anda Mara dan sebagainya kitaran 

kepercayaan orang Iban menguasai alam kehidupan orang Iban diterjemahkan melalui puisi. 

Teks puisi pengap sangat bergantung kepada kuasa-kuasa supernatural ini untuk melindungi 

keluarga mereka sepanjang tinggal di rumah baharu. Orang Iban percaya penjelmaan anasir-

anasir alam dan keganjilan sifat manusia adalah bersifat supernatural. Anggapan ini 

mengukuhkan penggunaan simbol-simbol luar biasa ini dimuatkan dalam puisi. Kepercayaan 

terhadap konsep ketuhanan telah menjadi amalan orang Iban untuk diamalkan.   

Peda dih anak Petara Bunsu nangkan Raja Selempandai, 

Deka nuntung datai ba penyarai apai Keling bali nama 

Gila Gundi,  

Ngejung Aya Sempulang Gana Rangkang Kirai, 

Galauka rinding Seranggau Keling, 

Ke berimbai ambai enggau Bujang Rangkang ditangkanka 

Raja Anda Mara, 

 

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio 

Transkripsyen, 29 Mei 2023. 

 

 

 

 
 



[43] 
 

 

 

 

 

 

 

 

Unsur saintisme antara kepercayaan tradisi orang Iban dalam puisi pengap gawai 

pangkung tiang disesuaikan dengan latar belakang orang Melayu di Sarawak. “Dia gumi nuan 

temu orang ba seraka nengeri, tampak nama dibai nyambut Datu Rekaya Temenggung, dia dih 

nuan deka beberita betabi Sultan Tuan Agung”. Bukti ini menunjukkan puisi pengap gawai 

pangkung tiang bersifat universal. Orang Iban mengagungkan mereka yang berpangkat Datu 

Rekaya dan Sultan Tuan Agung (Tuan Yang Terutama) untuk memberikan kesan ransangan dan 

semangat kepada orang Iban. Nama-nama itu perlu dinyatakan dalam puisi ini kerana mereka 

yang berkuasa, berpengaruh dan orang Iban perlu menonjolkan diri di depan tokoh tersebut 

(Lemambang Ukat anak Chundi, 2024).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Terdapat juga kebersamaan dengan mantera Melayu seperti mantera pakaian diri 

(pengasih) Mazarul Hasan (2017). Batu buah pinang lupung dalam teks puisi pengap gawai 

pangkung tiang berperanan sebagai azimat untuk menarik perhatian lelaki. Ia tidak boleh 

disimpan oleh wanita yang bawah umur dan perlu dijaga oleh karung tangkai mengandai (ibu 

bapa). Ini membuktikan mantera Melayu dan puisi pengap gawai pangkung mempunyai 

kebersamaan dari segi amalan dan kepercayaan. World view orang Melayu dengan orang Iban 

mempunyai ciri yang sama.  

Kepercayaan dan amalan orang Iban terhadap puisi ini masih relevan kerana masih 

bebas mengamalkan kepercayaan animisme yang memperkuatkan pola pikir mereka. 

Kerasionalan pengamalan terhadap puisi ini bergantung kepada kesedaran orang Iban 

mempercayai unsur magis untuk membantu membebaskan diri mereka (Gumbang, 1963). 

Unsur-unsur magis ini dinyatakan dalam puisi dengan menggunakan konsep mitos dan legenda 

seperti Petara dan Pahlawan yang membantu orang Iban dalam menempuhi liku-liku 

kehidupan. Jadi, sifat universal puisi pengap gawai pangkung tiang memperkukuhkan 

ketahanannya diamalkan. Kekuatan interpretasi simbol dari sudut kepercayaan bergantung 

kepada pemahaman tafsiran maknanya dalam puisi pengap gawai pangkung tiang.  

Disangkingka kami batu buah pinang lupung, 

Ke ngasi semitan pematak bujang, 

Awakka sida seilu-ilu baka semalau nyerumba petang. 

Taja pia, ubat tu anang guai nuan nyimpan, 

Kenu ku tangkan adi Renggan, 

Anang guai nguan, 

Asuh simpan sida karung tangkai mengandai karung 

kerubung nuan. 

 

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio 

Transkripsyen, 29 Mei 2023. 

 

 

 

 
 

Dia gumi nuan temu orang ba seraka nengeri, 

Tampak nama dibai nyambut Datu Rekaya Temenggung, 

Enda dilindung kena tinggang sakang seribu enggi orang, 

Semampai leledung tampak bebandung, 

Dia dih nuan deka beberita betabi Sultan Tuan Agung. 

 

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio 

Transkripsyen, 29 Mei 2023. 

 

 

 

 
 



[44] 
 

Nilai Pendidikan 

Nilai pengamalan puisi pengap gawai pangkung tiang bukan dilihat dari sudut kesan 

pengamalannya sahaja. Penggunaan simbol tidak dilihat dalam konteks spiritual tetapi 

merangkumi peranannya dalam puisi ini untuk mengembangkan kualiti perwatakan baik dari 

aspek jasmani dan rohani berlandaskan nilai-nilai terkandung dalam puisi pengap gawai 

pangkung tiang. Puisi pengap gawai pangkung tiang mendedahkan pendengar atau pembaca 

tentang pentingnya puisi medium pendidikan sepanjang hayat.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nilai-nilai sastera diungkapkan menggunakan simbol bersifat mendidik sangat berguna 

kepada orang Iban mengatur kehidupan. Teks puisi pengap seperti “tempa nitihka tengan 

nyentukka ujung, tempa tekung-tekung nyau perenching gadung, ditagaka enda mudah simpak 

bekeretung tau dikena ngerandang jalai Bujang Lung” membawa maksud penempa parang 

mesti bersungguh-sungguh menghasilkan parang berkualiti supaya dapat digunakan untuk 

menebas jalan. Dari sudut pendidikan rohaniah, interpretasi simbol parang ini membawa makna 

parang ialah dinding bulu (kebal) (Lemambang Ukat anak Chundi, 2024). Tafsiran ini mengajar 

orang Iban supaya sentiasa bersedia setiap masa untuk menempuh cabaran hidup seperti mana 

seseorang yang memiliki parang yang tajam bersedia untuk menebas jalan. Peranan puisi ini 

sangat berkait rapat dengan pendidikan agama dan pengatur etika kehidupan masyarakat Iban.  

Perwatakan Pahlawan dan dewa ditonjolkan dalam puisi pengap gawai pangkung tiang 

mendominasi peranannya sebagai agen penyampai pendidikan. Ia dapat menjadi pedoman 

hidup sekiranya pembaca dapat menginterpretasi simbol dengan berkesan yang telah 

dipeturunkan melalui sejarah untuk mengatur cara hidup kolektif antara orang Iban atau kaum 

lain. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nya ga penatai Lemambang nambun di jelatung, 

Bebai duku andung, beliung andung, 

Tempa Aki Menawa, kambuh nuntung, 

Tempa nitihka tengan nyentukka ujung, 

Tempu tekung-tekung, nyau perenching gadung, 

Ditagaka enda mudah simpak bekeretung, 

Tau dikena ngerandang jalai Bujang Lung. 

 

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio 

Transkripsyen, 29 Mei 2023. 

 

 

 

 
 

Udah masai alai Aki Lang Menaul Rimba, 

Bemaka antu pala, 

Kediatu alai Raja Anda Mara, 

Ke chapuh reria bemaka batu bena, 

Ulih besabung tulang ngerumba gumbang besabung. 

 

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio 

Transkripsyen, 29 Mei 2023. 

 

 

 

 
 



[45] 
 

Simbol Aki Lang Menaul Rimba nama samaran bagi Petara Lang Singalang Burung. 

Maksud rangkap tersebut ialah mengumpamakan kehebatan orang Iban memburu kepala pada 

masa dahulu. Namun, penilaian terhadap keberanian ini telah berbeza dengan masa kini. 

“Kediatu alai Raja Anda Mara bemaka batu bena ulih besabung tulang ngerumba gumbang 

besabung” membawa maksud zaman sekarang tangga itu sebagai laluan untuk membawa tuah 

yang diperolehi setelah membanting tulang dan berhempas pulas melawan perjalanan hidup. Ia 

berusaha untuk memberikan pengajaran kepada orang Iban supaya sentiasa berusaha untuk 

membawa rezeki atau tuah pulang ke rumah. Dalam konteks ini, sastera berupaya menjadi 

pembinaan karakter sesuatu bangsa untuk mencerminkan keunggulan peradaban bangsa (Fathin 

dan Azhar, 2018). Ini membuktikan hubungan sastera dengan pendidikan tidak dapat 

dipisahkan dalam puisi ini. Hubungan dimensi kehidupan orang Iban interpretasi menggunakan 

simbol dan maknanya berdasarkan ketepatan penilaian masing-masing.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Interpretasi simbol secara tidak lansung mendidik orang Iban berfikiran kritis dalam 

berkarya dan mengembangkan sifat-sifat keperibadian mulia melalui puisi ini. Pengalaman 

estetik lemambang melagukan puisi pengap gawai pangkung tiang berlandaskan ruang lingkup 

keluarga, masyarakat, persekitaran dan sebagainya. Ini sebagai bukti struktur puisi pengap 

berupaya membangunkan masyarakat dari aspek pemikiran menggunakan ilmu serta akal budi 

yang tinggi. “Tepa tangga nyau lentur baka pinang seberai, nyemaka juyah kami mayuh amai” 

ialah bahasa kiasan digunakan untuk menyatakan kehadiran mereka banyak sekali. Lemambang 

tidak secara langsung menyatakan tangga dipijak mereka seperti hendak patah tetapi 

menggunakan kiasan tangga itu melentur seperti batang pinang (Lemambang Ukat anak 

Chundi, 2024). Kita dapat lihat lemambang sangat kritis membina struktur teks puisi pengap 

dan mengajar orang Iban untuk meningkatkan mutu karya.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Leka main invokasi dapat membicarakan banyak hal tentang keindahan, variasi irama 

disesuaikan dengan jiwa dan fungsinya (Cristina Pratt, 2007). Simbol anak tupai perumpamaan 

kepada orang Iban hidup di rumah panjang. “Tepedaka anak tupai enggau bebantaika pelandai, 

betunda undi enggau apai indai, rindu meda begagai ba tembawai rumah panjai” interpretasi 

rangkap ini menceritakan keakraban orang Iban bergaul antara satu sama lain dengan bertukar-

Tepan tangga nyau lentur baka pinang seberai, 

Nyemaka juyah kami mayuh amai, 

Tepedaka anak tupai enggau anak tupai bebantaika 

pelandai, 

Betunda undi enggau apai indai, 

Rindu begagai ba tembawai rumah panjai, 

 

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio 

Transkripsyen, 29 Mei 2023. 

 

 

 

 
 

Tepedaka anak tupai enggau anak tupai bebantaika 

pelandai, 

Betunda undi enggau apai indai, 

Rindu begagai ba tembawai rumah panjai, 

 

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio 

Transkripsyen, 29 Mei 2023. 

 

 

 

 
 



[46] 
 

tukar cerita di rumah panjang. Penilaian ini memberi kesan kepada orang Iban untuk 

mengekalkan suasana ini di rumah yang baharu didiami mereka. Struktur teks puisi pengap 

gawai pangkung tiang ini membolehkan orang Iban mendidik masyarakatnya sendiri 

mengetahui perubahan sosial dan membina ketamadunan bangsa Iban melalui puisi serta 

menyesuaikan genre secara kotemporari supaya terus berdaya tahan. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rangkap puisi pengap tersebut mengajar dan mengingatkan orang Iban supaya 

menjaga hubungan kekeluarga di rumah panjang. “Enti kelia menya enda bula, tang ke diatu 

lain buat baka udah repa, udah tinggang punggu beragai begantung rimba” ekspresi 

lemambang menceritakan kalau dahulu hubungan persaudaraan di rumah panjang sangat utuh. 

Hubungan kekeluarga di rumah panjang sangat dititik berat melalui puisi ini. Mereka 

mempercayai tuai rumah orang yang lurus akal perlu dipatuhi dan diteladani. Kesepakatan 

dalam rumah panjang berpunca dari tindakan tuai rumah membimbing anggotanya untuk 

menjalinkan kerjasama (Chemaline, 2011). Namun sekarang, hubungan ini semakin renggang 

kerana pepecahan dan pengaruh modenisasi serta urbanisasi. Simbol punggu beragai ( dahan 

kayu patah) ibarat penghalang kepada perpaduan. Interpretasi ini dinilai sebagai langkah 

berjaga-jaga orang Iban berkenaan halangan atau situasi tidak diduga menimpa kehidupan 

mereka secara langsung menyebabkan hubungan persaudaraan di rumah panjang terjejas 

(Lemambang Ukat anak Chundi, 2024). Unsur-unsur mendidik ini tidak dapat dipertikaikan 

untuk dipercayai sehingga menjadi satu amalan mencerminkan kebudayaan masyarakat Iban 

kerana telah diperkukuhkan dengan adat yang mengawal keharmonian dan keamanan di rumah 

panjang. Perpecahan di rumah panjang dapat dielakkan sekiranya anggota keluarga memainkan 

peranan dan saling hormat menghormati antara satu sama lain untuk mengelakkan konflik. 

 

 

Nilai Estetik 

 

Kebanyakan sastera mempunyai keindahannya tersendiri. Keindahan ini memberikan 

kesan secara langsung terhadap interpretasi simbol. Puisi pengap sebuah karya yang unik 

dengan membimbing dan mengajar pembaca atau pendengar ke arah kesempurnaan diri. 

Keindahan menjadi perbincangan ialah berkaitan dengan keindahan dalaman yang memerlukan 

tafsiran atau andaian serta penilaian mendalam kesan dari amalan dan kepercayaan orang Iban. 

Keindahan yang dimaksudkan ini ialah nilai estetik dalam puisi pengap. Bagi menyingkap 

persoalan estetik ini, pengamatan dan penilaian teratur menggunakan pengalaman individu 

diutamakan (Abdul Halim, 2011). Estetik juga dinilai berdasarkan pengalaman yang berkaitan 

emosi atau perasaan. Oleh itu, penelitian terhadap nilai estetik dalam puisi pengap gawai 

pangkung tiang bersifat subjektif. Interpretasi simbol dalam transkrip puisi pengap ini tidak 

dibuat secara lebih-lebih tetapi berlandaskan amalan dan kepercayaan pengamalnya. 

Enti kelia menya sigi iya enda bula, 

Tang kediatu lain buat baka ke udah repa, 

Udah tinggang punggu beragai begantung berimba. 

 

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio 

Transkripsyen, 29 Mei 2023. 

 

 

 

 
 



[47] 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rangkap puisi pengap gawai pangkung tiang berusaha untuk memberikan kesan estetik 

untuk melengkapkan kehidupan orang Iban di dunia ini. Interpretasi simbol Raja Tuah atau 

Anda Mara dipohon untuk membantu mereka mencapai matlamat hidup iaitu mencari tuah. 

Rangkap ini “Tu mih ubat ke tanda penatai raja, ke ninggalka aku ubat pengumbai reta, ubat 

pemandang tampak leliau beberita” menyeru dewa supaya memberikan azimat kaya raya serta 

memberikan kesan spiritual kepada mereka. Simbol batu ulai (tangkal tuah) membantu orang 

Iban mencari rezeki (Lemambang Ukat anak Chundi, 2024). Tambahan pula, menurut Lambat 

Anak Lindong (2024), sekiranya nasib sentiasa menyebelahi dan menyebabkan mereka murah 

rezeki dinilai sebagai kesan dari penggunaan tangkal tersebut. Nilai estetik seperti ini perlu 

difahami dan ditafsir dengan betul agar memberikan kesan yang diimpikan. Interpretasi simbol 

batu (azimat, tangkal) memberi makna eksplisit seperti mana diketahui umum oleh orang Iban. 

Ini mengambarkan kesan realiti hidup masyarakat Iban untuk diamalkan dan dipercayai.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pengalaman emosi selalu diterapkan dalam puisi pengap gawai pangkung tiang. 

Menurut Lemambang Ukat anak Chundi (2024), ia bertujuan untuk memberikan tanda hormat 

dan merendah-rendahkan diri kepada tetamu yang hadir. “Uji selanjat mimit nuan rarit baku 

ranggung, uji beginsit mimit dih nuan buah pinang engkelung, enggaika nuan kena tipas iku 

tungkat buluh laung” bermaksud pemuisi menyuruh para tetamu berjaga-jaga andai tutur 

katanya agak kasar didengar serta memberikan amaran kepada mereka bahawa dia ingin bangun 

kuatir terkena libas lelanjang (topi yang ada bulu burung). Simbol buah pinang merujuk kepada 

panggilan hormat kepada tetamu wanita. Simbol buah pinang ialah piring (persembahan) untuk 

dewi Kumang (Noria Tugang etb. 2022). “Pia mega lupu tu lama bediri kelalu malu, dalam 

empedu karung jantung, meda kita tinda bebala duduk betugung”, rangkap ini mengambarkan 

pemuisi merendah diri mengatakan dia berdiri berasa malu melihat para tetamu terlalu ramai 

sehinggakan kelu lidah untuk bercakap. Walaupun mereka berasa malu, namun niat pemuisi 

Oo...lapa chap seduai uchu ketu? 

Minta saup nuan aki madahka Raja Tuah, 

Bali nama Anda Mara, 

Ba tunjuk jari indu kita dirasukka semilu batu ulai, 

Tu mih ubat ke tanda penatai raja, 

Ke ninggalka aku ubat pengumbai reta, 

Ubat pemandang tampak leliau beberita. 

 

 

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio 

Transkripsyen, 29 Mei 2023. 

 

 

 

 
 

Uji selanjat mimit nuan rarit baku ranggung, 

Uji beginsit mimit dih nuan buah pinang engkelung, 

Enggaika nuan kena tipas iku tungkat buluh laung, 

Keba nangi ba penyuran di tisau ati arung beradung, 

Pia mega lupu tu lama bediri kelalu malu, 

Dalam empedu karung jantung, 

Meda kita tinda bebala duduk betugung, 

 

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio 

Transkripsyen, 29 Mei 2023. 

 

 

 

 
 



[48] 
 

untuk melagukan puisi pengap gawai pangkung tiang mesti diteruskan dan emosi malu 

diketengahkan untuk pembuka bicara tutur kata lemambang (Lambat Anak Lindong, 2025). 

Kesannya, para tetamu yang hadir dapat menilai kesantunan berbahasa lemambang semasa 

melafazkan puisi ini. Nilai estetik yang telah difahami dengan mendalam mengukuhkan 

kepercayaan orang Iban untuk mengamalkan dan melaksanakan puisi ini. 

 

 

Nilai Kebudayaan 

 

Kebudayaan masyarakat Iban merupakan warisan sosial lahir dari tingkah laku atau 

hubungan mereka dengan persekitaran menceritakan kosmologi budaya meninggalkan jejak 

budaya. Secara tidak langsung, masyarakat Iban tidak mempersembahkan budaya tetapi ia 

menjelaskan fenomena kebudayaan dipengaruhi oleh lingkungan mereka. Interpretasi simbol 

dalam puisi pengap gawai pangkung tiang neratif budaya diperturunkan sebagai amalan dan 

kepercayaan. Kesinambungan budaya ini kekal teguh kesan kefahaman tafsiran dan penilaiaan 

yang jitu. Kebudayaan orang Iban hasil dari kelakuan yang konsisten dipelajari dari 

pengalaman. Ia terbentuk melalui sejarah orang Iban mengamalkannya dan mempercayainya 

secara rasional, eksplisit dan implisit (Chemaline, 2011).  

 

Puisi ini kaya dengan nilai-nilai kebudayaan diterjemahkan melalui pelbagai jenis 

simbol-simbol medium komunikasi orang Iban. Simbol seperti piring, tiang pemun dan 

sebagainya pengaturcaraan berstruktur adat dan kebudayaan orang Iban. Penilaian simbol 

membawa kepada makna budaya secara mendalam yang disantuni melalui teks puisi pengap 

gawai pangkung tiang. Neratif budaya yang menjadi amalan dan kepercayaan penting untuk 

mengekalkan kelestarian budaya dan identiti orang Iban (Rubinstein, 1973). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Rangkap puisi ini “Akai..akai... Nama ambi kita bangat nenjang, bangat malu, bangat 

nuku, bangat nenjang, eh..kami mandam, kami nyempalang” simbol lemambang mengejutkan 

tiang pemun (tiang utama). Tujuannya ialah tiang bangun dan tidak leka serta mendengar 

permintaan tuan rumah. Menurut Lemambang Ukat Anak Chundi (2024), tiang rumah yang 

telah lama didirikan diibaratkan sedang tidur. Tiang ini perlu mereka kejutkan. Nilai-nilai 

kebudayaan ini perlu diwariskan kerana mempunyai nilai spiritual yang menjadi amalan dan 

kepercayaan orang Iban. Tiang ditafsir sebagai lambang kekuatan, kestabilan dan kelangsungan 

hidup penghuni rumah. Nilai-nilai budaya ini menggambarkan generasi akan datang perlu 

Akai..akai... 

Nama ambi kita bangat nenjang, 

Bangat malu, bangat nuku, bangat nenjang, 

Eh..kami mandam, kami nyempalang, 

Laban kami nyangking ke piring, 

Nyangking ke ading,  

Piring 8, piring 10, piring separuh, piring lebat, piring 

sarat, 

Udah disangking piring deka nyadi tiang batu, tiang lunsu, 

Tiang belimpah, tiang tuah, tiang pesaka, tiang seribu 

guna, 

Endur orang diau, endur orang bekuau. 

 

 

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio 

Transkripsyen, 29 Mei 2023. 

 

 
 



[49] 
 

mendirikan tiang pemun menjadi lambang penyatuan dan menjaga kelangsungan budaya masa 

akan datang. Warisan ini menjamin ritual dan amalan ini terus menjadi kepercayaan menyeru 

roh-roh atau semangat alam terlibat bersama memberkati rumah. Bagi mengukuhkan amalan 

dan kepercayaan ini, ritual miring perlu dijalankan seperti rangkap pengap “laban kami 

nyangking ke piring, nyangking ke ading, piring 8, piring 10, piring separuh, piring lebat, 

piring sarat, udah disangking piring deka nyadi tiang batu, tiang lunsu,”. Ritual miring sebagai 

pengukuh kepada kepercayaan orang Iban (Noria Tugang et., 2017). Konteks nilai budaya, 

piring dalam puisi ini melambangkan memohon keberkatan dan kesejahteraan dari dewa. 

Penilaiaan keberkesanan pengamalan kepercayaan ini dapat dibuktikan melalui peranannya 

sebagai makna spiritual. Ia berupa medium komunikasi antara orang Iban dengan dunia roh 

untuk saling hormat menghormati. Generasi sekarang acap kali mendengar puisi 

dipersembahkan dapat memahami makna mendalam simbol piring sebagai tulang belakang 

warisan budaya orang Iban mesti diteruskan.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Seterusnya perbincangan diteruskan dengan penilaian interpretasi simbol manuk 

sabung (ayam sabung) dalam memberikan nilai kebudayaan kepada orang Iban. Menurut 

Lemambang Ukat anak Chundi (2024) dan Chemaline (2011), ayam sabung merupakan 

binatang belaan dewa yang menetap di Panggau Libau. “ Pepesap dikepit Keling disabung Laja, 

dibiau selanjau ijau manuk sabung” bermaksud dewa Keling dan Laja bersama-sama 

membawa ayam sabung sebagai binatang peliharaan. 

 

Penggunaan simbol ayam sabung menjadi dominan dalam puisi pengap gawai 

pangkung tiang. Ayam sabung manifestasi keberanian dan meramal nasib. “ Peda langgai 

manuk nyau lentuk-lentuk, Lemambang Puna nyau kelah-kelah bejalai, ngumbai seduai bebai 

minta manuk biak, nadai terpedaka seduai nilik penepan manuk biak, nemu ga tudah aku 

dibaika kita selanjau ijau manuk banda” bermaksud ayam sabung sentiasa dibawa oleh mereka 

kemana-mana sahaja. Ini melambangkan ayam sabung sangat penting dalam kehidupan orang 

Iban. Aktiviti sabung ayam sebagai kaedah untuk orang Iban meramal kejadian masa depan 

(Guang, 2003). Sebagai tambahan, Lemambang Ukat anak Chundi (2024), menyimpulkan 

penggunaan ayam sabung dalam puisi ini memberi nilai budaya seperti mengajar orang Iban 

erti bersyukur, pengorbanan dan perjuangan hidup pada masa depan seperti mana para dewa 

contohnya Keling dan Orang Panggung berjuang menempuh cabaran hidup mengikut legenda. 

Kesannya, ia memberikan pemahaman kepada orang Iban menghindari nasib tidak baik dan 

menerima takdir pada masa depan. Generasi masa depan patut belajar meramal masa depan 

menggunakan simbol ayam sabung yang memberikan semangat dan kekuatan spiritual 

dipeturunkan secara lisan. 

Peda langgai manuk nyau lentuk-lentuk, 

Lemambang Puna nyau kelah-kelah bejalai, 

Ngumbai seduai bebai minta manuk biak, 

Nadai terpedaka seduai nilik penepan manuk biak, 

Nemu ga tudah aku dibaika kita selanjau ijau manuk 

banda, 

Pepesap dikepit Keling disabung Laja, 

Dibiau selanjau ijau manuk sabung, 

 

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio 

Transkripsyen, 29 Mei 2023. 

 

 

 

 
 



[50] 
 

 

 

 

 

 

 

Puisi pengap gawai pangkung tiang menghubungkait budaya mereka dengan alam 

kosmos. Ini membuktikan nilai budaya mereka disokong oleh keseimbangan ekosistem alam 

dan alam semester. “Datai di ruai lalu betungga mua, betentang mata enggau Antu Ribut Kudi” 

bermaksud mereka membawa hajat bersua muka dengan dewa angin. Penilaian peranan dewa 

angin membawa kepada pemahaman orang Iban terhadap keseimbangan kosmologi antara 

dunia manusia dengan dunia roh. Ini memberi kesan kepada interpretasi simbol alam dan 

simbol alam kosmos berfungsi untuk mengekalkan keharmonian manusia (Fox & Sather, 1996). 

Secara tidak langsung menyampaikan pengajaran kepada orang Iban untuk menjaga 

keseimbangan alam. Naratif dalam puisi ini dapat mengekalkan budaya orang Iban terus hidup 

mengikut peredaran zaman.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Keberkesanan interpretasi simbol dapat dinilai melalui rangkap puisi “didinga kekutap 

sida aki bisi burung, disumpah Bejampung ke digela Bujang Geliga, bisi dikenang sida aki 

Balang Seribu Guna, ngayuka nuan gayu guru nguan menua, tuah belimpah chukup 

beruntung.” bermaksud bunyi burung seperti burung bejampung (cristed jay) memberi kesan 

positif kepada orang Iban supaya panjang umur dan memperolehi tuah. Kesan ini turut diikuti 

dengan upacara korban untuk mengabadikan diri kepada dewa/Petara (Lemambang Ukat anak 

Chundi, 2024). Gabungan struktur puisi dengan upacara ini meneguhkan amalan dan 

kepercayaan orang Iban sehingga menyebabkan dewa merestui pemintaan mereka. Tradisi ini 

disampaikan secara simbolik dalam puisi pengap gawai pangkung tiang untuk menunjukkan 

kepada generasi sekarang pentingnya memahami budaya warisan dalam kehidupan spiritual. 

Jika tidak diamalkan, ia akan menggugat amalan dan kepercayaan tradisi terus dipertahankan. 

Oleh itu, orang Iban perlu memahami nilai-nilai kebudayaan yang diterjemahkan dalam puisi 

ini bukan sekadar menilai interpretasi simbol dari aspek luaran diksi puisi. 

 

 

KESIMPULAN 

 

Konsep amalan dan kepercayaan dalam puisi pengap gawai pangkung tiang berkaitan dengan 

kelestarian budaya untuk dipertahankan. Sesuatu yang dipercayai menjadi amalan kepada 

masyarakat Iban. Kesannya, membentuk fikiran dan anggapan masyarakat Iban untuk 

mengamalkannya secara tradisi. Puisi pengap gawai pangkung tiang mempunyai nilai budaya 

yang tersurat dan tersirat. Nilai budaya yang terangkum dalam puisi ini iaitu etika (akhlak), 

Datai di ruai lalu betungga mua, 

Betentang mata enggau Antu Ribut Kudi. 

 

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio 

Transkripsyen, 29 Mei 2023. 

 

 

 

 
 

Didinga kekutap sida aki bisi burung, 

Disumpah Bejampung ke digela Bujang Geliga, 

Bisi dikenang sida aki Balang Seribu Guna, 

Ngayuka nuan gayu guru nguan menua, 

Tuah belimpah chukup beruntung. 

 

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio 

Transkripsyen, 29 Mei 2023. 

 

 

 

 
 



[51] 
 

kepercayaan, pendidikan, estetik dan kebudayaan. Nilai budaya ini telah menjadi pengaturan 

hidup masyarakat Iban yang patut dipertahankan untuk diamalkan. Unsur-unsur ini menjadikan 

puisi pengap gawai pangkung tiang mengarah kepada tujuan membudayakan puisi invokasi 

dalam kehidupan orang Iban. 

 

 

RUJUKAN 

 
Abdul, H. (2011). Konsep Keindahan dalam Kesusasteraan Melayu Tradisional. Pendeta Jurnal Bahasa 

dan Sastera Melayu, 2,99-117. 

 

Bogdan, R.C. & Biklen, S.K., (2007). Qualitative Research for Education: An Introduction to Theory 

and Methods (5th. Edition). Allyn & Bacon. 

 

Braun, V. & Clarke, V. (2006). Using Thematic Analysis In Psychology. Qualitative Research In 

Psychology, Vol. 3(2)p.77-101.  

 

Chemaline, O. (2011). Waris Daya Idup Iban Vol. I, II, & II. Pegari Iban Production.  

 

Cristina, P. (2007). An Encyclopedia of Shamanism. The Rosen Publishing Group Inc. 

 

Chua, Y. P. (2011). Kaedah Penyelidikan. McGraw-Hill.  

 

Fathin, N. A. R. & Azhar, Hj. W. (2018). Pendidikan Sastera Melayu Memperkukuhkan Pembinaan 

Karakter Pelajar. Jurnal Peradaban Melayu, Jilid 13, 1-14. 

 

James J. G. (2003). Cultural Change, Adaptation and Natural Resource Use By The Iban Of Sarawak, 

Malaysia. Michigan University.  

 

Levi-Strauss, C. (1972). Struktur Anthropology. Harmond-Sworth: Penguin.  

 

Mana, S. (2001). “Teori Semiotik: Tanda Bahasa dan Wacana Sastera” dlm. Jurnal Bahasa. Jilid 1, Bil. 

2, Jun. Hlm.202. 

 

Mazarul, H. (2017). Tesis Fungsi Simbol Dalam Mantera Melayu Berdasarkan Model  

 Peirce Hashim Awang. Universiti Pendidikan Sultan Idris.  

 

Nasrimi. (2021). Mitos-Mitos dalam Kepercayaan Masyarakat. Serambi Akademica, Jurnal Pendidikan, 

Sains dan Humaniora. Vol.9, No.11, Disember 2021. 

 

Noria, T. (2014). Pua Identiti dan Budaya Masyarakat Iban. Universiti Malaysia Sarawak. 

 

Noria, T., Hashim, A. & Anna, D. etb. (2017). The Iban Visual Culture: Miring. In:Semiotic: Perception 

and Reprentation in the arts. Unimas Publisher, UNIMAS, pp.18-21. 

 

Othman, L. (2017). Penyelidikan Kualitatif. Pengenalan Kepada Teori dan Metode. Universiti 

Pendidikan Sultan Idris. 

 

Peirce, C. S. (1965). Collected Papers of Charles Sanders Peirce (Vol. I & Vol. II). London: Belknap 

Press of Harvard University Press. 

 

 Richards, A.J. (1959). “The Iban People (1)” dlm. Tom Harrison (ed.) The People of  Sarawak. 

Sarawak Museum, hlm. 9-27. 

 

Rubenstein, C. (1973). Poems of Indigenous Peoples of Sarawak. In Sarawak Museum  

 Journal. Vol.XXL. N0. 42, Parts I and II (July).  

 



[52] 
 

Sidek, M. N. (2002). Reka Bentuk Penyelidikan:Falsafah Teori dan Praktis. Percetakan Info MEDITASI 

Sdn. Bhd.  

 

Sutlive, V.H. (1989). The Iban In Historical Perspective. Sarawak Museum Journal XL 

(Special issue 4, pt 4. No. 61): 33-44. 

 

Uchibori, M. (1983). The Ghosts Invited: The Festival For The Dead Among The Iban of  

 Sarawak. East Asian Cultural Series. 

 

Vinson & Joanne, S. (2001). The Encyclopaedia of Iban Studies. Tun Jugah Foundation & The Borneo 

Research Council. 

 

TEMU BUAL 

Dr. Lambat Anak Lindong, (2025, Februari 26). Penyelidik Seksyen Etnik Iban, Majlis Adat dan 

Istiadat Negeri Sarawak. Kota Samarahan.  

Lemambang Ukat Anak Chundi, (2024, Disember 23). Rumah Melaka, Nungang. Pakan. 

 

 

 

 

 


