INTERPRETASI SIMBOL DALAM PUISI PENGAP GAWAI PANGKUNG
TIANG PEMANGKIN PENGUKUHAN NILAI-NILAI BUDAYA

THE INTERPRETATION OF SYMBOLS IN THE POETIC CHANT PENGAP
GAWAI PANGKUNG TIANG AS A CATALYST FOR THE REINFORCEMENT
OF CULTURAL VALUES

Bejamin Anak Liam!
Rosliah Kiting?

1.2 Fakulti Bahasa dan Komunikasi, Universiti Pendidikan Sultan Idris, 35900, Tanjong
Malim, Perak

bejamin6859@gmail.com™

Dihantar/Received: 08 Jul 2025 | Penambahbaikan/Revised: 01 Dec 2025
Diterima/Accepted: 05 Dec 2025 / Terbit/Published: 25 Dec 2025

DOI: hitps://doi.org/10.51200/ga.v15i2.7146

ABSTRAK

Kajian ini bertujuan untuk menilai interpretasi simbol dalam puisi pengap gawai pangkung
tiang perspektif amalan dan kepercayaan masyarakat Iban. Puisi pengap dilafazkan oleh
pemuisi (lemambang) semasa upacara mengap. Puisi ini kaya dengan imaginasi, simbol, tanda
dan penanda menghimpunkan budaya, adat dan nilai yang perlu dihayati serta difahami.
Masyarakat Iban kurang berminat mempelajari puisi ini berpunca dari kurang kefahaman
memahami makna tersurat dan tersirat puisi pengap. Kesukaran untuk meneruskan kelestarian
puisi ini terus terencat kerana pemilik budaya kurang kefahaman terhadap simbol sebagai agen
penyampai nilai kebudayaan. Pendekatan kualitatif telah digunakan dalam kajian ini dengan
menggunakan kajian lapangan dan kepustakaan. Teks puisi pengap gawai pangkung tiang dan
soalan temu bual semi-berstruktur sebagai instrumen untuk merungkai nilai budaya. Data-data
diperolehi telah dianalisis menggunakan Model Bogdan dan Biklen (2007). Sampel kajian
diperoleh daripada dua orang pakar budaya. Pemilihan sampel dijalankan berlandaskan
kewibawaan dan kemahiran mereka dalam puisi pengap gawai pangkung tiang. Dapatan kajian
mendapati Kelestarian dan daya tahan mengamalkan puisi pengap gawai pangkung tiang
sangat bergantung kepada keberkesanan melaksanakannya dikukuhkan oleh kepercayaan
tradisional. Pengukuhan nilai-nilai budaya ialah keterangkuman etika, kepercayaan,
pendidikan, estetik dan kebudayaan. Implikasi kajian dapat dijadikan sumber rujukan untuk
pengkaji sastera rakyat dan penerus kesinambungan legasi budaya.

Kata Kunci : puisi, simbol, pengap, gawai pangkung tiang.

(35]


mailto:bejamin6859@gmail.com*
https://doi.org/10.51200/ga.v15i2.7146

ABSTRACT

This study aims to evaluate the interpretation of symbols in the pengap gawai pangkung tiang
poem from the perspective of Iban cultural practices and beliefs. The pengap poem is recited
by the lemambang (ritual poet) during the ngap ceremony. Rich in imagination, symbols, signs,
and signifiers, the poem encapsulates elements of culture, customs, and values that ought to be
appreciated and understood. However, there is a noticeable lack of interest among the Iban
community in learning this poetic tradition, largely due to limited understanding of both the
explicit and implicit meanings embedded in the pengap text. The sustainability of this poetic
tradition is increasingly at risk as cultural bearers struggle to grasp the symbolic aspects that
function as transmitters of cultural values. A qualitative approach was employed in this study
through fieldwork and literature review. The pengap gawai pangkung tiang text and semi-
structured interview questions were used as instruments to uncover cultural values. The
collected data were analysed using the Bogdan and Biklen (2007) Model. The study sample
consisted of two cultural experts, selected based on their authority and expertise in the pengap
gawai pangkung tiang tradition. Findings indicate that the sustainability and resilience of
practising the pengap gawai pangkung tiang poem strongly depend on the effectiveness of its
performance, reinforced by traditional belief systems. The reinforcement of cultural values
encompasses ethics, belief, education, aesthetics, and cultural heritage. The implications of this
study offer a valuable reference for folklorists and serve to support the continuity of cultural
legacy.

Keyword: poem, signs, pengap, gawai pangkung tiang.

PENGENALAN

Masyarakat Iban berupaya membentuk cara hidup yang komplek kerana kehidupan sosial
berlaku di rumah panjang. Kehidupan bersosial di rumah panjang yang diturunkan ke generasi
berikutnya telah membentuk identiti kaum Iban. Identiti kaum Iban banyak diterjemahkan
semasa mereka mengatur kehidupan termasuk nilai utama, rutin harian, hukum serta pantang
larang. Mereka yang mendiami rumah panjang terdiri daripada sanak saudara maka penekanan
konsep kesejahteraan, perpaduan dan keharmonian hidup amat diutamakan (Noria, 2014).
Elemen kebudayaan yang terbentuk melalui unsur alam menjadi inspirasi dalam penghasilan
karya puisi pengap gawai pangkung tiang. Pengkaji perlu mempunyai pengetahuan yang luas
tentang kebudayaan orang Iban untuk memahami sesuatu karya. Setiap ungkapan pemuisi
seperti lemambang dizahirkan dalam puisi pengap saling berhubung dengan sistem kehidupan
masyarakat. Sistem bahasa pemuisi mempengaruhi idea kepengarangan dalam puisi pengap.
Segala fenomena di luar karya dengan kebudayaan orang Iban akan dihubungkan oleh
lemambang melalui puisi sekiranya simbol-simbol dapat dianalisis secara komprehensif.

SOROTAN LITERATUR

Menurut kajian Rubinstein (1973), pengap ialah puisi yang unik jika dilihat dari perspektif
pengamal budayanya. Orang Iban mempercayai kehadiran para utusan dan cara berkomunikasi
dengan dewa dapat dilakukan melalui puisi pengap. Kedatangan dewa atas jemputan melalui
perayaan (gawai), cara kedatangan dan kewujudan mereka dapat dirasai melalui lafazan puisi
pengap. Kajian ini terlalu umum hanya menerangkan tentang puisi pengap. Struktur rangkap
dan pembentukkan rangkap pengap tidak diterangkan. Kelebihan kajian ini kerana melihat
unsur sastera dari kaca mata orang Iban. Adat dan budaya orang Iban dicipta melalui puisi
pengap dan menjadi sistem kepercayaan mereka untuk dipeturunkan kepada generasi
seterusnya. Dengan mengambil contoh kepercayaaan orang Iban terhadap dewa (Pefara) hadir

(36]



ke perayaan tersebut dan membantu mereka walaupun tidak dapat dilihat menggunakan mata
kasar (Uchibori, 1983). Kajian mendapati teks puisi pengap mengetengahkan ayat yang
bercorak tetap dan berbentuk prosa dengan memiliki unsur asli. Oleh kerana kajian ini terlalu
umum maka dapat dijelaskan bahawa jenis dan kepentingan pengap bergantung kepada sifat
atau fungsi upacara atau perayaan ritual yang hendak diraikan.

Hasil dapatan kajian James Joshua Guang (2003), puisi pengap sebagai prosa neratif
pengembaraan orang Iban di beberapa kawasan di Sarawak serta menggunakan simbol alam
sekeliling yang terdapat di kawasan penghijrahan. Proses penghijrahan diceritakan dalam teks
pengap seperti pergerakan orang Iban dari Kalimantan Barat ke Batang Ai. Dikaji secara lebih
spesifik lagi ayat dalam puisi ini menyebut perjalanan Ambau dari Pengkalan Tabau
menyeberangi sungai Tawang seterusnya bergerak ke Skrang, Bangat dan Entanak untuk
mempelajari puisi pengap. Hasil kajian ini telah memberikan gambaran umum kepada kajian
yang dijalankan iaitu pemikiran lemambang boleh dilihat dalam puisi pengap ketika
menceritakan pengembaraan orang Iban. Lemambang menyanyikan puisi ini bagi menceritakan
pengamatan beliau untuk diterjemahkan dalam teks puisi pengap. Dapatan kajian telah
menemui hubungkait asal usul puisi pengap yang diajar oleh Lau Moa dengan perayaan gawai
burung (Sutlive & Sutlive, 2001). Pemikiran lemambang terhadap alam ghaib dapat
dikenalpasti apabila mereka menjemput roh nenek moyang dan dewa untuk hadir ke perayaan
gawai. Kepercayaan ini perlu dirungkai dengan memahami kesan interpretasi simbol dalam
puisi pengap sebagai mekanisme pengukuhan nilai budaya untuk meneruskan kelangsungan
pengamalannya.

Kajian Tom Harrison (1965) bertajuk The Humanities and Social Sciences of Southeast
Asia di Royal Netherlands Institute of Southeast Asian Study mengkaji penggunaan papan turai
kepada lemambang untuk mengingat dan mempelajari puisi pengap. Penemuannya
menunjukkan papan turai sangat bermanfaat digunakan oleh lemambang untuk mengingat teks
puisi invokasi kerana menggunakan simbol dan gambar. Papan turai selalu digunakan untuk
mengingat seterusnya melafazkan puisi pengap gawai umai, pengap gawai batu dan pengap
gawai burung serta puisi sabak (Sutlive 2001). Penggunaan simbol dalam papan turai bukan
dilihat sebagai simbol tetapi memerlukan kefahaman mendalam Ilemambang untuk
mentafsirnya. Tafsiran ini memudahkan lemambang untuk mengingat simbol yang sinonim
dengan budaya orang Iban (Chemaline, 2011). Terdapat persamaan dapatan kajian dengan
James Joshua Guang (2003) iaitu puisi pengap yang dilafazkan menceritakan kronologi
perjalanan para dewa dari dunia panggau libau turun ke bumi. Pengap sejenis puisi neratif
kerana menceritakan keberanian dewa yang memiliki kuasa ‘supernatural’ mampu menjaga
kawasan tanaman dan mengalahkan musuh. Puisi pengap menyebut setiap deiti berdasarkan
fungsi dan susun lapis mereka. Sebagai contoh, dapatan kajian menemui kehadiran dewa utama
Singalang Burung kerana lambang kepada dewa peperangan bersama isterinya Endu Sudan
Berinjan Bungkung. Bagi menghargai kehadiran dewa dan mengucapkan kesyukuran, tuan
rumah menyediakan piring (persembahan sajian) untuk Pefara (Sandin, 1977). Nilai-nilai
budaya seperti ini perlu dihebahkan kepada masyarakat Iban supaya mereka menghargai
kesusasteraan sendiri.

PERMASALAHAN KAJIAN

Setiap lafazan puisi pengap gawai pangkung tiang terjemahan norma hidup berkaitan dengan
nilai serta makna tersurat dan tersirat berdasarkan perspektif budaya pemiliknya. Normalisasi
masa kini, generasi muda kurang memahami atau masih kabur tentang setiap ungkapan yang
dilafazkan oleh pemuisi pengap seperti lemambang. Bagi kesinambungan tradisi ini, sangat
wajar setiap ungkapan puisi pengap gawai pangkung tiang dirungkai dan didokumensikan
sebagai rujukan orang Iban selaku pewaris dan pemilik budaya. Puisi pengap sangat unik
kerana mengandungi khazanah sastera yang sangat bernilai untuk difahami kerana
mengandungi rangkuman nilai estetika dan simbol belum diterokai dalam bidang kesusasteraan

(37]



masyarakat Iban. Menurut Levi-Strauss (1972), pola pemikiran manusia mampu ditafsir setelah
diterjemahkan melalui penghasilan teks sastera sekiranya difahami dan dianalisis secara
terperinci. Maksudnya, teks sastera menyediakan info bermaklumat bagi mengetahui tujuan
perlakuan sosial berlaku setelah menyusun dan memahami bagaimana ia berlaku dalam
sesebuah masyarakat. Kemurnian nilai-nilai budaya dalam puisi pengap gawai pangkung tidak
dirungkai, difahami dan disebarkan memberi kesan negatif kepada daya tahan serta kelestarian
pengamalannya pada masa depan.

OBJEKTIF KAJIAN

Objektif kajian ialah menilai interpretasi simbol dalam puisi pengap gawai pangkung tiang
perspektif amalan dan kepercayaan.

METODOLOGI KAJIAN

Penyelidikan ini mengaplikasikan kaedah kualitatif untuk menilai interpretasi simbol
dalam puisi pengap gawai pangkung tiang. Tujuan mengaplikasikan kaedah ini kerana ruang
lingkup kajian mengkaji budaya iaitu sejenis leka main orang Iban yang diamalkan mereka
dalam konteks kehidupan sebenar. Tingkah laku sekelompok masyarakat dapat dilihat daripada
budaya seperti kepercayaan, nilai dan sikap (Sidek Mohd. Noah, 2002). Ini bermaksud, budaya
orang Iban boleh difahami melalui pengamalan budaya yang melambangkan atau cerminan
kepada tindakan mereka. Pengamatan ini bertujuan untuk memahami kepercayaan, nilai estetik,
perspektif dan motivasi (Othman, 2017).

Kaedah kualitatif sangat relevan diterapkan dalam kajian ini kerana budaya kaum Iban
tidak boleh dilihat dari satu perspektif atau satu sudut sahaja. Triangulasi data diperlukan
supaya puisi pengap gawai pangkung tiang dapat dikaji secara sistematik. Tujuan triangulasi
data digunakan untuk mengumpul data dari perspektif-perspektif yang berbeza bagi
menyelesaikan pemasalahan kajian (Chua Yan Paw, 2011:8). Maka, kesahan dan
kebolehpercayaan yang tinggi kepada hasil kajian dapat diperolehi.

Puisi Pengap Gawai Pangkung Tiang

v

—>
Pakar Adatb Teori Semiotik Kajian Kepustakaan
o Lemambang Charles Sander e Literatur
e Pengkaji Peirce (1965) berkalta'n o
budaya e  Transkripsi puisi
pengap

Rajah 1: Triangulasi Data Diubahsuai dari Chua Yan Piaw (2011)

Bagi mengukuhkan triangulasi data kajian ini mengumpulkan data melalui participant
observation. Proses tersebut menerapkan teknik pemerhatian di lapangan, temu bual (sama ada
temu bual secara formal atau tidak formal), dan bandingkan data melalui analisis dokumen di
perpustakaan. Penyelidikan di lapangan memerlukan kajian ini mengambil tindakan dinamik
atau fleksibel supaya dapat mengumpulkan data mengikut realiti kehidupan sebenar (Black &
Campion, 1976). Sebagai contoh, semasa menjalankan pemerhatian dan temu bual, pengkaji

(38]



tidak perlu terikat kepada soalan yang telah disediakan tetapi memerlukan ketajaman mengesan
data relevan supaya soalan dapat dikembangkan untuk mengumpul data sebanyak mungkin.
Setelah pengumpulan data di lapangan dikelompokkan, perbandingan antara data sumber kedua
dengan data temu bual perlu menjalani proses analisis dokumen supaya data lebih absah.

PRINSIP-PRINSIP TEORI SEMIOTIK CHARLES SANDERS PEIRCE

Rasional pemilihan teori semiotik Charles Sanders Peirce kerana penegasan teori menerangkan
kajian bahasa wajar dilaksanakan secara sistematik dan saintifik bukan sekadar andaian atau
hipotesis semata-mata. Konsep pertama yang perlu difahami pengkaji bahasa ialah fungsi
bahasa sebagai alat komunikasi yang dijelmakan melalui tanda-tanda. Konsep tanda menurut
Peirce (1965) dlm. Mana Sikana (2001), menyatakan simbol-simbol merangkumi gambar dan
angka. Keterangan ini membuktikan konsep simbol mengambil kira semua jenis bidang di
lapangan untuk mengkaji bahasa dalam bentuk tanda wajar menggunakan teori ini. Bahasa
mempunyai sistem yang wujud dalam bentuk kod-kod serta terikat dengan satu sama lain.
Pendekatan semiotik Peirce ini dapat merungkai pola dan proses penciptaan sastera sehingga
melahirkan sistem karya.

Konsep kedua ialah teori ini dapat meneroka perhubungan sistem karya dengan
pengaruh luaran yang dapat melahirkan sebuah karya (Mana Sikana, 2001. Bagi maksud ini,
kita dapat melihat sistem luaran seperti alam sekeliling semasa lemambang melafazkan puisi
pengap gawai pangkung tiang boleh mempengaruhi pembentukan karya. Jadi, wujud unsur
alam yang saling berhubung kait dengan karya puisi ini. Tambahan lagi, elemen kebudayaan
yang terbentuk melalui unsur alam menjadi inspirasi dalam penghasilan karya puisi pengap
gawai pangkung tiang. Pengkaji perlu mempunyai pengetahuan yang luas tentang kebudayaan
orang Iban untuk memahami sesuatu karya. Setiap ungkapan pemuisi seperti lemambang
dizahirkan dalam puisi pengap saling berhubung dengan sistem kehidupan masyarakat. Sistem
bahasa pemuisi mempengaruhi idea kepengarangan dalam puisi pengap. Segala fenomena di
luar karya dengan kebudayaan orang Iban akan dihubungkan oleh lemambang melalui puisi
sekiranya simbol-simbol dapat dianalisis secara komprehensif.

Konsep ketiga ialah semua simbol dizahirkan dalam karya mempunyai peranan
tersendiri. Tafsiran terhadap simbol ini dibuat terperinci, penuh perhatian dan berhati-hati agar
tidak merosakkan nilai karya itu (Koon, 1987). Sekiranya tidak diambil berat atau terlepas
pandang menyebabkan karya itu tidak bernilai. Semiotik Peirce berpegang kepada prinsip,
semua simbol perlu dihargai kerana kata-kata itu mempunyai pengertian. Oleh itu, Semiotik
Peirce menegaskan penggunaan simbol sebagai permulaan kepada sesebuah karya. Setiap kata-
kata lemambang dalam puisi pengap gawai pangkung tiang wajar diselidiki dengan penuh
ketelitian. Estetika sesebuah karya seperti puisi pengap dapat dinilai kerana simbol-simbol
dapat difahami oleh pengkaji untuk diterjemahkan dalam penulisan ilmiah sebagai rujukan
generasi akan datang.

Konsep seterusnya ialah semua karya mempunyai nilai tersendiri. Nilai-nilai karya
sastera dapat dilihat dari pandangan berbeza. Contohnya, penggunaan teori berbeza
menyebabkan nilai sesuatu karya berbeza. Semiotik Peirce sangat menekankan penggunaan
simbol dalam sesebuah karya. Ini membuktikan setiap genre dalam karya mempunyai
keistimewaan tersendiri sekiranya dimuatkan dengan simbol. Setiap simbol yang digunakan
berdasarkan konteks bukan membandingkannya dengan karya lain (Kristeva, 1990). Dapat
dilihat melalui puisi pengap gawai pangkung tiang, simbol digunakan memberikan tafsiran
berbeza sekiranya digunakan untuk konteks berbeza. Simbol burung dalam puisi pengap gawai
burung boleh membawa musibah atau kebaikan kepada petani. Namun, simbol burung yang
wujud dalam puisi pengap gawai pangkung tiang memberikan petanda yang baik kepada
pemilik rumah.

(39]



ANALISIS DATA

Kajian ini memilih teknik analisis data menggunakan analisis tematik yang sejajar dengan
kajian kualitatif. Analisis tematik diaplikasikan untuk memecahkan data kepada tema-tema
yang bersesuai berlandaskan objektif kajian (Braun & Clarke, 2006). Pengkaji mengupas data-
data kualitatif yang ditemui di lapangan untuk membuat hubung kait pola-pola yang terjadi
dalam kajian. Menurut Holoway & Todres (2003) menerangkan analisis tematik sangat
berkesan untuk menganalisis data kualitatif.

Analisis Tematik

Model Tesch (1990) Analisis Secara Serentak Bogdan &
ipsi Biklen (2007
e Transkripsi temu iklen (2007)
bual e Soalan temu bual semi-struktur

Rajah 2: Proses Analisis Data Tematik.

Setelah mendapatkan data temu bual serta membuat transkripsi, pengkaji membuat
analisis terhadap transkripsi temu bual tersebut melalui model Tesch (1990). Model ini
digunakan untuk menyusun kod-kod mengikut kategori sebelum dipecahkan kepada tema
berdasarkan objektif kajian. Setelah data selesai melalui analisis secara serentak Bogdan &
Biklen (2007) dan analisis model Tesch (1990) maka data tersebut perlu disusun mengikut kod
tertentu. Langkah ini memudahkan susunan kod kerana telah melalui dua proses sebelum nya.
Ini menjadikan analisis data lebih sistematik dan efisien. Pengkaji tidak perlu berusaha untuk
mengenalpasti kod dalam setiap rangkap data temu bual atau transkripsi puisi pengap gawai
pangkung tiang. Pengkaji hanya perlu mengeluarkan kod tersebut dan menyusunnya mengikut
tema yang telah ditetapkan berdasarkan objektif kajian. Pengkaji dibenarkan untuk menambah
nota tambahan selepas memahami makna tersembunyi dalam teks.

DAPATAN KAJIAN DAN PERBINCANGAN

Sastera dan nilai-nilai budaya sesuatu yang tidak dapat dipisah. Sastera tanpa makna dianggap
tidak bernilai kepada pemilik budaya. Ia ibarat tanpa hala tuju dalam penghasilan sastera.
Interpretasi simbol dalam puisi pengap gawai pangkung tiang terbina dari inspirasi kehidupan
orang Iban bermotifkan nilai dan aturan hidup mereka. Nilai-nilai ini mengandungi unsur
norma kehidupan seperti ilmu pengetahuan, kesenian, pengaruh, sosial-budaya dan ekonomi
(Nasrimi, 2021). Dalam konteks budaya masyarakat Iban, budaya ialah hasil peninggalan harta
pusaka nenek moyang yang ditiru dalam kehidupan seharian sebahagian daripada amalan dan
kepercayaan. Kelestarian dan daya tahan mengamalkan puisi pengap gawai pangkung tiang
sangat bergantung kepada keberkesanan melaksanakannya dikukuhkan oleh kepercayaan
tradisional (Chemaline, 2011). Pengukuhan nilai-nilai budaya ialah keterangkuman etika,
kepercayaan, pendidikan, estetik dan kebudayaan.

[40]



Etika (Akhlak)

Simbol dalam puisi pengap gawai pangkung tiang mengandungi nilai sentimental
masyarakat terutamanya menonjolkan akhlak kesopanan dan cerminan tingkah laku masyarakat
Iban sama ada menggunakan simbol binatang, mitos atau legenda. Tafsirannya berdasarkan
watak yang dimainkan oleh simbol berlandaskan kepercayaan orang Iban. Berdasarkan
kepercayaan mereka, penciptaan simbol berkait dengan tingkah laku kehidupan seharian
manusia untuk memberikan kesan secara tidak langsung kepada orang Iban (Lemambang Ukat
anak Chundi, 2024). Puisi pengap gawai pangkung tiang cuba menyampaikan kehalusan budi
bahasa orang Iban. Budi bahasa merupakan pegangan nilai yang sangat tinggi dalam kehidupan
orang Iban. Oleh sebab itu orang Iban sangat menghormati tetamu, orang tua dan sebagainya.
Nilai ini menjadi ukuran paling tinggi menentukan personaliti orang Iban terutamanya wanita
sebagai simbol dewi Kumang sinonim dengan keanggunan.

Peda kaki iya digembalka enggau taji temaga,

Ke bekebatka benang sua Kumang Dara Cherida,
Dipasukka sida kain tating, diangkunka bini Segangga
Ganggai,

Enggi Endun Kumang Beriak Sanggai,

Dinga tak taing-taing,

Munyi naning bening-ning bedua pemakai,

Peda dih sanggul enggi Endun Kumang Mereti,

Nyau baka tanchang Aki Lang Menaul Rimba,

Nyau lentur baka buah lebat merurai,

Pia mega jelepi sanggul gantung enggi Endu Kumang
Melepung,

Ngagai perau indu bandung,

Enggi Bujang Setungga Gungung,

Begamal lepung-lepung,

Jagang-jagang anang jejagang.

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio
Transkripsyen, 29 Mei 2023.

Simbol dewi Kumang sentiasa diketengahkan dalam puisi pengap gawai pangkung
tiang. Melalui teks puisi pengap, pembaca dapat mentafsir watak keanggunan wanita
disimbolkan melalui dewi Kumang. “ Peda dih sanggul enggi Endun Kumang Mereti, nyau
baka tanchang Aki Lang Menaul Rimba, nyau lentur baka buah lebat merurai”. Penceritaan
watak dewi Kumang digambarkan melalui cara berpakaiannya, berjalan dan kekemasan
rambutnya. Dewi Kumang simbol seorang wanita yang mengutamakan penampilan diri
sehinggakan rambutnya diikat rapi. Motifnya untuk mendedahkan masyarakat Iban tentang
kecantikan dan keaslian tingkah laku wanita sebagai teladan generasi sekarang (Lambat Anak
Lindong, 2025). Sifat-sifat seperti dewi Kumang memberikan panduan kepada para lelaki
mencari calon isteri yang sempurna. Kemunculan simbol dewi Kumang memberikan amaran
kepada kaum wanita untuk menjaga tingkah laku mereka agar menjadi rebutan lelaki. Menurut
Chemaline (2011: 127), Orang Panggau Libau sangat terkenal dengan kredibiliti, kecerdikan,
ketampan atau kecantikan paras rupa dan kemahiran bertukang seperti membuat senjata atau
bertenun. Pada masa dahulu, lelaki sangat gembira dan bertuah sekiranya terjumpa wanita yang
mabhir bertenun (Lemambang Ukat anak Chundi, 2024). Secara tidak langsung menunjukkan
terjemahan simbol dewi Kumang memberikan gambaran kepada orang Iban perlu memiliki
akhlak sepertinya. la juga memberikan pengajaran kepada orang Iban supaya menjaga

[41]



penampilan diri. Penampilan yang baik mencerminkan imej dewi Kumang bagi wanita dan
dewa Keling untuk lelaki. Tingkah laku dewi Kumang telah menjadi amalan dan ikuti generasi
sekarang ini serta menjadi satu tradisi untuk dipercayai. Simbol dewi Kumang juga menjadi
simbol hormat kepada anggota keluarga. Perwatakan dewi Kumang yang sangat akur kepada
ibu bapa, suami dan orang tua menjadi pengajaran kepada wanita. Wanita Iban perlu
menunjukkan cara komunikasi yang beradap meneladani tingkah laku dewi Kumaang.

Nilai Kepercayaan

Unsur agama dan kepercayaan dalam puisi pengap gawai pangkung tiang berdasarkan
anggapan kebenaran pengamalnya. Golongan pengamalnya cuba memahami dan menghayati
tafsirannya berdasarkan hubungannya dengan kehidupan seharian. Nilai-nilai ini
memperlihatkan sejauhmanakah orang Iban mempercayainya dan mengamalkannya.
Perbincangan ini perlu melihat kepada prinsip-prinsip kebenaran terkandung dalam puisi
pengap gawai pangkung tiang. Kebenaran ini mengukuhkan kepercayaan orang Iban terhadap
puisi pengap gawai pangkung tiang.

Peda dih anak Petara Bunsu nangkan Raja Selempandai,
Deka nuntung datai ba penyarai apai Keling bali nama
Gila Gundi,

Ngejung Aya Sempulang Gana Rangkang Kirai,

Galauka rinding Seranggau Keling,

Ke berimbai ambai enggau Bujang Rangkang ditangkanka
Raja Anda Mara,

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio
Transkripsyen, 29 Mei 2023.

Konsep ketuhanan dalam puisi pengap gawai pangkung tiang diambil alih oleh peranan
Petara atau dewa. Konsep Pefara memiliki persamaan dengan pengaruh bahasa sanskrit.
Perkataan Petara dipinjam dari perkataan dalam bahasa sanskrit iaitu Batta, Battara atau
Avatara. Hieraki Petara orang Iban sama dengan susunan Avatara dalam agama Hindu
(Chemaline, 2011: 105). Dewa dipercayai makluk supernatural yang boleh menjelma dalam
pelbagai simbol seperti simbol binatang. Dewa juga boleh mematikan dan menghidupkan
manusia. Peranan dewa juga boleh mengubah perubahan cuaca dan mampu mengubah nasib
manusia. Raja Selempandai mampu memberikan zuriat kepada orang Iban terutamanya pemilik
rumah yang sinonim dengan nama Sang Pencipta (Sutlive, 1989). Seperti yang dijelaskan
sebelum ini, konsep ketuhanan seperti Keling, Raja Anda Mara dan sebagainya kitaran
kepercayaan orang Iban menguasai alam kehidupan orang Iban diterjemahkan melalui puisi.
Teks puisi pengap sangat bergantung kepada kuasa-kuasa supernatural ini untuk melindungi
keluarga mereka sepanjang tinggal di rumah baharu. Orang Iban percaya penjelmaan anasir-
anasir alam dan keganjilan sifat manusia adalah bersifat supernatural. Anggapan ini
mengukuhkan penggunaan simbol-simbol luar biasa ini dimuatkan dalam puisi. Kepercayaan
terhadap konsep ketuhanan telah menjadi amalan orang Iban untuk diamalkan.

[42]



Dia gumi nuan temu orang ba seraka nengeri,

Tampak nama dibai nyambut Datu Rekaya Temenggung,
Enda dilindung kena tinggang sakang seribu enggi orang,
Semampai leledung tampak bebandung,

Dia dih nuan deka beberita betabi Sultan Tuan Agung.

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio
Transkripsyen, 29 Mei 2023.

Unsur saintisme antara kepercayaan tradisi orang Iban dalam puisi pengap gawai
pangkung tiang disesuaikan dengan latar belakang orang Melayu di Sarawak. “Dia gumi nuan
temu orang ba seraka nengeri, tampak nama dibai nyambut Datu Rekaya Temenggung, dia dih
nuan deka beberita betabi Sultan Tuan Agung”. Bukti ini menunjukkan puisi pengap gawai
pangkung tiang bersifat universal. Orang Iban mengagungkan mereka yang berpangkat Datu
Rekaya dan Sultan Tuan Agung (Tuan Yang Terutama) untuk memberikan kesan ransangan dan
semangat kepada orang Iban. Nama-nama itu perlu dinyatakan dalam puisi ini kerana mereka
yang berkuasa, berpengaruh dan orang Iban perlu menonjolkan diri di depan tokoh tersebut
(Lemambang Ukat anak Chundi, 2024).

Disangkingka kami batu buah pinang lupung,

Ke ngasi semitan pematak bujang,

Awakka sida seilu-ilu baka semalau nyerumba petang.
Taja pia, ubat tu anang guai nuan nyimpan,

Kenu ku tangkan adi Renggan,

Anang guai nguan,

Asuh simpan sida karung tangkai mengandai karung
kerubung nuan.

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio
Transkripsyen, 29 Mei 2023.

Terdapat juga kebersamaan dengan mantera Melayu seperti mantera pakaian diri
(pengasih) Mazarul Hasan (2017). Batu buah pinang lupung dalam teks puisi pengap gawai
pangkung tiang berperanan sebagai azimat untuk menarik perhatian lelaki. Ia tidak boleh
disimpan oleh wanita yang bawah umur dan perlu dijaga oleh karung tangkai mengandai (ibu
bapa). Ini membuktikan mantera Melayu dan puisi pengap gawai pangkung mempunyai
kebersamaan dari segi amalan dan kepercayaan. World view orang Melayu dengan orang Iban
mempunyai ciri yang sama.

Kepercayaan dan amalan orang Iban terhadap puisi ini masih relevan kerana masih
bebas mengamalkan kepercayaan animisme yang memperkuatkan pola pikir mereka.
Kerasionalan pengamalan terhadap puisi ini bergantung kepada kesedaran orang Iban
mempercayai unsur magis untuk membantu membebaskan diri mereka (Gumbang, 1963).
Unsur-unsur magis ini dinyatakan dalam puisi dengan menggunakan konsep mitos dan legenda
seperti Petara dan Pahlawan yang membantu orang Iban dalam menempuhi liku-liku
kehidupan. Jadi, sifat universal puisi pengap gawai pangkung tiang memperkukuhkan
ketahanannya diamalkan. Kekuatan interpretasi simbol dari sudut kepercayaan bergantung
kepada pemahaman tafsiran maknanya dalam puisi pengap gawai pangkung tiang.

(43]



Nilai Pendidikan

Nilai pengamalan puisi pengap gawai pangkung tiang bukan dilihat dari sudut kesan
pengamalannya sahaja. Penggunaan simbol tidak dilihat dalam konteks spiritual tetapi
merangkumi peranannya dalam puisi ini untuk mengembangkan kualiti perwatakan baik dari
aspek jasmani dan rohani berlandaskan nilai-nilai terkandung dalam puisi pengap gawai
pangkung tiang. Puisi pengap gawai pangkung tiang mendedahkan pendengar atau pembaca
tentang pentingnya puisi medium pendidikan sepanjang hayat.

Nya ga penatai Lemambang nambun di jelatung,
Bebai duku andung, beliung andung,

Tempa Aki Menawa, kambuh nuntung,

Tempa nitihka tengan nyentukka ujung,

Tempu tekung-tekung, nyau perenching gadung,
Ditagaka enda mudah simpak bekeretung,

Tau dikena ngerandang jalai Bujang Lung.

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio
Transkripsyen, 29 Mei 2023.

Nilai-nilai sastera diungkapkan menggunakan simbol bersifat mendidik sangat berguna
kepada orang Iban mengatur kehidupan. Teks puisi pengap seperti “tempa nitihka tengan
nyentukka ujung, tempa tekung-tekung nyau perenching gadung, ditagaka enda mudah simpak
bekeretung tau dikena ngerandang jalai Bujang Lung” membawa maksud penempa parang
mesti bersungguh-sungguh menghasilkan parang berkualiti supaya dapat digunakan untuk
menebas jalan. Dari sudut pendidikan rohaniah, interpretasi simbol parang ini membawa makna
parang ialah dinding bulu (kebal) (Lemambang Ukat anak Chundi, 2024). Tafsiran ini mengajar
orang Iban supaya sentiasa bersedia setiap masa untuk menempuh cabaran hidup seperti mana
seseorang yang memiliki parang yang tajam bersedia untuk menebas jalan. Peranan puisi ini
sangat berkait rapat dengan pendidikan agama dan pengatur etika kehidupan masyarakat Iban.
Perwatakan Pahlawan dan dewa ditonjolkan dalam puisi pengap gawai pangkung tiang
mendominasi peranannya sebagai agen penyampai pendidikan. Ia dapat menjadi pedoman
hidup sekiranya pembaca dapat menginterpretasi simbol dengan berkesan yang telah
dipeturunkan melalui sejarah untuk mengatur cara hidup kolektif antara orang Iban atau kaum
lain.

Udah masai alai Aki Lang Menaul Rimba,

Bemaka antu pala,

Kediatu alai Raja Anda Mara,

Ke chapuh reria bemaka batu bena,

Ulih besabung tulang ngerumba gumbang besabung.

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio
Transkripsyen, 29 Mei 2023.

[44]



Simbol Aki Lang Menaul Rimba nama samaran bagi Petara Lang Singalang Burung.
Maksud rangkap tersebut ialah mengumpamakan kehebatan orang Iban memburu kepala pada
masa dahulu. Namun, penilaian terhadap keberanian ini telah berbeza dengan masa kini.
“Kediatu alai Raja Anda Mara bemaka batu bena ulih besabung tulang ngerumba gumbang
besabung” membawa maksud zaman sekarang tangga itu sebagai laluan untuk membawa tuah
yang diperolehi setelah membanting tulang dan berhempas pulas melawan perjalanan hidup. Ia
berusaha untuk memberikan pengajaran kepada orang Iban supaya sentiasa berusaha untuk
membawa rezeki atau tuah pulang ke rumah. Dalam konteks ini, sastera berupaya menjadi
pembinaan karakter sesuatu bangsa untuk mencerminkan keunggulan peradaban bangsa (Fathin
dan Azhar, 2018). Ini membuktikan hubungan sastera dengan pendidikan tidak dapat
dipisahkan dalam puisi ini. Hubungan dimensi kehidupan orang Iban interpretasi menggunakan
simbol dan maknanya berdasarkan ketepatan penilaian masing-masing.

Tepan tangga nyau lentur baka pinang seberai,
Nyemaka juyah kami mayuh amai,

Tepedaka anak tupai enggau anak tupai bebantaika
pelandai,

Betunda undi enggau apai indai,

Rindu begagai ba tembawai rumah panjai,

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio
Transkripsyen, 29 Mei 2023.

Interpretasi simbol secara tidak lansung mendidik orang Iban berfikiran kritis dalam
berkarya dan mengembangkan sifat-sifat keperibadian mulia melalui puisi ini. Pengalaman
estetik lemambang melagukan puisi pengap gawai pangkung tiang berlandaskan ruang lingkup
keluarga, masyarakat, persekitaran dan sebagainya. Ini sebagai bukti struktur puisi pengap
berupaya membangunkan masyarakat dari aspek pemikiran menggunakan ilmu serta akal budi
yang tinggi. “Tepa tangga nyau lentur baka pinang seberai, nyemaka juyah kami mayuh amai”
ialah bahasa kiasan digunakan untuk menyatakan kehadiran mereka banyak sekali. Lemambang
tidak secara langsung menyatakan tangga dipijak mereka seperti hendak patah tetapi
menggunakan kiasan tangga itu melentur seperti batang pinang (Lemambang Ukat anak
Chundi, 2024). Kita dapat lihat lemambang sangat kritis membina struktur teks puisi pengap
dan mengajar orang Iban untuk meningkatkan mutu karya.

Tepedaka anak tupai enggau anak tupai bebantaika
pelandai,

Betunda undi enggau apai indai,

Rindu begagai ba tembawai rumah panjai,

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio
Transkripsyen, 29 Mei 2023.

Leka main invokasi dapat membicarakan banyak hal tentang keindahan, variasi irama
disesuaikan dengan jiwa dan fungsinya (Cristina Pratt, 2007). Simbol anak tupai perumpamaan
kepada orang Iban hidup di rumah panjang. “Tepedaka anak tupai enggau bebantaika pelandai,
betunda undi enggau apai indai, rindu meda begagai ba tembawai rumah panjai” interpretasi
rangkap ini menceritakan keakraban orang Iban bergaul antara satu sama lain dengan bertukar-

[45]



tukar cerita di rumah panjang. Penilaian ini memberi kesan kepada orang Iban untuk
mengekalkan suasana ini di rumah yang baharu didiami mereka. Struktur teks puisi pengap
gawai pangkung tiang ini membolehkan orang Iban mendidik masyarakatnya sendiri
mengetahui perubahan sosial dan membina ketamadunan bangsa Iban melalui puisi serta
menyesuaikan genre secara kotemporari supaya terus berdaya tahan.

Enti kelia menya sigi iya enda bula,
Tang kediatu lain buat baka ke udah repa,
Udah tinggang punggu beragai begantung berimba.

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio
Transkripsyen, 29 Mei 2023.

Rangkap puisi pengap tersebut mengajar dan mengingatkan orang Iban supaya
menjaga hubungan kekeluarga di rumah panjang. “Enti kelia menya enda bula, tang ke diatu
lain buat baka udah repa, udah tinggang punggu beragai begantung rimba” ekspresi
lemambang menceritakan kalau dahulu hubungan persaudaraan di rumah panjang sangat utuh.
Hubungan kekeluarga di rumah panjang sangat dititik berat melalui puisi ini. Mereka
mempercayai fuai rumah orang yang lurus akal perlu dipatuhi dan diteladani. Kesepakatan
dalam rumah panjang berpunca dari tindakan fuai rumah membimbing anggotanya untuk
menjalinkan kerjasama (Chemaline, 2011). Namun sekarang, hubungan ini semakin renggang
kerana pepecahan dan pengaruh modenisasi serta urbanisasi. Simbol punggu beragai ( dahan
kayu patah) ibarat penghalang kepada perpaduan. Interpretasi ini dinilai sebagai langkah
berjaga-jaga orang Iban berkenaan halangan atau situasi tidak diduga menimpa kehidupan
mereka secara langsung menyebabkan hubungan persaudaraan di rumah panjang terjejas
(Lemambang Ukat anak Chundi, 2024). Unsur-unsur mendidik ini tidak dapat dipertikaikan
untuk dipercayai sehingga menjadi satu amalan mencerminkan kebudayaan masyarakat Iban
kerana telah diperkukuhkan dengan adat yang mengawal keharmonian dan keamanan di rumah
panjang. Perpecahan di rumah panjang dapat dielakkan sekiranya anggota keluarga memainkan
peranan dan saling hormat menghormati antara satu sama lain untuk mengelakkan konflik.

Nilai Estetik

Kebanyakan sastera mempunyai keindahannya tersendiri. Keindahan ini memberikan
kesan secara langsung terhadap interpretasi simbol. Puisi pengap sebuah karya yang unik
dengan membimbing dan mengajar pembaca atau pendengar ke arah kesempurnaan diri.
Keindahan menjadi perbincangan ialah berkaitan dengan keindahan dalaman yang memerlukan
tafsiran atau andaian serta penilaian mendalam kesan dari amalan dan kepercayaan orang Iban.
Keindahan yang dimaksudkan ini ialah nilai estetik dalam puisi pengap. Bagi menyingkap
persoalan estetik ini, pengamatan dan penilaian teratur menggunakan pengalaman individu
diutamakan (Abdul Halim, 2011). Estetik juga dinilai berdasarkan pengalaman yang berkaitan
emosi atau perasaan. Oleh itu, penelitian terhadap nilai estetik dalam puisi pengap gawai
pangkung tiang bersifat subjektif. Interpretasi simbol dalam transkrip puisi pengap ini tidak
dibuat secara lebih-lebih tetapi berlandaskan amalan dan kepercayaan pengamalnya.

[46]



Oo...lapa chap seduai uchu ketu?

Minta saup nuan aki madahka Raja Tuah,

Bali nama Anda Mara,

Ba tunjuk jari indu kita dirasukka semilu batu ulai,
Tu mih ubat ke tanda penatai raja,

Ke ninggalka aku ubat pengumbai reta,

Ubat pemandang tampak leliau beberita.

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio
Transkripsyen, 29 Mei 2023.

Rangkap puisi pengap gawai pangkung tiang berusaha untuk memberikan kesan estetik
untuk melengkapkan kehidupan orang Iban di dunia ini. Interpretasi simbol Raja Tuah atau
Anda Mara dipohon untuk membantu mereka mencapai matlamat hidup iaitu mencari tuah.
Rangkap ini “Tu mih ubat ke tanda penatai raja, ke ninggalka aku ubat pengumbai reta, ubat
pemandang tampak leliau beberita” menyeru dewa supaya memberikan azimat kaya raya serta
memberikan kesan spiritual kepada mereka. Simbol batu ulai (tangkal tuah) membantu orang
Iban mencari rezeki (Lemambang Ukat anak Chundi, 2024). Tambahan pula, menurut Lambat
Anak Lindong (2024), sekiranya nasib sentiasa menyebelahi dan menyebabkan mereka murah
rezeki dinilai sebagai kesan dari penggunaan tangkal tersebut. Nilai estetik seperti ini perlu
difahami dan ditafsir dengan betul agar memberikan kesan yang diimpikan. Interpretasi simbol
batu (azimat, tangkal) memberi makna eksplisit seperti mana diketahui umum oleh orang Iban.
Ini mengambarkan kesan realiti hidup masyarakat Iban untuk diamalkan dan dipercayai.

Uji selanjat mimit nuan rarit baku ranggung,

Uji beginsit mimit dih nuan buah pinang engkelung,
Enggaika nuan kena tipas iku tungkat buluh laung,
Keba nangi ba penyuran di tisau ati arung beradung,
Pia mega lupu tu lama bediri kelalu malu,

Dalam empedu karung jantung,

Meda kita tinda bebala duduk betugung,

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio
Transkripsyen, 29 Mei 2023.

Pengalaman emosi selalu diterapkan dalam puisi pengap gawai pangkung tiang.
Menurut Lemambang Ukat anak Chundi (2024), ia bertujuan untuk memberikan tanda hormat
dan merendah-rendahkan diri kepada tetamu yang hadir. “Uji selanjat mimit nuan rarit baku
ranggung, uji beginsit mimit dih nuan buah pinang engkelung, enggaika nuan kena tipas iku
tungkat buluh laung” bermaksud pemuisi menyuruh para tetamu berjaga-jaga andai tutur
katanya agak kasar didengar serta memberikan amaran kepada mereka bahawa dia ingin bangun
kuatir terkena libas lelanjang (topi yang ada bulu burung). Simbol buah pinang merujuk kepada
panggilan hormat kepada tetamu wanita. Simbol buah pinang ialah piring (persembahan) untuk
dewi Kumang (Noria Tugang etb. 2022). “Pia mega lupu tu lama bediri kelalu malu, dalam
empedu karung jantung, meda kita tinda bebala duduk betugung ”, rangkap ini mengambarkan
pemuisi merendah diri mengatakan dia berdiri berasa malu melihat para tetamu terlalu ramai
sehinggakan kelu lidah untuk bercakap. Walaupun mereka berasa malu, namun niat pemuisi

[47]



untuk melagukan puisi pengap gawai pangkung tiang mesti diteruskan dan emosi malu
diketengahkan untuk pembuka bicara tutur kata lemambang (Lambat Anak Lindong, 2025).
Kesannya, para tetamu yang hadir dapat menilai kesantunan berbahasa lemambang semasa
melafazkan puisi ini. Nilai estetik yang telah difahami dengan mendalam mengukuhkan
kepercayaan orang Iban untuk mengamalkan dan melaksanakan puisi ini.

Nilai Kebudayaan

Kebudayaan masyarakat Iban merupakan warisan sosial lahir dari tingkah laku atau
hubungan mereka dengan persekitaran menceritakan kosmologi budaya meninggalkan jejak
budaya. Secara tidak langsung, masyarakat Iban tidak mempersembahkan budaya tetapi ia
menjelaskan fenomena kebudayaan dipengaruhi oleh lingkungan mereka. Interpretasi simbol
dalam puisi pengap gawai pangkung tiang neratif budaya diperturunkan sebagai amalan dan
kepercayaan. Kesinambungan budaya ini kekal teguh kesan kefahaman tafsiran dan penilaiaan
yang jitu. Kebudayaan orang Iban hasil dari kelakuan yang konsisten dipelajari dari
pengalaman. Ia terbentuk melalui sejarah orang Iban mengamalkannya dan mempercayainya
secara rasional, eksplisit dan implisit (Chemaline, 2011).

Puisi ini kaya dengan nilai-nilai kebudayaan diterjemahkan melalui pelbagai jenis
simbol-simbol medium komunikasi orang Iban. Simbol seperti piring, tiang pemun dan
sebagainya pengaturcaraan berstruktur adat dan kebudayaan orang Iban. Penilaian simbol
membawa kepada makna budaya secara mendalam yang disantuni melalui teks puisi pengap
gawai pangkung tiang. Neratif budaya yang menjadi amalan dan kepercayaan penting untuk
mengekalkan kelestarian budaya dan identiti orang Iban (Rubinstein, 1973).

Akai..akai...

Nama ambi kita bangat nenjang,

Bangat malu, bangat nuku, bangat nenjang,

Eh..kami mandam, kami nyempalang,

Laban kami nyangking ke piring,

Nyangking ke ading,

Piring 8, piring 10, piring separuh, piring lebat, piring
sarat,

Udah disangking piring deka nyadi tiang batu, tiang lunsu,
Tiang belimpah, tiang tuah, tiang pesaka, tiang seribu
guna,

Endur orang diau, endur orang bekuau.

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio
Transkripsyen, 29 Mei 2023.

Rangkap puisi ini “Akai..akai... Nama ambi kita bangat nenjang, bangat malu, bangat
nuku, bangat nenjang, eh..kami mandam, kami nyempalang” simbol lemambang mengejutkan
tiang pemun (tiang utama). Tujuannya ialah tiang bangun dan tidak leka serta mendengar
permintaan tuan rumah. Menurut Lemambang Ukat Anak Chundi (2024), tiang rumah yang
telah lama didirikan diibaratkan sedang tidur. Tiang ini perlu mereka kejutkan. Nilai-nilai
kebudayaan ini perlu diwariskan kerana mempunyai nilai spiritual yang menjadi amalan dan
kepercayaan orang Iban. Tiang ditafsir sebagai lambang kekuatan, kestabilan dan kelangsungan
hidup penghuni rumah. Nilai-nilai budaya ini menggambarkan generasi akan datang perlu

(48]



mendirikan tiang pemun menjadi lambang penyatuan dan menjaga kelangsungan budaya masa
akan datang. Warisan ini menjamin ritual dan amalan ini terus menjadi kepercayaan menyeru
roh-roh atau semangat alam terlibat bersama memberkati rumah. Bagi mengukuhkan amalan
dan kepercayaan ini, ritual miring perlu dijalankan seperti rangkap pengap “laban kami
nyangking ke piring, nyangking ke ading, piring 8, piring 10, piring separuh, piring lebat,
piring sarat, udah disangking piring deka nyadi tiang batu, tiang lunsu, . Ritual miring sebagai
pengukuh kepada kepercayaan orang Iban (Noria Tugang et., 2017). Konteks nilai budaya,
piring dalam puisi ini melambangkan memohon keberkatan dan kesejahteraan dari dewa.
Penilaiaan keberkesanan pengamalan kepercayaan ini dapat dibuktikan melalui peranannya
sebagai makna spiritual. Ia berupa medium komunikasi antara orang Iban dengan dunia roh
untuk saling hormat menghormati. Generasi sekarang acap kali mendengar puisi
dipersembahkan dapat memahami makna mendalam simbol piring sebagai tulang belakang
warisan budaya orang Iban mesti diteruskan.

Peda langgai manuk nyau lentuk-lentuk,
Lemambang Puna nyau kelah-kelah bejalai,
Ngumbai seduai bebai minta manuk biak,

Nadai terpedaka seduai nilik penepan manuk biak,
Nemu ga tudah aku dibaika kita selanjau ijau manuk
banda,

Pepesap dikepit Keling disabung Laja,

Dibiau selanjau ijau manuk sabung,

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio
Transkripsyen, 29 Mei 2023.

Seterusnya perbincangan diteruskan dengan penilaian interpretasi simbol manuk
sabung (ayam sabung) dalam memberikan nilai kebudayaan kepada orang Iban. Menurut
Lemambang Ukat anak Chundi (2024) dan Chemaline (2011), ayam sabung merupakan
binatang belaan dewa yang menetap di Panggau Libau. “ Pepesap dikepit Keling disabung Laja,
dibiau selanjau ijau manuk sabung” bermaksud dewa Keling dan Laja bersama-sama
membawa ayam sabung sebagai binatang peliharaan.

Penggunaan simbol ayam sabung menjadi dominan dalam puisi pengap gawai
pangkung tiang. Ayam sabung manifestasi keberanian dan meramal nasib. “ Peda langgai
manuk nyau lentuk-lentuk, Lemambang Puna nyau kelah-kelah bejalai, ngumbai seduai bebai
minta manuk biak, nadai terpedaka seduai nilik penepan manuk biak, nemu ga tudah aku
dibaika kita selanjau ijau manuk banda” bermaksud ayam sabung sentiasa dibawa oleh mereka
kemana-mana sahaja. Ini melambangkan ayam sabung sangat penting dalam kehidupan orang
Iban. Aktiviti sabung ayam sebagai kaedah untuk orang Iban meramal kejadian masa depan
(Guang, 2003). Sebagai tambahan, Lemambang Ukat anak Chundi (2024), menyimpulkan
penggunaan ayam sabung dalam puisi ini memberi nilai budaya seperti mengajar orang Iban
erti bersyukur, pengorbanan dan perjuangan hidup pada masa depan seperti mana para dewa
contohnya Keling dan Orang Panggung berjuang menempuh cabaran hidup mengikut legenda.
Kesannya, ia memberikan pemahaman kepada orang Iban menghindari nasib tidak baik dan
menerima takdir pada masa depan. Generasi masa depan patut belajar meramal masa depan
menggunakan simbol ayam sabung yang memberikan semangat dan kekuatan spiritual
dipeturunkan secara lisan.

[49]



Datai di ruai lalu betungga mua,
Betentang mata enggau Antu Ribut Kudi.

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio
Transkripsyen, 29 Mei 2023.

Puisi pengap gawai pangkung tiang menghubungkait budaya mereka dengan alam
kosmos. Ini membuktikan nilai budaya mereka disokong oleh keseimbangan ekosistem alam
dan alam semester. “Datai di ruai lalu betungga mua, betentang mata enggau Antu Ribut Kudi”
bermaksud mereka membawa hajat bersua muka dengan dewa angin. Penilaian peranan dewa
angin membawa kepada pemahaman orang Iban terhadap keseimbangan kosmologi antara
dunia manusia dengan dunia roh. Ini memberi kesan kepada interpretasi simbol alam dan
simbol alam kosmos berfungsi untuk mengekalkan keharmonian manusia (Fox & Sather, 1996).
Secara tidak langsung menyampaikan pengajaran kepada orang Iban untuk menjaga
keseimbangan alam. Naratif dalam puisi ini dapat mengekalkan budaya orang Iban terus hidup
mengikut peredaran zaman.

Didinga kekutap sida aki bisi burung,
Disumpah Bejampung ke digela Bujang Geliga,
Bisi dikenang sida aki Balang Seribu Guna,
Ngayuka nuan gayu guru nguan menua,

Tuah belimpah chukup beruntung.

Diubah suai dari: Lemambang Ukat Anak Chundi, Audio
Transkripsyen, 29 Mei 2023.

Keberkesanan interpretasi simbol dapat dinilai melalui rangkap puisi “didinga kekutap
sida aki bisi burung, disumpah Bejampung ke digela Bujang Geliga, bisi dikenang sida aki
Balang Seribu Guna, ngayuka nuan gayu guru nguan menua, tuah belimpah chukup
beruntung.” bermaksud bunyi burung seperti burung bejampung (cristed jay) memberi kesan
positif kepada orang Iban supaya panjang umur dan memperolehi tuah. Kesan ini turut diikuti
dengan upacara korban untuk mengabadikan diri kepada dewa/Petara (Lemambang Ukat anak
Chundi, 2024). Gabungan struktur puisi dengan upacara ini meneguhkan amalan dan
kepercayaan orang Iban sehingga menyebabkan dewa merestui pemintaan mereka. Tradisi ini
disampaikan secara simbolik dalam puisi pengap gawai pangkung tiang untuk menunjukkan
kepada generasi sekarang pentingnya memahami budaya warisan dalam kehidupan spiritual.
Jika tidak diamalkan, ia akan menggugat amalan dan kepercayaan tradisi terus dipertahankan.
Oleh itu, orang Iban perlu memahami nilai-nilai kebudayaan yang diterjemahkan dalam puisi
ini bukan sekadar menilai interpretasi simbol dari aspek luaran diksi puisi.

KESIMPULAN

Konsep amalan dan kepercayaan dalam puisi pengap gawai pangkung tiang berkaitan dengan
kelestarian budaya untuk dipertahankan. Sesuatu yang dipercayai menjadi amalan kepada
masyarakat Iban. Kesannya, membentuk fikiran dan anggapan masyarakat Iban untuk
mengamalkannya secara tradisi. Puisi pengap gawai pangkung tiang mempunyai nilai budaya
yang tersurat dan tersirat. Nilai budaya yang terangkum dalam puisi ini iaitu etika (akhlak),

(50]



kepercayaan, pendidikan, estetik dan kebudayaan. Nilai budaya ini telah menjadi pengaturan
hidup masyarakat Iban yang patut dipertahankan untuk diamalkan. Unsur-unsur ini menjadikan
puisi pengap gawai pangkung tiang mengarah kepada tujuan membudayakan puisi invokasi
dalam kehidupan orang Iban.

RUJUKAN
Abdul, H. (2011). Konsep Keindahan dalam Kesusasteraan Melayu Tradisional. Pendeta Jurnal Bahasa
dan Sastera Melayu, 2,99-117.

Bogdan, R.C. & Biklen, S.K., (2007). Qualitative Research for Education: An Introduction to Theory
and Methods (5th. Edition). Allyn & Bacon.

Braun, V. & Clarke, V. (2006). Using Thematic Analysis In Psychology. Qualitative Research In
Psychology, Vol. 3(2)p.77-101.

Chemaline, O. (2011). Waris Daya Idup Iban Vol. I, 1I, & II. Pegari Iban Production.
Cristina, P. (2007). An Encyclopedia of Shamanism. The Rosen Publishing Group Inc.
Chua, Y. P. (2011). Kaedah Penyelidikan. McGraw-Hill.

Fathin, N. A. R. & Azhar, Hj. W. (2018). Pendidikan Sastera Melayu Memperkukuhkan Pembinaan
Karakter Pelajar. Jurnal Peradaban Melayu, Jilid 13, 1-14.

James J. G. (2003). Cultural Change, Adaptation and Natural Resource Use By The Iban Of Sarawak,
Malaysia. Michigan University.

Levi-Strauss, C. (1972). Struktur Anthropology. Harmond-Sworth: Penguin.

Mana, S. (2001). “Teori Semiotik: Tanda Bahasa dan Wacana Sastera” dlm. Jurnal Bahasa. Jilid 1, Bil.
2, Jun. HIm.202.

Mazarul, H. (2017). Tesis Fungsi Simbol Dalam Mantera Melayu Berdasarkan Model
Peirce Hashim Awang. Universiti Pendidikan Sultan Idris.

Nasrimi. (2021). Mitos-Mitos dalam Kepercayaan Masyarakat. Serambi Akademica, Jurnal Pendidikan,
Sains dan Humaniora. Vol.9, No.11, Disember 2021.

Noria, T. (2014). Pua Identiti dan Budaya Masyarakat Iban. Universiti Malaysia Sarawak.

Noria, T., Hashim, A. & Anna, D. etb. (2017). The Iban Visual Culture: Miring. In:Semiotic: Perception
and Reprentation in the arts. Unimas Publisher, UNIMAS, pp.18-21.

Othman, L. (2017). Penyelidikan Kualitatif. Pengenalan Kepada Teori dan Metode. Universiti
Pendidikan Sultan Idris.

Peirce, C. S. (1965). Collected Papers of Charles Sanders Peirce (Vol. I & Vol. II). London: Belknap
Press of Harvard University Press.

Richards, A.J. (1959). “The Iban People (1)” dlm. Tom Harrison (ed.) The People of ~ Sarawak.
Sarawak Museum, hlm. 9-27.

Rubenstein, C. (1973). Poems of Indigenous Peoples of Sarawak. In Sarawak Museum
Journal. Vol.XXL. NO. 42, Parts I and II (July).

(51]



Sidek, M. N. (2002). Reka Bentuk Penyelidikan:Falsafah Teori dan Praktis. Percetakan Info MEDITASI
Sdn. Bhd.

Sutlive, V.H. (1989). The Iban In Historical Perspective. Sarawak Museum Journal XL
(Special issue 4, pt 4. No. 61): 33-44.

Uchibori, M. (1983). The Ghosts Invited: The Festival For The Dead Among The Iban of
Sarawak. East Asian Cultural Series.

Vinson & Joanne, S. (2001). The Encyclopaedia of Iban Studies. Tun Jugah Foundation & The Borneo
Research Council.

TEMU BUAL

Dr. Lambat Anak Lindong, (2025, Februari 26). Penyelidik Seksyen Etnik Iban, Majlis Adat dan
Istiadat Negeri Sarawak. Kota Samarahan.

Lemambang Ukat Anak Chundi, (2024, Disember 23). Rumah Melaka, Nungang. Pakan.

(52]



