
[86]  

PENERAPAN TULISAN JAWI DALAM KARYA CATAN DULANG MALIGAY 

THE APPLICATION OF JAWI WRITING IN THE WORK OF DULANG MALIGAY 

PAINTINGS      

 

Junior Kimwah1* 

Intan Munirah Hamzah2  

 
1Akademi Seni dan Teknologi Kreatif (ASTiF),  Universiti Malaysia Sabah Jalan UMS,  

88400 Kota Kinabalu, Sabah, Malaysia 

 
2Balai Seni Lukis Sabah (BSLS), Lembaga Kebudayaan Negeri Sabah, 14, Jala Shantung, 88300 

Kota Kinmabau, Sabah, Malaysia 

 

juniorkimwah@ums.edu.my* 

 

 

Dihantar/Received: 01 Oct 2025 | Penambahbaikan/Revised: 27 Nov 2025  

Diterima/Accepted: 12 Dec 2025 / Terbit/Published: 25 Dec 2025  

 

DOI: https://doi.org/10.51200/ga.v15i2.7149 

 

 

 
ABSTRAK 
 

Tulisan Jawi telah lama berakar umbi di Malaysia jelas telah mempengaruhi corak kehidupan 

masyarakat penganut Islam. Perkara ini juga dapat dilihat dalam kebudayaan orang Suluk di 

Sabah khususnya. Kajian ini memfokuskan karya seni visual iaitu hasil seni catan yang 

mengaplikasikan tulisan jawi dalam karya catan tersebut. Objektif kajian ini adalah untuk 

mengetengahkan falsafah dan pemahaman terhadap tulisan jawi serta hubung kaitnya dengan 

kebudayaan masyarakat Suluk. Kajian ini menggunakan kaedah pemerhatian dan temu bual 

dalam mengumpulkan data daripada pelukis Suluk. Teori Kesatuan Organik digunakan dalam 

mengenal pasti subjek, bentuk dan makna dalam setiap karya yang dipilih. Dalam kajian ini, 

pengkaji telah menganalisis dua karya yang telah menerapkan tulisan jawi yang digabungkan 

bersama dengan imej-imej makanan masyarakat tradisional Suluk. Melalui analisis yang 

dilakukan, karya tulisan jawi yang berlatarkan Dulang Maligay merupakan makanan yang 

dihidangkan selepas majlis khatam Al-Quran. Karya catan ini membawa satu mesej tentang 

keseimbangan agama dalam aktiviti harian. Karya ini juga merupakan sebuah usaha dalam 

menyampaikan kesedaran tentang kepentingan tulisan jawi yang semakin terpinggir dalam 

kalangan generasi muda Suluk.  Secara kesimpulannya, kajian ini menjelaskan makna dalam 

aspek rupa bentuk tulisan jawi dan falsafah di dalam karya seni catan melalui pendekatan seni 

moden. Kajian ini dapat menjadi inspirasi kepada khalayak seni serta menjadi rujukan 

masyarakat generasi akan datang. 

 

Kata Kunci: Catan, dulang maligay, falsafah, Kesatuan Organik, tulisan jawi 

 

 

 

 

 

 

 

mailto:juniorkimwah@ums.edu.my*
https://doi.org/10.51200/ga.v15i2.7149


[87]  

ABSTRACT 
 

Jawi writing has long been rooted in Malaysia and has clearly influenced the pattern of life of 

the Muslim community. This can also be seen in the culture of the Suluk people in Sabah, in 

particular. This study focuses on visual artworks, which are the result of painting art that applies 

Jawi writing in the painting. The objective of this study is to highlight the philosophy and 

understanding of Jawi writing and its relationship with the culture of the Suluk community. This 

study used observational and interview methods in collecting data from Suluk painters. The 

Theory of Organic Unity is used in identifying subjects, forms, and meanings in each selected 

work. In this study, the researchers analyzed two works that have applied Jawi writing combined 

with images of traditional Suluk people's food. Through the analysis carried out, the Jawi 

writing work set in the Dulang Maligay is the food served after the Quran khatam ceremony. 

This painting carries a message about the balance of religion in daily activities. This work is 

also an effort to convey awareness about the importance of Jawi writing, which is increasingly 

marginalized among the younger generation of Suluk.  In conclusion, this study explains the 

meaning of aspects of the form of Jawi writing and philosophy in the art of painting through the 

modern art approach. This study can be an inspiration to the art audience and become a 

reference for the next generation of society. 

 

Keywords: Painting, dulang maligay, philosophy, Organic Unity, Jawi writing 

 

 

PENGENALAN 
 

Kajian tinjauan menunjukkan Jawi dilihat kian terpinggir dan hubungan antara identiti Melayu 

dan Jawi melemah dalam populasi muda (Saimon et al. 2023). Tekanan kepada pembelajaran 

Bahasa Inggeris dan penggunaan huruf Rumi untuk tujuan pendidikan, ekonomi dan teknologi 

menyumbang kepada pengurangan ruang untuk Jawi dalam kurikulum dan kehidupan 

professional (Mohd. Alwee Yusoff, 2005). Implikasinya, peningkatan peminggiran Jawi 

membawa kepada kemerosotan warisan tulisan dan pengurangan akses kepada bahan-bahan 

sejarah/keagamaan yang asal (banyak dokumen lama ditulis dalam Jawi) dalam hujah Ahmad, S. 

et al. (2012). 

 

Seni yang berteraskan nilai Islam merupakan sebahagian daripada khazanah kebudayaan 

Islam, kerana seni Islam bukan sahaja menjadi penyumbang kepada perkembangan tamadun 

Islam, tetapi juga berfungsi sebagai medium pengabdian kepada Allah جل جلاله. Aspirasi ini 

menjadikan karya seni Islam cenderung berorientasikan spiritual dan berpaksikan prinsip-prinsip 

kesenian yang menzahirkan konsep tauhid, akhlak dan keindahan (jamāl). Justeru, seni Islam 

bukan hanya berperanan estetik, tetapi turut membawa mesej dakwah yang berupaya membentuk 

pemikiran, nilai dan identiti masyarakat. 

 

Hal ini turut ditegaskan dalam laporan akhbar BERNAMA bertarikh 13 Disember 2023, 

apabila Perdana Menteri Malaysia, Datuk Seri Anwar Ibrahim menekankan bahawa “karya seni 

dan budaya Islam harus terus diperkasakan di bawah konsep Malaysia MADANI”. Menurut 

beliau, kerangka MADANI bukan sahaja bertujuan memacu kemajuan ekonomi, tetapi juga 

memperkukuh seni dan budaya Islam sebagai antara tunggak kebangkitan tamadun di rantau ini. 

Kenyataan ini mengukuhkan relevansi kajian seni dalam konteks pembinaan masyarakat yang 

berbudaya, beradab dan berteraskan nilai-nilai keislaman. 

 

Setiap karya seni visual mempunyai teori, struktur dan nilai estetik tersendiri. Bagi 

seorang pelukis Muslim termasuk pelukis keturunan Suluk di Malaysia yang identitinya turut 

dipengaruhi Islam, penghasilan karya bukan sekadar penciptaan visual, tetapi suatu manifestasi 



[88]  

penghayatan agama. Maka, estetika Islam menjadi asas kepada penyataan diri, budaya dan 

spiritual yang dilafazkan melalui garisan, warna, tekstur dan simbol. 

 

Pengkaji melihat bahawa pelukis dalam kajian ini berkarya dengan berlandaskan 

kecintaan kepada Allah جل جلاله, bukan untuk kepentingan peribadi semata-mata. Simbolisme yang 

digunakan tidak hanya menzahirkan keindahan, tetapi berfungsi sebagai medium tafakur dan 

dakwah visual. Karya yang terhasil bersifat inklusif dan universal, kerana mesej nilai, keindahan 

dan ketuhanan dapat dihargai bukan sahaja oleh masyarakat Islam, tetapi juga oleh khalayak 

umum. 

 

Seni Islam berakar pada konsep tauhid, yakni pengesaan Allah جل جلاله sebagai asas seluruh 

realiti. Prinsip ini memberi implikasi kepada bentuk visual, termasuk penghindaran 

penggambaran makhluk bernyawa bagi mengelakkan penyerupaan ciptaan Tuhan. Oleh itu, 

kaligrafi termasuk tulisan Jawi menjadi satu medium paling unggul dalam ekspresi seni Islam. 

Kaligrafi bukan sekadar teks, tetapi sebuah bentuk estetika yang menyatukan makna, keindahan 

dan ibadah. 

 

Dalam konteks ini, penulisan Mohd Fazil Ajak & Nelson Dino (2018) mengenai maligay 

iaitu replika mahligai istana berisi kuih-muih sebagai simbol keikhlasan pihak lelaki 

menunjukkan bagaimana simbol budaya mempunyai dimensi seni yang signifikan. Hubungan 

antara simbol dan bentuk visual ini penting dalam sesebuah karya catan yang sarat makna. 

Melalui penelitian identiti visual, karya seni bergerak daripada makna luaran (ekstrinsik) kepada 

makna dalaman (intrinsik) melalui proses pengolahan simbol, garisan dan warna oleh pelukis. Ini 

menunjukkan bahawa kajian seni bukan sahaja memahami bentuk, tetapi menelusuri makna 

budaya, spiritual dan dakwah yang terkandung di dalamnya. 

 

 

SOROTAN LITERATUR 
 

Penggunaan tulisan Jawi dalam seni visual Malaysia bukanlah fenomena baharu; ia telah berakar 

sejak dekad 1960–1980-an dan berkembang sebagai satu bentuk ekspresi moden dalam seni 

catan. Penelitian awal mendapati bahawa Jawi bukan sahaja digunakan sebagai sistem tulisan, 

tetapi juga berfungsi sebagai elemen visual yang menyumbang kepada bahasa formalistik karya. 

Dalam konteks ini, kajian Suzlee Ibrahim & Mohd Ali Azraie Bebit (2016) menunjukkan 

bagaimana Syed Ahmad Jamal mengangkat huruf Jawi sebagai asas penggayaan abstrak dalam 

karya Tulisan (1964). Huruf-huruf Jawi ج–ا–س  (shin–alif–jim), yang merujuk kepada inisial 

namanya, diolah melalui sapuan berus yang besar dan bersifat ekspresif, menghasilkan dinamika 

visual yang menekankan gerak, tenaga dan spontaniti. Kajian ini menampilkan huruf Jawi 

sebagai struktur bentuk yang dipermakna melalui ekspresionisme abstrak. 

 

Karya seni visual yang mengandungi elemen tlisan jawi telah lama bertapak di Malaysia 

dan telah dihasilkan oleh pelukis-pelukis sekitar 1980an. Dalam penulisan Suzlee Ibrahim & 

Mohd Ali Azraie Bebit (2016), menjelaskan karya catan abstrak Syed Ahmad Jamal telah 

mengambil inspirasi tulisan jawi yang menggambarkan awalan huruf pada namanya iaitu S-A-J 

yang digantikan huruf  jawi shin = س, alif = ا dan jim = ج. Karya ini diberi tajuk ‘Tulisan’ (Rajah 

1). Huruf jawi yang ringkas ini dditerjemahkan dengan sapuan berus ekspresif yang menjadi 

kekuatan pada catan ini. Beliau menghasilkan pergerakan   ekspresif melalui kesan pergerakan 

berus yang besar, kasar dan bersahaja. 

 



[89]  

 
 

Rajah 1: Syed Ahmad Jamal, Tulisan (1964) 

Sumber: Suzlee Ibrahim & Mohd Ali Azraie Bebit (2016) 

 

Kesemua kajian ini menekankan keakraban Syed Ahmad Jamal dengan tulisan Jawi, 

malah beliau secara konsisten menggunakannya dalam catatan peribadi. Mohd Radzi et al. 

(2022) menghubungkan pendekatan Syed Ahmad Jamal kepada prinsip klasik Plato dan Aristotle 

bahawa keseluruhan karya seni harus mencipta kesatuan yang melampaui jumlah komponennya. 

Dalam hal ini, tulisan Jawi bukan sekadar unsur visual, tetapi entiti yang mengikat makna, 

bentuk dan emosi sehingga melahirkan pengalaman estetika yang holistik. 

 

Sebahagian besar tulisan hanya menumpukan Syed Ahmad Jamal sebagai tokoh utama. 

Kurang penelitian yang membandingkan pendekatan beliau dengan seniman kontemporari atau 

seniman dari etnik lain seperti Suluk, Bajau, Kelantan, Aceh atau Nusantara yang turut 

mengangkat Jawi sebagai bahasa visual. Hal ini menghadkan pembentukan naratif yang lebih 

luas tentang evolusi Jawi dalam seni visual Malaysia. 

 

Kajian terdahulu lebih berfokus pada aspek formalistik (garisan, warna, bentuk) dan 

falsafah peribadi seniman, tanpa meneliti peranan tulisan Jawi sebagai medium dakwah, simbol 

identiti Muslim, atau manifestasi budaya komuniti tertentu seperti masyarakat Suluk di Sabah. 

Jurang ini penting kerana seni bertulisan Jawi juga berfungsi sebagai ruang artikulasi makna 

Islam dalam konteks masyarakat majmuk. Sebilangan besar tulisan menggunakan pendekatan 

deskriptif dan interpretatif tanpa kerangka analisis visual yang tersusun. Model Kesatuan 

Organik (Bentuk–Subjek–Makna) menawarkan potensi untuk menilai bagaimana Jawi bukan 

sahaja berfungsi sebagai elemen formal, tetapi sebagai subjek dan pembawa makna yang 

berinteraksi dengan simbol budaya dan nilai spiritual. 

 

Perbahasan mengenai karya Syed Ahmad Jamal turut diperkukuh oleh kajian Nurnazirah 

Musa & Harozila Ramli (2014), yang menafsirkan Senyuman (2009) sebagai cerminan falsafah 

zuhud dan kebijaksanaan pelukis tersebut. Menurut mereka, senyuman tidak dipapar secara 

literal tetapi dizahirkan melalui garisan dan warna yang bersifat mujarrad. Garisan Jawi yang 

membentuk “senyuman” diterjemah bukan sebagai imejan representasi, tetapi sebagai struktur 

kaligrafi kontemporari yang memadukan ekspresi spiritual dan estetika moden. Analisis 

formalistik Nurnazirah (2015) kemudian memperincikan penggunaan warna ceria seperti biru, 

hijau, ungu dan merah jambu yang mencipta suasana kontemporari, sementara bentuk-bentuk 

bujur yang menyerupai bulan sabit memperlihatkan hubungan antara khat Jawi dan metafora 

alam dalam kesenian Islam. Huruf Jawi di sini berfungsi sebagai medan simbolik yang 

menggabungkan unsur budaya, kerohanian dan abstraksi visual. 

 



[90]  

 
 

Rajah 2: Syed Hamad Jamal, Senyuman (2009) 

Sumber: Nurnazirah Musa & Harozila Ramli (2014) 

 

Dalam hujah Nurnazirah Musa (2015) menjelaskan dari sudut formalistik melalui catan 

bertajuk “Senyuman” warna-warna yang digunakan bertepatan dengan maksud yang dihajati. 

Warna-warna ceria, gemilang memenuhi rupa bentuk dan latar pada komposisi. Biru, hijau, 

ungu, dan merah jambu telah menjadi warna-warna pilihannya. Persoalan ruang positif dan 

negatif atau luar dan dalam dikaitkan dengan bentuk-bentuk bujur yang tersirat dengan garisan-

garisan yang membentuk huruf jawi tersebut.  

 

Sungguh pun demikian, dari sudut yang lain pula, bentuk-bentuk ini juga adalah bentuk-

bentuk bulan sabit yang juga merupakan bentuk khusus dalam catannya. Khat jawi dan alam 

semula jadi dimurnikan untuk mencapai tahap mujarad yang tinggi kerana hakikatnya 

“senyuman” itu bersifat mujarad dan penuh rahsia bagi sesiapa yang mengetahuinya. 

 

Penggunaan huruf jawi dalam sebilangan besar karya catan Syed Ahmad Jamal begitu 

ketara, kerana ia sudah sebati dalam jiwanya dan kerap menulis nota kecilnya dengan 

menggunakan huruf jawi dengan begitu indah sekali. Mohd Radzi et al. (2022) dalam hujahnya 

dea teori klasik yang diperkenalkan oleh ahli falsafah Yunani terkenal Plato, dalam memaknai 

karya sastera, yang kemudiannya diperkukuhkan oleh anak muridnya Aristotle, menetapkan 

bahawa dalam pembinaan objek seni, keseluruhannya mestilah  lebih  besar daripada jumlah 

bahagiannya (Ocvrick et al, 2008).  

 

Tulisan Jawi dalam seni catan bertindak sebagai medium untuk melafazkan nilai-nilai 

Islam melalui estetika dan keindahan. Contohnya, karya Syed Ahmad Jamal yang menggunakan 

huruf Jawi untuk membentuk karya abstrak menunjukkan bagaimana huruf-huruf tersebut dapat 

melahirkan makna yang mendalam.  

 

Tulisan Jawi memainkan peranan penting dalam seni visual Malaysia, terutama dalam 

karya Syed Ahmad Jamal yang menjadikan huruf Jawi sebagai bahasa estetika abstrak. Namun, 

kajian-kajian terdahulu masih tertumpu pada satu tokoh dan belum meneliti kepelbagaian 

penggunaan Jawi rentas budaya, fungsi dakwahnya, atau kedudukannya dalam wacana kesenian 

Islam kontemporari. Justeru, kajian baharu diperlukan untuk menganalisis bagaimana tulisan 

Jawi dapat memperkukuh identiti budaya Muslim, termasuk masyarakat Suluk, serta bagaimana 

ia berfungsi sebagai medium makna yang selari dengan gagasan Malaysia MADANI. 



[91]  

METODOLOGI 

 

Penyelidikan ini menggunakan kaedah pemerhatian dan temu bual. Pemerhatian dijalankan 

dengan mengamati hasil dua catan tersebut secara terperinci. Setiap komponen imej dalam catan 

dikenal pasti dan direkodkan untuk proses temu bual. Penyelidik telah melaksanakan sesi temu 

bual bersama pelukis untuk mendapatkan pengesahan data-data hasil proses pemerhatian. Pelukis 

telah menjelaskan makna dalam konteks kepercayaan Masyarakat Islam Suluk di kampungnya. 

 

 
 

Rajah 3: Sesi temu bual bersama pelukis 

Sumber: Koleksi penulis 

 

Setiap karya seni visual itu perlu berjaya menyatukan tiga komponen ini iaitu, subjek, 

bentuk dan kandungan. Ketiga-tiga komponen ini tidak dapat dipisahkan, saling berinteraksi, dan 

saling berkaitan. Apabila hal ini dicapai, kita dapat menyatakan karya seni visual itu mempunyai 

kesatuan organik, tidak mengandungi apa-apa yang tidak perlu atau mengganggu, dengan 

hubungan yang nampaknya tidak dapat dielakkan. 

 

 
Rajah 4: Teori Kesatuan Organik oleh Ocvrick et al. (2001) 

Subjek

"Apa"

Bentuk 
"Bagaimana"

Isi/Makna

"Mengapa"



[92]  

 

 Model teori Kesatuan Organik boleh digunakan sebagai dasar dalam membuat analisis 

karya catan dengan teratur. Melalui model ini, analisis dapat dijalankan dengan cara yang lebih 

sistematik bagi memahami kandungan sesebuah karya seni (Junior Kimwah & Faez Huzaini 

Ramleh, 2023). 

 

 Gabungan komponen ini membentuk suatu beentuk kesatuan yang sentiasa hidup dan 

dinamik seperti organik. Model ini terdiri daripada tiga pecahan iaitu ‘bentuk’ yang 

memperkatakan tentang persoalan ‘bagaimana’ karya catan diolah. ‘Subjek’ memperkatakan 

tentang persoalan ‘apa’ yang ingin ditunjukkan pada karya catan. ‘Makna’ pula memperkatakan 

tentang persoalan ‘kenapa’ karya tersebut dihasilkan. 

 

A. Bentuk 

 

Bentuk merujuk kepada keseluruhan organisasi atau komposisi sesuatu karya. Ianya terbahagi 

kepada dua bahagian utama, iaitu unsur seni dan prinsip rekaan. Kedua-dua bahagian ini 

memainkan peranan yang amat penting dalam pengolahan subjek bagi penghasilan seni yang 

bermakna. Penampilan sesuatu karya adalah hasil daripada penggunaan unsur-unsur seni yang 

diolah dengan penggunaan prinsip-prinsip seni. 

 

B. Subjek 

 

Penampilan subjek karya yang menarik dan berkesan adalah lahir daripada olahan unsur dan 

prinsip rekaan yang efektif sebagaimana yang hendak diluahkan oleh pengkarya sama ada secara 

logic ataupun intuitif. Perkembangan dalam hubungan antara prinsip dan unsur seni ini mampu 

mengarap sesuatu perasaan dan maksud tersirat terhadap keseluruhan organisasi sesuatu karya 

catan sama ada karya realistic mahupun abstrak. Kandungan selain daripada merujuk kepada 

emosi dan mesej intelek atau ekpresi pengkarya, ia boleh juga dirujuk sebagai pengalaman 

personal seseorang pengkarya yang lebih mudah difahami jika mempunyai pengalaman yang 

sama dengannya. 

 

C. Isi atau Makna 

 

Makna oleh dikesan menerusi imej-imej daripada subjek. Namun, ia lebih berkesan jika imej-

imej ini disepadukan dengan jayanya oleh olahan prinsip seni. Berbeza dengan karya yang 

bersifat abstrak yang sukar difahami dan sering kali menimbulkan kekeliruan untuk mengungkap 

kandungan yang tersirat. Gaya merangkumi kepada watak atau cara yang dibawa oleh pelukis di 

dalam karya mereka. Hal ini boleh dikatakan sebagai satu cabang kepada pendekatan seseorang 

pengkarya menghasilkan karya dengan berlandaskan kepada maklumat yang interaktif. 

 

Ketiga-tiga komponen ini dapat menterjemah karya catan dengan mengupas inti pati 

berikut secara teratur. Konsep Kesatuan Organik Adalah sebuah teori yang boleh menjelaskan 

makna yang hendak disampaikan oleh pelukis. Penyelidik memilih teori ini agar karya Dulang 

Maligay dapat difahami oleh masyarakat dan menghargai seni bertema Islam sejajar dengan 

gagasan Malaysia MADANI masa kini. 

 



[93]  

 
 

Rajah 5: Reka Bentuk Kerangka Teori Model Kesatuan Organik 

 

Berlandaskan gabungan kaedah pemerhatian, temu bual dan kerangka teori Kesatuan 

Organik, metodologi kajian ini bukan sahaja memastikan ketepatan data, tetapi turut 

memperkukuh kebolehpercayaan analisis terhadap makna yang terhasil dalam seni visual Islam. 

Pendekatan dua lapis pemerhatian terperinci terhadap komponen visual dan pengesahan makna 

melalui temu bual artis membolehkan penyelidik menangkap hubungan dinamik antara bentuk, 

subjek dan makna secara lebih holistik.  

 

 

Penggunaan Model Kesatuan Organik pula menyediakan landasan analitis yang 

sistematik untuk menelusuri persoalan apa, bagaimana dan mengapa dalam struktur karya, 

sekali gus mengelakkan tafsiran bersifat spekulatif. Melalui penyepaduan kaedah ini, kajian 

bukan sahaja mampu menjelaskan simbolisme dan nilai spiritual yang terkandung dalam karya 

Dulang Maligay, tetapi juga menyumbang kepada wacana seni visual Islam yang lebih kritis, 

kontekstual dan relevan dengan gagasan Malaysia MADANI.  

 

Dengan demikian, metodologi ini berupaya menghasilkan analisis yang berimpak tinggi, 

setepatnya mendedahkan bagaimana seni visual Islam terus berkembang sebagai medium 

pengungkapan identiti, kepercayaan dan pengalaman komuniti Muslim di Malaysia. 

 

 

DAPATAN KAJIAN 

 

Analisis karya Dulang Maligay I dan Dulang Maligay II melalui Model Kesatuan Organik—

yang menyatukan Bentuk, Subjek dan Makna—menunjukkan bagaimana visual seni budaya 

Suluk dapat dibaca bukan sekadar sebagai representasi estetik, tetapi sebagai teks budaya yang 

mengandungi nilai dakwah, identiti dan sejarah. Sorotan literatur seni Islam menegaskan bahawa 

prinsip geometri, arabesque dan kehalusan komposisi berfungsi sebagai “tatanan kosmik” yang 

memanifestasikan tauhid dan keteraturan ciptaan (Nasr, 1987; Burckhardt, 2009). Dapatan kajian 

Subjek

Bentuk

Isi/ Makna

•Struktur Visual dan Kesatuan

•Dinamika Estetika Islam

•Gaya dan Teknik

•Representasi Budaya dan 
Identiti

•Simbolisme Dakwah dan Nilai 
Islam

•Psikologi Pengkarya

•Naratif Visual

•Mesej Dakwah dan Spiritual

•Makna Budaya

•Makna Kontekstual Malaysia 
MADANI

•Interpretasi Pelbagai Lapisan



[94]  

ini bukan sahaja selari dengan literatur tersebut, tetapi turut memperluasnya melalui konteks 

baharu: pengolahan visual tradisi Maligay sebagai medan dakwah budaya dalam masyarakat 

Suluk di Sabah. 

 

Sorotan literatur menunjukkan bahawa seni Islam menolak naturalisme figuratif dan 

memberi penekanan kepada geometri, ritma ulangan, cahaya-gelap serta kesepaduan komposisi 

sebagai manifestasi spiritual (Wan Soliana Wan Md. Zain et al. 2024). Dapatan kajian ini 

mengesahkan prinsip tersebut melalui penggunaan simetri dan ulangan motif (melambangkan 

keteraturan Ilahi), pencahayaan kontras sebagai simbol transendensi, dan penghindaran figuratif 

demi mematuhi adab visual Islam. 

 

Namun dapatan kajian ini melangkaui literatur sedia ada kerana ia menunjukkan bahawa 

fungsi bentuk bukan hanya sebagai simbol ketuhanan, tetapi sebagai alat penyusunan naratif 

budaya. Dalam Dulang Maligay, geometri dan ritma bukan sekadar estetika spiritual, ia 

mengatur hubungan antara hidangan, dulang, dan ruang ritual sehingga membentuk satu 

“struktur makna” yang menghubungkan budaya Suluk dengan nilai Islam. Inilah jurang yang 

ditangani kajian ini: literatur seni Islam jarang mengupas bagaimana estetika Islam disesuaikan 

dalam tradisi etnik serantau seperti Suluk di Sabah. 

 

Literatur mengenai masyarakat Suluk terutama dalam konteks budaya ritual (Ladja E. 

2024) menekankan bahawa adat mereka sering menggabungkan unsur adat dan agama. Namun 

kajian terdahulu tidak memberikan tumpuan khusus kepada Maligay sebagai objek seni visual, 

apatah lagi sebagai alat dakwah. Dapatan kajian ini menunjukkan bahawa subjek makanan dan 

dulang bukan sekadar ikon budaya, tetapi lambang ihsan, rezeki, dan rasa syukur. Pilihan objek 

oleh pelukis adalah hasil pengalaman peribadi (experiential knowledge), selaras dengan teori 

Kesatuan Organik yang menekankan hubung kait antara pengalaman, motivasi dan pembentukan 

visual. Seni ini berfungsi sebagai dakwah tidak langsung (soft da ‘wah) melalui keindahan, 

kesantunan visual dan ingatan terhadap tradisi keagamaan seperti khatam al-Quran. 

 

Kajian seni etnik di Malaysia jarang meneliti bagaimana karya kontemporari berfungsi 

sebagai penghubung antara adat, dakwah dan identiti kelompok minoriti Muslim. Literatur 

warisan budaya menekankan konsep “cultural continuity” dalam komuniti Nusantara, termasuk 

hubung kait antara Filipina Selatan, Sabah dan kepulauan Melayu (Reid 2015; Sather 2012). 

Namun kebanyakannya hanya membincangkan adat dari sudut antropologi dan sejarah, bukan 

seni visual. Dapatan kajian ini membuktikan bahawa makna Dulang Maligay melangkaui fungsi 

estetika kepada pernyataan identiti serantau, mencerminkan hubungan sejarah Tausug–Melayu–

Islam. Turut berfungsi sebagai arkib visual, merakam makna sosial makanan, ritual dan konsep 

kekeluargaan. Dulang Maligay menjadi medium untuk mengartikulasikan hubungan silang 

budaya Asia Tenggara, khususnya dalam mobiliti tradisi, makanan dan nilai keagamaan. 

 

Hal ini mengisi jurang kajian yang ketara: tiada kajian seni visual yang secara sistematik 

menghubungkan ritual Maligay dengan pembentukan identiti serantau Muslim Asia Tenggara 

melalui kerangka teori visual. Model Kesatuan Organik membuktikan keberkesanannya di sini 

dengan memperlihatkan bagaimana bentuk (geometri), subjek (dulang dan makanan) dan makna 

(identiti serantau) berfungsi sebagai satu ekosistem makna yang organik dan hidup. Kajian ini 

menunjukkan bahawa seni Islam di Malaysia tidak lagi terbatas pada kaligrafi dan abstraksi 

formal, tetapi dapat berkembang melalui penterjemahan adat tempatan ke dalam bahasa visual 

Islamik. Ini mencabar naratif lama yang menyempitkan seni Islam kepada bentuk-bentuk 

konvensional. Karya Dulang Maligay berfungsi sebagai medium pemeliharaan warisan Suluk 

yang jarang direkodkan dalam bentuk seni catan kontemporari. Visual ini memberi legitimasi 

baharu kepada budaya minoriti dan menyusunnya dalam wacana nasional seni Malaysia. 

 

Kajian ini membuktikan bahawa seni boleh menjadi alat dakwah yang lembut tetapi 

efektif, visual mampu menghidupkan kembali minat generasi muda terhadap Jawi, adat dan ritual 

budaya, serta pendidikan seni boleh mengintegrasikan unsur budaya serantau dan seni Islam 

sebagai satu pedagogi holistik. Keberkesanan analisis menggunakan Model Kesatuan Organik 



[95]  

menunjukkan bahawa teori ini sesuai untuk memahami karya seni yang menggabungkan simbol 

budaya, adat dan spiritual, ia turut menyediakan kerangka sistematik yang mengatasi bias 

formalistik Barat, dan  boleh digunakan sebagai model analisis tempatan yang lebih kontekstual 

dan dekolonial. 

 

Karya ini mendukung agenda Malaysia MADANI melalui pengukuhan nilai rahmah, ihsan 

dan kesepaduan budaya, di samping menonjolkan kepelbagaian etnik Muslim Sabah sebagai 

komponen penting naratif kebangsaan, dan menghasilkan visual yang mempromosikan 

keharmonian dan identiti multietnik tanpa menjejaskan akidah. Kajian ini menyelarikan prinsip 

seni Islam, adat Maligay, dan teori Kesatuan Organik untuk membangunkan satu bacaan visual 

yang mendalam, kontekstual, dan signifikan secara budaya. Ia mengisi jurang kajian dengan 

mengetengahkan hubungan antara seni, adat dan dakwah budaya, pemerkasaan warisan minoriti 

Suluk melalui seni visual dan pembentukan makna dalam karya kontemporari yang berakar pada 

identiti Islam Nusantara. 

 

Implikasi kajian menunjukkan bahawa seni bukan sekadar estetika ia adalah alat pemaknaan 

sosial, arkib budaya dan wahana dakwah yang berkesan dalam masyarakat pelbagai etnik 

Malaysia. Prinsip seni Islam mengutamakan pola geometri dan arabesque yang mencerminkan 

ketertiban dan harmoni alam semesta yang dicipta oleh Allah. Corak ini sering digunakan 

bersama kaligrafi untuk menciptakan karya yang kompleks dan bermakna. Dunia hari ini 

berhadapan dengan pelbagai cabaran sosial, politik, dan keagamaan yang kompleks, par aulama 

dan pemimpin agama sering kali terpaksa berhadapan dengan tekanan dan kompromi (Syed 

Jaafar, S. M. J., Man, S., Pauzi, N., Jamaluddin, M. H., & Harun, M. S. 2024). 

 

Setiap tajuk yang diberikan untuk karya tentunya mempunyai isu atau tema cerita, dan 

objek yang dipilih mempunyai tujuan atau maksud yang tersendiri. Pengulangan dan bentuk-

bentuk yang sama dari alam tidak bermaksud mendukung satu makna Sahaja tetapi boleh 

emndukung pelbagai makna berdasarkan keperluan komposisi. Dalam catan bertajuk Dulang 

Maligay membawa makna yang telah dikaji oleh pelukis Mohamad Syeikhal Alah sebelum 

meletakkan imej-imej tertentu di dalam karya. 

 

Dulang Maligay, yang merupakan tradisi masyarakat Suluk di Sabah. Karya seni ini 

dianggap sebagai satu bentuk dakwah yang tidak begitu ketara, tetapi dinilai oleh pelbagai aspek 

manusia dan bertujuan untuk masyarakat. Ia menunjukkan keseimbangan antara aspek 

keagamaan dan aktiviti harian, dan juga berfungsi untuk meningkatkan kesedaran tentang 

kepentingan tulisan Jawi dalam kalangan generasi muda Suluk. 

 

 
 

Rajah 6: Dulang Maligay I (2025) Akrilik dan Pen. Saiz 91 x 91 cm 

Sumber: Koleksi penulis 



[96]  

 

 

Karya catan bertajuk Dulang Maligay ini merupakan adat tradisi suku kaum Suluk dari 

segi budaya. Karya ini menunjukkan upacara keagamaan iaitu Tammat yang lebih dikenali 

sebagai majlis khatam Al-Quran. Dulang Maligay ini mempunyai pandangan unik yang boleh 

menarik perhatian kepada audiens dengan kepelbagaian jenis makanan yang menunjukkan 

keharmonian sesuatu majlis. Oleh itu, dengan dulang tersebut dapatlah majlis tersebut diraikan 

secara tradisi setelah majlis khatam Al-Quran selesai. 

 

Jadual 1: Analisis Karya Catan Dulang Maligay I 

 

Elemen Analisis 

Bentuk 

 
MASHALLAH 

Penggunaan geometri, ulangan, simetri sebagai lambing ketertiban Ilahi. 

Hubungan antara teknik sapuan, tekstur dan intensity warna terhadap Kesan 

spiritual. 

Subjek 

Subjek budaya maligay sebagai lambang keikhlasan dan adat perkahwinan 

Suluk. Dulang Maligay merujuk kepada pemberian Ikhlas yang disifatkan 

sebagai nilai ihsan. Subjek ini adalah gambaran pengalaman peribadi pelukis 

Muslim. Seni visual dalam Islam, seperti yang dicontohkan dalam 

karya Dulang Maligay, juga berfungsi sebagai alat dakwah. Ia dapat 

menyampaikan mesej dan nilai-nilai Islam kepada khalayak yang lebih luas, 

menjadikannya rujukan bagi masyarakat akan datang. 

Isi/Makna 

Pada umumnya, Maligay memainkan peranan penting dalam memajukan 

kefahaman silang budaya dan antara agama dalam kalangan warga Filipina 

dan Asia Tenggara, khususnya dalam kalangan penduduk Tausug. Walaupun 

tidak diwajibkan dari sudut agama, ia telah menenun dirinya dengan lancar ke 

dalam fabrik warisan Tausug, yang merangkumi kedua-dua keunikan etnik dan 

kebersamaan kolektif mereka. Penggabungan Maligay ke dalam perayaan 

perkahwinan mencerminkan standard komunal dan mewujudkan tradisi 

bersama dengan penduduk Melayu di Sabah, memudahkan pertukaran silang 

budaya dan pemahaman bersama. Sebagai cara untuk mengekalkan identiti 

sosio-budaya mereka, Maligay juga menyerlahkan hidangan lazat dan amalan 

masakan asli mereka. Dalam konteks yang lebih luas, penerimaan dan 

kekagumannya oleh pelbagai kumpulan menyumbang kepada kekaguman dan 

kekaguman timbal balik, seterusnya mengukuhkan perpaduan di seluruh 

Filipina Selatan dan rantau ASEAN secara keseluruhan. 

 

Seni yang mempunyai nilai Islam berkait rapat dengan kebudayaan Islam. Ia adalah 

penyumbang kepada tamadun Islam dan berobjektifkan untuk Allah SWT. Inspirasi ini 

menjadikan karya-karya seni tersebut lebih cenderung ke arah spiritual dan berpegang pada 



[97]  

prinsip-prinsip seni Islam. Karya yang dihasilkan membawa makna yang mendalam. Contohnya, 

seni Islam tidak menggunakan imej atau objek bernyawa kerana ia bertentangan dengan konsep 

tauhid. Jelas sekali, pengkarya menghasilkan karya yang melafazkan Islam berdasarkan 

keindahan dan estetika. Karya seni ini juga boleh menjadi rujukan kepada generasi akan datang 

dan membantu memelihara warisan tempatan agar tidak hilang ditelan zaman. 

 

 
 

Rajah 7: Dulang Maligay II (2025) Akrilik dan Pen. Saiz 91 x 91 cm 

Sumber: Koleksi penulis 

 

Pengolahan yang dilakukan dengan baik dan karya ini sangat tersusun dalam 

menyampaikan maksudnya, khalayak pastinya akan tertanya-tanya apabila melihat tajuk catan ini 

namun apabila melihat komposisi dan makna disebalik catan ini, khalayak akan dapat memahami 

dengan jelas apa yang disampaikan melalui catan yang ditafsirkan sebagai dokumen sejarah 

dalam dunia seni lukis negara. 

 

Jadual 2: Analisis Karya Catan Dulang Maligay II 

Elemen Analisis 

Bentuk 

 
SUBHAN ALLAH 

Penghindaran imej bersifat figurative mengikut nilai seni Islam. Penggunaan 

chaya-gelap sebagai simbol ketuhanan, harapan atau kerohanian. 

Subjek 

Bagaimana budaya ini menzahirkan nilai Masyarakat Muslim Malaysia di 

Sabah. Kuih-muih manis merujuk kepada kemanisan pernikahan, iaitu sebuah 

nilai sakinah, mawaddah dan rahmah. Elemen yang mencerminkan kecintaan 

kepada Allah, nilai tauhid, atau pengalaman spiritual. Alam semula jadi 

menjadi rujukan utama bagi seniman Islam untuk memahami bentuk dan 



[98]  

maknanya, yang kemudian diterjemahkan ke dalam karya seni. Ini selaras 

dengan teori-teori seperti Kesatuan Organik, yang menegaskan bahawa setiap 

karya seni perlu menyatukan subjek, bentuk, dan kandungan untuk mencapai 

makna yang menyeluruh. 

Isi/Makna 

Lebih daripada itu, hidangan dan masakan istimewa yang ditawarkan dalam 

troli makanan hampir sama atau sekurang-kurangnya sudah biasa dengan 

masyarakat Asia Tenggara dalam soal cita rasa. Disebabkan hakikatnya, umat 

Islam menggemari makanan pedas dan karipap. Melangkaui idea bahawa 

perdagangan mungkin telah menyebabkan hubungan di kalangan umat Islam 

yang akhirnya mewujudkan pelbagai penyesuaian budaya termasuk makanan 

atau apa sahaja yang sesuai dengan keperluan kumpulan tertentu. Sehingga 

hubungan itu berkembang ke hadapan kepada pengaruh berturut-turut dalam 

penyediaan kemahiran masakan dan kaedah memasak campuran. Selalunya 

menggabungkan hidangan asli yang terkenal dengan makanan panas di 

kalangan Tausug juga merupakan makanan kegemaran bagi Malaysia, 

Indonesia, dan Brunei. 

 

Tidak salah jika pelukis mengambil ia sebagai rujukan utama dalam beliau berkarya 

apabila jalan yang ingin beliau cari telah beliau temui iaitu berkarya juga adalah satu kaedah 

dalam berdakwah walaupun ia tidak begitu ketara namun kesenian itu dinilai oleh pelbagai sifat 

manusia dan sebagaimana yang diterapkan dalam seni untuk masyarakat. Seni yang mempunyai 

nilai Islam berkaitan dengan kebudayaan Islam, ini kerana seni Islam juga adalah penyumbang 

kepada tamadun Islam dan ia adalah bertujuan kerana Allah taala. Inspirasi ini terus membuatkan 

karya-karya catan ini lebih menjurus kea rah spiritual dan berpaksi kepada prinsip-prinsip 

kesenian Islam. 

 

Apabila mempertimbangkan kesan Maligay dan kaitannya dengan masyarakat Asia 

Tenggara, tiga kemungkinan hasil boleh dikenal pasti. Pertama, hubungan sejarah dalam rantau 

Asia Tenggara (SEA) telah mengekalkan hubungan jiran melalui reaksi berantai dalam proses 

migrasi dan pertukaran budaya. Ini telah menyumbang kepada kesalinghubungan budaya di 

rantau ini, di mana tradisi Maligay mungkin mengandungi unsur-unsur yang mencerminkan 

hubungan budaya ini. Kedua, penghantaran pertukaran budaya telah berlaku di rantau SEA, dan 

Maligay, sebagai adat perkahwinan di kalangan Tausug, mungkin mewakili warisan budaya 

eksklusif rakyat Filipina dalam wilayah SEA yang lebih luas. 

 

Ketiga, identiti wilayah di rantau SEA adalah berasaskan perpaduan dan perpaduan di kalangan 

rakyat melalui pemahaman tentang kepelbagaian budaya. Oleh itu, ia menyerlahkan persamaan 

budaya di seluruh rantau ini, menekankan kekayaan dan kemeriahan budaya dan masyarakat. 

Menggambarkan bagaimana Maligay di Jolo dipengaruhi oleh unsur-unsur budaya Melayu Islam 

dan pribumi menambahkan lagi permaidani amalan yang pelbagai, seperti penyediaan makanan 

dan hadiah pengantin 

 

 

KESIMPULAN 

 

Analisis karya Dulang Maligay melalui Model Kesatuan Organik (Bentuk–Subjek–Makna) 

memperlihatkan bagaimana karya ini bukan sekadar representasi visual budaya Suluk, tetapi 

sebuah “ekologi makna” yang menyatukan unsur seni Islam, adat tradisi dan mesej sosial 

kontemporari. Penemuan kajian ini berhubung rapat dengan literatur yang menekankan bahawa 



[99]  

seni Islam terbina pada prinsip ketauhidan, anti-figurat dan integrasi geometri sebagai metafora 

keteraturan Ilahi (Ishak & Hassan Mydin, 2025). Dalam konteks ini, penggunaan tulisan Jawi 

dalam karya bukan hadir sebagai elemen dekoratif, tetapi sebagai penanda identiti, warisan dan 

dakwah. 

 

Dapatan menunjukkan bahawa tulisan Jawi, apabila dipadukan dengan simbol makanan 

dan ritual selepas khatam al-Quran, mencipta hubungan visual yang menyeimbangkan nilai 

agama dengan kehidupan harian masyarakat Suluk—selari dengan dapatan Syed Jaafar et al. 

(2024) mengenai tekanan dan cabaran sosial-keagamaan masyarakat Muslim kontemporari. 

Integrasi ini juga mencerminkan usaha pelukis untuk memperkukuhkan kembali peranan Jawi 

yang semakin terpinggir dalam komuniti muda Suluk, menjadikan karya seni sebagai medium 

pemulihan literasi budaya dan Islam. 

 

Dari aspek subjek, pemaparan hidangan Maligay memperlihatkan pengalaman peribadi 

pelukis yang didasari kearifan tempatan, sekali gus mengukuhkan pandangan literatur bahawa 

seni Islam sering berakar pada pengamatan alam dan pengalaman spiritual sebagai sumber tafsir 

visual (Burckhardt, 2009; Nasr, 1987). Pengolahan bentuk—melalui simetri, ulangan, 

pencahayaan serta penghindaran figuratif—menunjukkan kepatuhan pelukis terhadap prinsip 

tauhid, iaitu menjauhkan penyerupaan makhluk bernyawa. Ini menguatkan hujah Ishak & Hassan 

Mydin (2025) bahawa estetika Islam terbina daripada kesedaran teologis, bukan semata-mata 

gaya visual. 

 

Dapatan makna pula menunjukkan bahawa Dulang Maligay bukan hanya melambangkan 

adat Suluk tetapi turut menggambarkan hubungan silang budaya Nusantara. Penegasan kepada 

makanan dan simbol perayaan mengukuhkan literatur yang menempatkan budaya Tausug dalam 

jaringan warisan serantau Asia Tenggara (Sather, 2012; Reid, 2015). Pelukis memperlihatkan 

bagaimana tradisi ini berkembang melalui interaksi antara adat, dakwah, dan identiti Muslim 

serantau—jurang kajian yang sebelum ini kurang diterokai dalam kajian seni visual kontemporari 

Malaysia. 

 

Keseluruhannya, dapatan kajian mengukuhkan hakikat bahawa karya ini berfungsi 

sebagai ruang dakwah visual, arkib budaya, dan wacana identiti Islam Nusantara, sejajar dengan 

usaha memartabatkan warisan tempatan yang diangkat oleh Mohamad Akhir et al. (2025). 

Kesatuan antara bentuk, subjek dan makna inilah yang menzahirkan nilai organik dan spiritual 

karya, menempatkannya sebagai rujukan berimpak kepada masyarakat Suluk dan Malaysia 

secara lebih luas. 

 

Kesimpulannya, kajian ini membuktikan bahawa Dulang Maligay merupakan sebuah 

karya yang menghimpunkan keindahan estetik, kedalaman spiritual dan kekayaan budaya dalam 

satu kesatuan visual yang organik dan dinamik. Melalui penerapan Model Kesatuan Organik, 

kajian ini berjaya menunjukkan bagaimana bentuk-geometri Islam, subjek makanan tradisi Suluk 

dan makna identiti serta dakwah berpadu menjadi bahasa visual yang bukan sahaja indah, tetapi 

juga sarat nilai keagamaan dan budaya. 

 

Karya ini memperlihatkan bahawa seni Islam tidak terhad pada kaligrafi atau abstraksi 

spiritual, tetapi mampu berkembang melalui pengolahan adat tempatan secara beretika dan 

berteologi. Penggunaan tulisan Jawi memperkukuhkan mesej bahawa warisan literasi Islam 

bukan untuk dipandang sebagai nostalgia, tetapi sebagai komponen penting pembinaan identiti 

masyarakat Muslim Malaysia hari ini. Melalui dapatan ini, kajian berjaya mengisi jurang 



[100]  

penyelidikan tentang bagaimana seni visual kontemporari boleh menjadi medium pemeliharaan 

warisan minoriti, sekaligus bertindak sebagai agen dakwah lembut yang relevan dalam 

masyarakat moden. 

 

Secara lebih luas, kajian ini mengangkat karya Dulang Maligay sebagai representasi seni 

Islam Nusantara yang wajar diperluas kajiannya dalam konteks pendidikan, dasar budaya dan 

pemerkasaan masyarakat. Pendekatan pelukis dalam menyatukan adat, keagamaan, dan estetika 

membuktikan bahawa seni mampu menjadi jambatan antara generasi—menghubungkan memori 

tradisi dengan aspirasi Malaysia MADANI yang menekankan ihsan, rahmah dan keberadaban 

budaya. Oleh itu, kajian ini bukan sahaja menyumbang kepada perkembangan wacana seni visual 

tempatan, tetapi memperkukuhkan kedudukan seni sebagai wahana pembentukan identiti, 

pemuliharaan warisan dan penyebaran nilai Islam secara berhemah dan berkesan. 

 

 

RUJUKAN 
 
Ahmad, S., Othman, H., Afkari, R., Rusdi, M., & Abdul Rahim, M. H. (2012). CABARAN SEMASA 

TULISAN JAWI SEBAGAI WARISAN MASYARAKAT PERADABAN BANGSA 

MELAYU. Journal of Techno-Social, 4(2). 

 

Burckhardt, T. (2009). Art of Islam: Language and meaning. World Wisdom. 

 

Ishak, S. N., & Hassan Mydin, S. A. (2025). Elemen Tawhidik Dalam Perbincangan Ilmu Geometri 

Karya Tokoh Islam: Analisis Terhadap Kitab al-Hiyal oleh al-Farabi: Tawhidic Elements in the 

Geometric Discussion by Islamic Scientist: An Analysis on al-Hiyal’s Book by al-

Farabi. Journal of Al-Tamaddun, 20(1), 171–188. https://doi.org/10.22452/JAT.vol20no1.13 

 

Junior Kimwah, & Faez Huzaini Ramleh. (2023). INTERPRETATIONS OF SYLVESTER JUSSEM 

PAINTING THROUGH ORGANIC UNITY APPROACHES. Jurnal Gendang Alam (GA), 13(2). 

https://doi.org/10.51200/ga.v13i2.4741 

 

Ladja, E. (2024). Maligay: An iconic Tausug traditional token for Pagtammat in the Sulu Archipelago. 

Southeastern Philippines Journal / University Repository. 

 

Mohamad Akhir, N. S., Ismail, S.., & Mohd Yusof, A. S.. (2025). Manuskrip Melayu MSS255 Al-Durr 

al-Nafis: Suatu Kajian dan Analisis Teks Kitab Tasawuf Nusantara: Malay Manuscript 

MSS255 Al-Durr al-Nafis: A Study and Text Analysis of the Sufi Book of the Malay 

Archipelago. Journal of Al-Tamaddun, 20(1), 321–336. 

https://doi.org/10.22452/JAT.vol20no1.22 

 

Mohd Fazil Ajak & Nelson Dino. (2018). PIS: Pemikiran dan Identiti Suluk. Pertubuhan Profesional Suluk 

Sabah (PROS) Kota Kinabalu, Sabah, Malaysia. 

 

Mohd Radzi, F., Mohammad Noh, L. M., Abd Razak, H., Dasuki, S., & Karimon, N. A. (2022). Analisis 

Metafora Dakwah dan Nilai-Nilai Murni Menerusi Karya Rejabhad “Tan Tin Tun”. Proceedings 

Borneo Islamic International Conference EISSN 2948-5045, 13, 201-210. 

 

Mohd. Alwee bin Yusoff. 2005. Perkembangan Tulisan Jawi dan Aplikasinya dalam Masyarakat Islam di 

Malaysia. Jurnal Usuluddin. Bil.21.  

 

Nasr, S. H. (1987). Islamic art and spirituality. Golgonooza Press. 

 

Nurnazirah Musa & Harozila Ramli. (2014). Identiti Melayu dalam Catan Syed Ahmad Jamal. Jurnal Seni 

https://doi.org/10.22452/JAT.vol20no1.13
https://doi.org/10.51200/ga.v13i2.4741
https://doi.org/10.22452/JAT.vol20no1.22


[101]  

dan Pendidikan Seni. Vol.2. Halaman 103-109. 

 

Nurnazirah Musa. (2015). Interpretasi Intrinsik dalam Karya Catan Syed Ahmad Jamal Tahun 1950an-

2000. Tesis Sarjana Seni (Seni Halus) Mod Penyelidikan. Fakulti Seni, Komputer dan Industri 

Kreatif. Universiti Pendidikan Sultan Idris. 

 

Ocvirk,O.  G., Stinson, R.  E.,Wigg.  R., Bone, R.  O., & Cayton, D.  L. (2013). Art Fundamentals: Theory 

and Practice. Twelfth Edition. School of Art, Bowling Green State University. McGraw-Hill, 

Avenue of the Americas, New York. 

 

Reid, A. (2015). A History of Southeast Asia: Critical Crossroads. Chichester, UK: Wiley-Blackwell. 

 

 Saimon, A., Sheikh Mohd Fauzi, S. N., Zafri, N. Z., Ibrahim, N. A. I., & Abd Halim, N. A. (2023). Tahap 

penguasaan Tulisan Jawi dalam kalangan murid tahun 4 di sekolah Kota Raja, Panchor, Muar, 

Johor. PENDETA, 14(2), 71–82. https://doi.org/10.37134/pendeta.vol14.2.6.2023 

 

Sather, C. (2012). Recalling the dead, revering the ancestors: Multiple forms of ancestorship in Saribas 

Iban society. In P. Couderc & K. Sillander (Eds.), Ancestors in Borneo Societies: Death, 

Transformation and Social Immortality (pp. 114–152). Copenhagen: NIAS Press. 

 

Suzlee Ibrahim & Mohd Ali Azraie Bebit. (2016). Idea Tempatan dalam Catan Abstrak. Conference 

Proceeding: 2nd International Conference on Creative Media, Design & Technology 

(REKA2016). 

 

Syed Jaafar, S. M. J. S., Man, S., Pauzi, N., Jamaluddin, M. H., & Harun, M. S. (2024). Sumbangan Izz al-

Din Ibn Abd Salam (m. 660H) dalam Perkembangan Sejarah dan Tamadun Islam [The Eminence 

of Izz al-Din Ibn Abd Al-Salam (d. 660H) in the Development of Islamic History and 

Civilization]. Journal of Al-Tamaddun, 19(2), 1–15. 

 

Wan Soliana Wan Md. Zain, Marzuki Ibrahim, Salwa Ayob, Noor Hafiza Ghazali, Rushana Sulaiman. 

(2024) Simbolik Geometri dalam Catan Sulaiman Esa melalui Prinsip Seni Islam. International 

Journal of Arts & Design (IJAD), Volume 8(2). Universiti Teknologi Mara 

https://doi.org/10.37134/pendeta.vol14.2.6.2023

