PENERAPAN TULISAN JAWI DALAM KARYA CATAN DULANG MALIGAY

THE APPLICATION OF JAWI WRITING IN THE WORK OF DULANG MALIGAY
PAINTINGS

Junior Kimwah'*
Intan Munirah Hamzah?

'Akademi Seni dan Teknologi Kreatif (ASTiF), Universiti Malaysia Sabah Jalan UMS,
88400 Kota Kinabalu, Sabah, Malaysia

Balai Seni Lukis Sabah (BSLS), Lembaga Kebudayaan Negeri Sabah, 14, Jala Shantung, 88300
Kota Kinmabau, Sabah, Malaysia

juniorkimwah@ums.edu.my”

Dihantar/Received: 01 Oct 2025 | Penambahbaikan/Revised: 27 Nov 2025
Diterima/Accepted: 12 Dec 2025 / Terbit/Published: 25 Dec 2025

DOI: https.//doi.org/10.51200/¢a.v15i2.7149

ABSTRAK

Tulisan Jawi telah lama berakar umbi di Malaysia jelas telah mempengaruhi corak kehidupan
masyarakat penganut Islam. Perkara ini juga dapat dilihat dalam kebudayaan orang Suluk di
Sabah khususnya. Kajian ini memfokuskan karya seni visual iaitu hasil seni catan yang
mengaplikasikan tulisan jawi dalam karya catan tersebut. Objektif kajian ini adalah untuk
mengetengahkan falsafah dan pemahaman terhadap tulisan jawi serta hubung kaitnya dengan
kebudayaan masyarakat Suluk. Kajian ini menggunakan kaedah pemerhatian dan temu bual
dalam mengumpulkan data daripada pelukis Suluk. Teori Kesatuan Organik digunakan dalam
mengenal pasti subjek, bentuk dan makna dalam setiap karya yang dipilih. Dalam kajian ini,
pengkaji telah menganalisis dua karya yang telah menerapkan tulisan jawi yang digabungkan
bersama dengan imej-imej makanan masyarakat tradisional Suluk. Melalui analisis yang
dilakukan, karya tulisan jawi yang berlatarkan Dulang Maligay merupakan makanan yang
dihidangkan selepas majlis khatam Al-Quran. Karya catan ini membawa satu mesej tentang
keseimbangan agama dalam aktiviti harian. Karya ini juga merupakan sebuah usaha dalam
menyampaikan kesedaran tentang kepentingan tulisan jawi yang semakin terpinggir dalam
kalangan generasi muda Suluk. Secara kesimpulannya, kajian ini menjelaskan makna dalam
aspek rupa bentuk tulisan jawi dan falsafah di dalam karya seni catan melalui pendekatan seni
moden. Kajian ini dapat menjadi inspirasi kepada khalayak seni serta menjadi rujukan
masyarakat generasi akan datang.

Kata Kunci: Catan, dulang maligay, falsafah, Kesatuan Organik, tulisan jawi

[86]


mailto:juniorkimwah@ums.edu.my*
https://doi.org/10.51200/ga.v15i2.7149

ABSTRACT

Jawi writing has long been rooted in Malaysia and has clearly influenced the pattern of life of
the Muslim community. This can also be seen in the culture of the Suluk people in Sabah, in
particular. This study focuses on visual artworks, which are the result of painting art that applies
Jawi writing in the painting. The objective of this study is to highlight the philosophy and
understanding of Jawi writing and its relationship with the culture of the Suluk community. This
study used observational and interview methods in collecting data from Suluk painters. The
Theory of Organic Unity is used in identifying subjects, forms, and meanings in each selected
work. In this study, the researchers analyzed two works that have applied Jawi writing combined
with images of traditional Suluk people's food. Through the analysis carried out, the Jawi
writing work set in the Dulang Maligay is the food served after the Quran khatam ceremony.
This painting carries a message about the balance of religion in daily activities. This work is
also an effort to convey awareness about the importance of Jawi writing, which is increasingly
marginalized among the younger generation of Suluk. In conclusion, this study explains the
meaning of aspects of the form of Jawi writing and philosophy in the art of painting through the
modern art approach. This study can be an inspiration to the art audience and become a
reference for the next generation of society.

Keywords: Painting, dulang maligay, philosophy, Organic Unity, Jawi writing

PENGENALAN

Kajian tinjauan menunjukkan Jawi dilihat kian terpinggir dan hubungan antara identiti Melayu
dan Jawi melemah dalam populasi muda (Saimon et al. 2023). Tekanan kepada pembelajaran
Bahasa Inggeris dan penggunaan huruf Rumi untuk tujuan pendidikan, ekonomi dan teknologi
menyumbang kepada pengurangan ruang untuk Jawi dalam kurikulum dan kehidupan
professional (Mohd. Alwee Yusoff, 2005). Implikasinya, peningkatan peminggiran Jawi
membawa kepada kemerosotan warisan tulisan dan pengurangan akses kepada bahan-bahan
sejarah/keagamaan yang asal (banyak dokumen lama ditulis dalam Jawi) dalam hujah Ahmad, S.
et al. (2012).

Seni yang berteraskan nilai Islam merupakan sebahagian daripada khazanah kebudayaan
Islam, kerana seni Islam bukan sahaja menjadi penyumbang kepada perkembangan tamadun
Islam, tetapi juga berfungsi sebagai medium pengabdian kepada Allah #. Aspirasi ini
menjadikan karya seni Islam cenderung berorientasikan spiritual dan berpaksikan prinsip-prinsip
kesenian yang menzahirkan konsep tauhid, akhlak dan keindahan (jamal). Justeru, seni Islam
bukan hanya berperanan estetik, tetapi turut membawa mesej dakwah yang berupaya membentuk
pemikiran, nilai dan identiti masyarakat.

Hal ini turut ditegaskan dalam laporan akhbar BERNAMA bertarikh 13 Disember 2023,
apabila Perdana Menteri Malaysia, Datuk Seri Anwar Ibrahim menekankan bahawa “karya seni
dan budaya Islam harus terus diperkasakan di bawah konsep Malaysia MADANI”. Menurut
beliau, kerangka MADANI bukan sahaja bertujuan memacu kemajuan ekonomi, tetapi juga
memperkukuh seni dan budaya Islam sebagai antara tunggak kebangkitan tamadun di rantau ini.
Kenyataan ini mengukuhkan relevansi kajian seni dalam konteks pembinaan masyarakat yang
berbudaya, beradab dan berteraskan nilai-nilai keislaman.

Setiap karya seni visual mempunyai teori, struktur dan nilai estetik tersendiri. Bagi
seorang pelukis Muslim termasuk pelukis keturunan Suluk di Malaysia yang identitinya turut
dipengaruhi Islam, penghasilan karya bukan sekadar penciptaan visual, tetapi suatu manifestasi

[87]



penghayatan agama. Maka, estetika Islam menjadi asas kepada penyataan diri, budaya dan
spiritual yang dilafazkan melalui garisan, warna, tekstur dan simbol.

Pengkaji melihat bahawa pelukis dalam kajian ini berkarya dengan berlandaskan
kecintaan kepada Allah ¥, bukan untuk kepentingan peribadi semata-mata. Simbolisme yang
digunakan tidak hanya menzahirkan keindahan, tetapi berfungsi sebagai medium tafakur dan
dakwah visual. Karya yang terhasil bersifat inklusif dan universal, kerana mesej nilai, keindahan
dan ketuhanan dapat dihargai bukan sahaja oleh masyarakat Islam, tetapi juga oleh khalayak
umum.

Seni Islam berakar pada konsep tauhid, yakni pengesaan Allah % sebagai asas seluruh
realiti. Prinsip ini memberi implikasi kepada bentuk visual, termasuk penghindaran
penggambaran makhluk bernyawa bagi mengelakkan penyerupaan ciptaan Tuhan. Oleh itu,
kaligrafi termasuk tulisan Jawi menjadi satu medium paling unggul dalam ekspresi seni Islam.
Kaligrafi bukan sekadar teks, tetapi sebuah bentuk estetika yang menyatukan makna, keindahan
dan ibadah.

Dalam konteks ini, penulisan Mohd Fazil Ajak & Nelson Dino (2018) mengenai maligay
iaitu replika mahligai istana berisi kuih-muih sebagai simbol keikhlasan pihak lelaki
menunjukkan bagaimana simbol budaya mempunyai dimensi seni yang signifikan. Hubungan
antara simbol dan bentuk visual ini penting dalam sesebuah karya catan yang sarat makna.
Melalui penelitian identiti visual, karya seni bergerak daripada makna luaran (ekstrinsik) kepada
makna dalaman (intrinsik) melalui proses pengolahan simbol, garisan dan warna oleh pelukis. Ini
menunjukkan bahawa kajian seni bukan sahaja memahami bentuk, tetapi menelusuri makna
budaya, spiritual dan dakwah yang terkandung di dalamnya.

SOROTAN LITERATUR

Penggunaan tulisan Jawi dalam seni visual Malaysia bukanlah fenomena baharu; ia telah berakar
sejak dekad 1960-1980-an dan berkembang sebagai satu bentuk ekspresi moden dalam seni
catan. Penelitian awal mendapati bahawa Jawi bukan sahaja digunakan sebagai sistem tulisan,
tetapi juga berfungsi sebagai elemen visual yang menyumbang kepada bahasa formalistik karya.
Dalam konteks ini, kajian Suzlee Ibrahim & Mohd Ali Azraie Bebit (2016) menunjukkan
bagaimana Syed Ahmad Jamal mengangkat huruf Jawi sebagai asas penggayaan abstrak dalam
karya Tulisan (1964). Huruf-huruf Jawi z—u« (shin—alif-jim), yang merujuk kepada inisial
namanya, diolah melalui sapuan berus yang besar dan bersifat ekspresif, menghasilkan dinamika
visual yang menekankan gerak, tenaga dan spontaniti. Kajian ini menampilkan huruf Jawi
sebagai struktur bentuk yang dipermakna melalui ekspresionisme abstrak.

Karya seni visual yang mengandungi elemen tlisan jawi telah lama bertapak di Malaysia
dan telah dihasilkan oleh pelukis-pelukis sekitar 1980an. Dalam penulisan Suzlee Ibrahim &
Mohd Ali Azraie Bebit (2016), menjelaskan karya catan abstrak Syed Ahmad Jamal telah
mengambil inspirasi tulisan jawi yang menggambarkan awalan huruf pada namanya iaitu S-A-J
yang digantikan huruf jawi shin = (, alif = dan jim = z. Karya ini diberi tajuk ‘Tulisan’ (Rajah
1). Huruf jawi yang ringkas ini dditerjemahkan dengan sapuan berus ekspresif yang menjadi
kekuatan pada catan ini. Beliau menghasilkan pergerakan ekspresif melalui kesan pergerakan
berus yang besar, kasar dan bersahaja.

[88]



Rajah 1: Syed Ahmad Jamal, Tulisan (1964)
Sumber: Suzlee Ibrahim & Mohd Ali Azraie Bebit (2016)

Kesemua kajian ini menekankan keakraban Syed Ahmad Jamal dengan tulisan Jawi,
malah beliau secara konsisten menggunakannya dalam catatan peribadi. Mohd Radzi et al.
(2022) menghubungkan pendekatan Syed Ahmad Jamal kepada prinsip klasik Plato dan Aristotle
bahawa keseluruhan karya seni harus mencipta kesatuan yang melampaui jumlah komponennya.
Dalam hal ini, tulisan Jawi bukan sekadar unsur visual, tetapi entiti yang mengikat makna,
bentuk dan emosi sehingga melahirkan pengalaman estetika yang holistik.

Sebahagian besar tulisan hanya menumpukan Syed Ahmad Jamal sebagai tokoh utama.
Kurang penelitian yang membandingkan pendekatan beliau dengan seniman kontemporari atau
seniman dari etnik lain seperti Suluk, Bajau, Kelantan, Aceh atau Nusantara yang turut
mengangkat Jawi sebagai bahasa visual. Hal ini menghadkan pembentukan naratif yang lebih
luas tentang evolusi Jawi dalam seni visual Malaysia.

Kajian terdahulu lebih berfokus pada aspek formalistik (garisan, warna, bentuk) dan
falsafah peribadi seniman, tanpa meneliti peranan tulisan Jawi sebagai medium dakwah, simbol
identiti Muslim, atau manifestasi budaya komuniti tertentu seperti masyarakat Suluk di Sabah.
Jurang ini penting kerana seni bertulisan Jawi juga berfungsi sebagai ruang artikulasi makna
Islam dalam konteks masyarakat majmuk. Sebilangan besar tulisan menggunakan pendekatan
deskriptif dan interpretatif tanpa kerangka analisis visual yang tersusun. Model Kesatuan
Organik (Bentuk—Subjek—Makna) menawarkan potensi untuk menilai bagaimana Jawi bukan
sahaja berfungsi sebagai elemen formal, tetapi sebagai subjek dan pembawa makna yang
berinteraksi dengan simbol budaya dan nilai spiritual.

Perbahasan mengenai karya Syed Ahmad Jamal turut diperkukuh oleh kajian Nurnazirah
Musa & Harozila Ramli (2014), yang menafsirkan Senyuman (2009) sebagai cerminan falsafah
zuhud dan kebijaksanaan pelukis tersebut. Menurut mereka, senyuman tidak dipapar secara
literal tetapi dizahirkan melalui garisan dan warna yang bersifat mujarrad. Garisan Jawi yang
membentuk “senyuman” diterjemah bukan sebagai imejan representasi, tetapi sebagai struktur
kaligrafi kontemporari yang memadukan ekspresi spiritual dan estetika moden. Analisis
formalistik Nurnazirah (2015) kemudian memperincikan penggunaan warna ceria seperti biru,
hijau, ungu dan merah jambu yang mencipta suasana kontemporari, sementara bentuk-bentuk
bujur yang menyerupai bulan sabit memperlihatkan hubungan antara khat Jawi dan metafora
alam dalam kesenian Islam. Huruf Jawi di sini berfungsi sebagai medan simbolik yang
menggabungkan unsur budaya, kerohanian dan abstraksi visual.

[89]



Rajah 2: Syed Hamad Jamal, Senyuman (2009)
Sumber: Nurnazirah Musa & Harozila Ramli (2014)

Dalam hujah Nurnazirah Musa (2015) menjelaskan dari sudut formalistik melalui catan
bertajuk “Senyuman” warna-warna yang digunakan bertepatan dengan maksud yang dihajati.
Warna-warna ceria, gemilang memenuhi rupa bentuk dan latar pada komposisi. Biru, hijau,
ungu, dan merah jambu telah menjadi warna-warna pilihannya. Persoalan ruang positif dan
negatif atau luar dan dalam dikaitkan dengan bentuk-bentuk bujur yang tersirat dengan garisan-
garisan yang membentuk huruf jawi tersebut.

Sungguh pun demikian, dari sudut yang lain pula, bentuk-bentuk ini juga adalah bentuk-
bentuk bulan sabit yang juga merupakan bentuk khusus dalam catannya. Khat jawi dan alam
semula jadi dimurnikan untuk mencapai tahap mujarad yang tinggi kerana hakikatnya
“senyuman” itu bersifat mujarad dan penuh rahsia bagi sesiapa yang mengetahuinya.

Penggunaan huruf jawi dalam sebilangan besar karya catan Syed Ahmad Jamal begitu
ketara, kerana ia sudah sebati dalam jiwanya dan kerap menulis nota kecilnya dengan
menggunakan huruf jawi dengan begitu indah sekali. Mohd Radzi ef al. (2022) dalam hujahnya
dea teori klasik yang diperkenalkan oleh ahli falsafah Yunani terkenal Plato, dalam memaknai
karya sastera, yang kemudiannya diperkukuhkan oleh anak muridnya Aristotle, menetapkan
bahawa dalam pembinaan objek seni, keseluruhannya mestilah lebih besar daripada jumlah
bahagiannya (Ocvrick et al, 2008).

Tulisan Jawi dalam seni catan bertindak sebagai medium untuk melafazkan nilai-nilai
Islam melalui estetika dan keindahan. Contohnya, karya Syed Ahmad Jamal yang menggunakan
huruf Jawi untuk membentuk karya abstrak menunjukkan bagaimana huruf-huruf tersebut dapat
melahirkan makna yang mendalam.

Tulisan Jawi memainkan peranan penting dalam seni visual Malaysia, terutama dalam
karya Syed Ahmad Jamal yang menjadikan huruf Jawi sebagai bahasa estetika abstrak. Namun,
kajian-kajian terdahulu masih tertumpu pada satu tokoh dan belum meneliti kepelbagaian
penggunaan Jawi rentas budaya, fungsi dakwahnya, atau kedudukannya dalam wacana kesenian
Islam kontemporari. Justeru, kajian baharu diperlukan untuk menganalisis bagaimana tulisan
Jawi dapat memperkukuh identiti budaya Muslim, termasuk masyarakat Suluk, serta bagaimana
ia berfungsi sebagai medium makna yang selari dengan gagasan Malaysia MADANI.

[90]



METODOLOGI

Penyelidikan ini menggunakan kaedah pemerhatian dan temu bual. Pemerhatian dijalankan
dengan mengamati hasil dua catan tersebut secara terperinci. Setiap komponen imej dalam catan
dikenal pasti dan direkodkan untuk proses temu bual. Penyelidik telah melaksanakan sesi temu
bual bersama pelukis untuk mendapatkan pengesahan data-data hasil proses pemerhatian. Pelukis
telah menjelaskan makna dalam konteks kepercayaan Masyarakat Islam Suluk di kampungnya.

Rajah 3: Sesi temu bual bersama pelukis
Sumber: Koleksi penulis

Setiap karya seni visual itu perlu berjaya menyatukan tiga komponen ini iaitu, subjek,
bentuk dan kandungan. Ketiga-tiga komponen ini tidak dapat dipisahkan, saling berinteraksi, dan
saling berkaitan. Apabila hal ini dicapai, kita dapat menyatakan karya seni visual itu mempunyai
kesatuan organik, tidak mengandungi apa-apa yang tidak perlu atau mengganggu, dengan
hubungan yang nampaknya tidak dapat dielakkan.

Isi/Makna
"Mengapa"

Bentuk
"Bagaimana"

Rajah 4: Teori Kesatuan Organik oleh Ocvrick et al. (2001)
[91]



Model teori Kesatuan Organik boleh digunakan sebagai dasar dalam membuat analisis
karya catan dengan teratur. Melalui model ini, analisis dapat dijalankan dengan cara yang lebih
sistematik bagi memahami kandungan sesebuah karya seni (Junior Kimwah & Faez Huzaini
Ramleh, 2023).

Gabungan komponen ini membentuk suatu beentuk kesatuan yang sentiasa hidup dan
dinamik seperti organik. Model ini terdiri daripada tiga pecahan iaitu ‘bentuk’ yang
memperkatakan tentang persoalan ‘bagaimana’ karya catan diolah. ‘Subjek’ memperkatakan
tentang persoalan ‘apa’ yang ingin ditunjukkan pada karya catan. ‘Makna’ pula memperkatakan
tentang persoalan ‘kenapa’ karya tersebut dihasilkan.

A. Bentuk

Bentuk merujuk kepada keseluruhan organisasi atau komposisi sesuatu karya. Ianya terbahagi
kepada dua bahagian utama, iaitu unsur seni dan prinsip rekaan. Kedua-dua bahagian ini
memainkan peranan yang amat penting dalam pengolahan subjek bagi penghasilan seni yang
bermakna. Penampilan sesuatu karya adalah hasil daripada penggunaan unsur-unsur seni yang
diolah dengan penggunaan prinsip-prinsip seni.

B. Subjek

Penampilan subjek karya yang menarik dan berkesan adalah lahir daripada olahan unsur dan
prinsip rekaan yang efektif sebagaimana yang hendak diluahkan oleh pengkarya sama ada secara
logic ataupun intuitif. Perkembangan dalam hubungan antara prinsip dan unsur seni ini mampu
mengarap sesuatu perasaan dan maksud tersirat terhadap keseluruhan organisasi sesuatu karya
catan sama ada karya realistic mahupun abstrak. Kandungan selain daripada merujuk kepada
emosi dan mesej intelek atau ekpresi pengkarya, ia boleh juga dirujuk sebagai pengalaman
personal seseorang pengkarya yang lebih mudah difahami jika mempunyai pengalaman yang
sama dengannya.

C. Isi atau Makna

Makna oleh dikesan menerusi imej-imej daripada subjek. Namun, ia lebih berkesan jika imej-
imej ini disepadukan dengan jayanya oleh olahan prinsip seni. Berbeza dengan karya yang
bersifat abstrak yang sukar difahami dan sering kali menimbulkan kekeliruan untuk mengungkap
kandungan yang tersirat. Gaya merangkumi kepada watak atau cara yang dibawa oleh pelukis di
dalam karya mereka. Hal ini boleh dikatakan sebagai satu cabang kepada pendekatan seseorang
pengkarya menghasilkan karya dengan berlandaskan kepada maklumat yang interaktif.

Ketiga-tiga komponen ini dapat menterjemah karya catan dengan mengupas inti pati
berikut secara teratur. Konsep Kesatuan Organik Adalah sebuah teori yang boleh menjelaskan
makna yang hendak disampaikan oleh pelukis. Penyelidik memilih teori ini agar karya Dulang
Maligay dapat difahami oleh masyarakat dan menghargai seni bertema Islam sejajar dengan
gagasan Malaysia MADANI masa kini.

[92]



«Struktur Visual dan Kesatuan

Subj ek Dinamika Estetika Islam
*Gaya dan Teknik

*Representasi Budaya dan
Identiti

*Simbolisme Dakwah dan Nilai
B GIltU.k Islam

*Psikologi Pengkarya
*Naratif Visual

*Mesej Dakwah dan Spiritual
*Makna Budaya

I S i / Makna *Makna Kontekstual Malaysia
MADANI

*Interpretasi Pelbagai Lapisan

Rajah 5: Reka Bentuk Kerangka Teori Model Kesatuan Organik

Berlandaskan gabungan kaedah pemerhatian, temu bual dan kerangka teori Kesatuan
Organik, metodologi kajian ini bukan sahaja memastikan ketepatan data, tetapi turut
memperkukuh kebolehpercayaan analisis terhadap makna yang terhasil dalam seni visual Islam.
Pendekatan dua lapis pemerhatian terperinci terhadap komponen visual dan pengesahan makna
melalui temu bual artis membolehkan penyelidik menangkap hubungan dinamik antara bentuk,
subjek dan makna secara lebih holistik.

Penggunaan Model Kesatuan Organik pula menyediakan landasan analitis yang
sistematik untuk menelusuri persoalan apa, bagaimana dan mengapa dalam struktur karya,
sekali gus mengelakkan tafsiran bersifat spekulatif. Melalui penyepaduan kaedah ini, kajian
bukan sahaja mampu menjelaskan simbolisme dan nilai spiritual yang terkandung dalam karya
Dulang Maligay, tetapi juga menyumbang kepada wacana seni visual Islam yang lebih kritis,
kontekstual dan relevan dengan gagasan Malaysia MADANI.

Dengan demikian, metodologi ini berupaya menghasilkan analisis yang berimpak tinggi,
setepatnya mendedahkan bagaimana seni visual Islam terus berkembang sebagai medium
pengungkapan identiti, kepercayaan dan pengalaman komuniti Muslim di Malaysia.

DAPATAN KAJIAN

Analisis karya Dulang Maligay I dan Dulang Maligay Il melalui Model Kesatuan Organik—
yang menyatukan Bentuk, Subjek dan Makna—menunjukkan bagaimana visual seni budaya
Suluk dapat dibaca bukan sekadar sebagai representasi estetik, tetapi sebagai teks budaya yang
mengandungi nilai dakwah, identiti dan sejarah. Sorotan literatur seni Islam menegaskan bahawa
prinsip geometri, arabesque dan kehalusan komposisi berfungsi sebagai “tatanan kosmik™ yang
memanifestasikan tauhid dan keteraturan ciptaan (Nasr, 1987; Burckhardt, 2009). Dapatan kajian

(93]



ini bukan sahaja selari dengan literatur tersebut, tetapi turut memperluasnya melalui konteks
baharu: pengolahan visual tradisi Maligay sebagai medan dakwah budaya dalam masyarakat
Suluk di Sabah.

Sorotan literatur menunjukkan bahawa seni Islam menolak naturalisme figuratif dan
memberi penekanan kepada geometri, ritma ulangan, cahaya-gelap serta kesepaduan komposisi
sebagai manifestasi spiritual (Wan Soliana Wan Md. Zain et al. 2024). Dapatan kajian ini
mengesahkan prinsip tersebut melalui penggunaan simetri dan ulangan motif (melambangkan
keteraturan Ilahi), pencahayaan kontras sebagai simbol transendensi, dan penghindaran figuratif
demi mematuhi adab visual Islam.

Namun dapatan kajian ini melangkaui literatur sedia ada kerana ia menunjukkan bahawa
fungsi bentuk bukan hanya sebagai simbol ketuhanan, tetapi sebagai alat penyusunan naratif
budaya. Dalam Dulang Maligay, geometri dan ritma bukan sekadar estetika spiritual, ia
mengatur hubungan antara hidangan, dulang, dan ruang ritual sehingga membentuk satu
“struktur makna” yang menghubungkan budaya Suluk dengan nilai Islam. Inilah jurang yang
ditangani kajian ini: literatur seni Islam jarang mengupas bagaimana estetika Islam disesuaikan
dalam tradisi etnik serantau seperti Suluk di Sabah.

Literatur mengenai masyarakat Suluk terutama dalam konteks budaya ritual (Ladja E.
2024) menekankan bahawa adat mereka sering menggabungkan unsur adat dan agama. Namun
kajian terdahulu tidak memberikan tumpuan khusus kepada Maligay sebagai objek seni visual,
apatah lagi sebagai alat dakwah. Dapatan kajian ini menunjukkan bahawa subjek makanan dan
dulang bukan sekadar ikon budaya, tetapi lambang ihsan, rezeki, dan rasa syukur. Pilihan objek
oleh pelukis adalah hasil pengalaman peribadi (experiential knowledge), selaras dengan teori
Kesatuan Organik yang menekankan hubung kait antara pengalaman, motivasi dan pembentukan
visual. Seni ini berfungsi sebagai dakwah tidak langsung (soft da ‘wah) melalui keindahan,
kesantunan visual dan ingatan terhadap tradisi keagamaan seperti khatam al-Quran.

Kajian seni etnik di Malaysia jarang meneliti bagaimana karya kontemporari berfungsi
sebagai penghubung antara adat, dakwah dan identiti kelompok minoriti Muslim. Literatur
warisan budaya menekankan konsep “cultural continuity” dalam komuniti Nusantara, termasuk
hubung kait antara Filipina Selatan, Sabah dan kepulauan Melayu (Reid 2015; Sather 2012).
Namun kebanyakannya hanya membincangkan adat dari sudut antropologi dan sejarah, bukan
seni visual. Dapatan kajian ini membuktikan bahawa makna Dulang Maligay melangkaui fungsi
estetika kepada pernyataan identiti serantau, mencerminkan hubungan sejarah Tausug—Melayu—
Islam. Turut berfungsi sebagai arkib visual, merakam makna sosial makanan, ritual dan konsep
kekeluargaan. Dulang Maligay menjadi medium untuk mengartikulasikan hubungan silang
budaya Asia Tenggara, khususnya dalam mobiliti tradisi, makanan dan nilai keagamaan.

Hal ini mengisi jurang kajian yang ketara: tiada kajian seni visual yang secara sistematik
menghubungkan ritual Maligay dengan pembentukan identiti serantau Muslim Asia Tenggara
melalui kerangka teori visual. Model Kesatuan Organik membuktikan keberkesanannya di sini
dengan memperlihatkan bagaimana bentuk (geometri), subjek (dulang dan makanan) dan makna
(identiti serantau) berfungsi sebagai satu ekosistem makna yang organik dan hidup. Kajian ini
menunjukkan bahawa seni Islam di Malaysia tidak lagi terbatas pada kaligrafi dan abstraksi
formal, tetapi dapat berkembang melalui penterjemahan adat tempatan ke dalam bahasa visual
Islamik. Ini mencabar naratif lama yang menyempitkan seni Islam kepada bentuk-bentuk
konvensional. Karya Dulang Maligay berfungsi sebagai medium pemeliharaan warisan Suluk
yang jarang direkodkan dalam bentuk seni catan kontemporari. Visual ini memberi legitimasi
baharu kepada budaya minoriti dan menyusunnya dalam wacana nasional seni Malaysia.

Kajian ini membuktikan bahawa seni boleh menjadi alat dakwah yang lembut tetapi
efektif, visual mampu menghidupkan kembali minat generasi muda terhadap Jawi, adat dan ritual
budaya, serta pendidikan seni boleh mengintegrasikan unsur budaya serantau dan seni Islam
sebagai satu pedagogi holistik. Keberkesanan analisis menggunakan Model Kesatuan Organik

[94]



menunjukkan bahawa teori ini sesuai untuk memahami karya seni yang menggabungkan simbol
budaya, adat dan spiritual, ia turut menyediakan kerangka sistematik yang mengatasi bias
formalistik Barat, dan boleh digunakan sebagai model analisis tempatan yang lebih kontekstual
dan dekolonial.

Karya ini mendukung agenda Malaysia MADANI melalui pengukuhan nilai rahmah, ihsan
dan kesepaduan budaya, di samping menonjolkan kepelbagaian etnik Muslim Sabah sebagai
komponen penting naratif kebangsaan, dan menghasilkan visual yang mempromosikan
keharmonian dan identiti multietnik tanpa menjejaskan akidah. Kajian ini menyelarikan prinsip
seni Islam, adat Maligay, dan teori Kesatuan Organik untuk membangunkan satu bacaan visual
yang mendalam, kontekstual, dan signifikan secara budaya. Ia mengisi jurang kajian dengan
mengetengahkan hubungan antara seni, adat dan dakwah budaya, pemerkasaan warisan minoriti
Suluk melalui seni visual dan pembentukan makna dalam karya kontemporari yang berakar pada
identiti Islam Nusantara.

Implikasi kajian menunjukkan bahawa seni bukan sekadar estetika ia adalah alat pemaknaan
sosial, arkib budaya dan wahana dakwah yang berkesan dalam masyarakat pelbagai etnik
Malaysia. Prinsip seni Islam mengutamakan pola geometri dan arabesque yang mencerminkan
ketertiban dan harmoni alam semesta yang dicipta oleh Allah. Corak ini sering digunakan
bersama kaligrafi untuk menciptakan karya yang kompleks dan bermakna. Dunia hari ini
berhadapan dengan pelbagai cabaran sosial, politik, dan keagamaan yang kompleks, par aulama
dan pemimpin agama sering kali terpaksa berhadapan dengan tekanan dan kompromi (Syed
Jaafar, S. M. J., Man, S., Pauzi, N., Jamaluddin, M. H., & Harun, M. S. 2024).

Setiap tajuk yang diberikan untuk karya tentunya mempunyai isu atau tema cerita, dan
objek yang dipilih mempunyai tujuan atau maksud yang tersendiri. Pengulangan dan bentuk-
bentuk yang sama dari alam tidak bermaksud mendukung satu makna Sahaja tetapi boleh
emndukung pelbagai makna berdasarkan keperluan komposisi. Dalam catan bertajuk Dulang
Maligay membawa makna yang telah dikaji oleh pelukis Mohamad Syeikhal Alah sebelum
meletakkan imej-imej tertentu di dalam karya.

Dulang Maligay, yang merupakan tradisi masyarakat Suluk di Sabah. Karya seni ini
dianggap sebagai satu bentuk dakwah yang tidak begitu ketara, tetapi dinilai oleh pelbagai aspek
manusia dan bertujuan untuk masyarakat. [a menunjukkan keseimbangan antara aspek
keagamaan dan aktiviti harian, dan juga berfungsi untuk meningkatkan kesedaran tentang
kepentingan tulisan Jawi dalam kalangan generasi muda Suluk.

Rajah 6: Dulang Maligay I (2025) Akrilik dan Pen. Saiz 91 x 91 cm
Sumber: Koleksi penulis

[95]



Karya catan bertajuk Dulang Maligay ini merupakan adat tradisi suku kaum Suluk dari
segi budaya. Karya ini menunjukkan upacara keagamaan iaitu Tammat yang lebih dikenali
sebagai majlis khatam Al-Quran. Dulang Maligay ini mempunyai pandangan unik yang boleh
menarik perhatian kepada audiens dengan kepelbagaian jenis makanan yang menunjukkan
keharmonian sesuatu majlis. Oleh itu, dengan dulang tersebut dapatlah majlis tersebut diraikan

secara tradisi setelah majlis khatam Al-Quran selesai.

Jadual 1: Analisis Karya Catan Dulang Maligay I

Elemen

Analisis

Bentuk

MASHALLAH
Penggunaan geometri, ulangan, simetri sebagai lambing ketertiban Ilahi.
Hubungan antara teknik sapuan, tekstur dan intensity warna terhadap Kesan
spiritual.

Subjek

Subjek budaya maligay sebagai lambang keikhlasan dan adat perkahwinan
Suluk. Dulang Maligay merujuk kepada pemberian Ikhlas yang disifatkan
sebagai nilai ihsan. Subjek ini adalah gambaran pengalaman peribadi pelukis
Muslim. Seni visual dalam Islam, seperti yang dicontohkan dalam
karya Dulang Maligay, juga berfungsi sebagai alat dakwah.la dapat
menyampaikan mesej dan nilai-nilai Islam kepada khalayak yang lebih luas,
menjadikannya rujukan bagi masyarakat akan datang.

Isi/Makna

Pada umumnya, Maligay memainkan peranan penting dalam memajukan
kefahaman silang budaya dan antara agama dalam kalangan warga Filipina
dan Asia Tenggara, khususnya dalam kalangan penduduk Tausug. Walaupun
tidak diwajibkan dari sudut agama, ia telah menenun dirinya dengan lancar ke
dalam fabrik warisan Tausug, yang merangkumi kedua-dua keunikan etnik dan
kebersamaan kolektif mereka. Penggabungan Maligay ke dalam perayaan
perkahwinan mencerminkan standard komunal dan mewujudkan tradisi
bersama dengan penduduk Melayu di Sabah, memudahkan pertukaran silang
budaya dan pemahaman bersama. Sebagai cara untuk mengekalkan identiti
sosio-budaya mereka, Maligay juga menyerlahkan hidangan lazat dan amalan
masakan asli mereka. Dalam konteks yang lebih luas, penerimaan dan
kekagumannya oleh pelbagai kumpulan menyumbang kepada kekaguman dan
kekaguman timbal balik, seterusnya mengukuhkan perpaduan di seluruh
Filipina Selatan dan rantau ASEAN secara keseluruhan.

Seni yang mempunyai nilai Islam berkait rapat dengan kebudayaan Islam. Ia adalah
penyumbang kepada tamadun Islam dan berobjektitkan untuk Allah SWT. Inspirasi ini
menjadikan karya-karya seni tersebut lebih cenderung ke arah spiritual dan berpegang pada

[96]



prinsip-prinsip seni Islam. Karya yang dihasilkan membawa makna yang mendalam. Contohnya,
seni Islam tidak menggunakan imej atau objek bernyawa kerana ia bertentangan dengan konsep
tauhid. Jelas sekali, pengkarya menghasilkan karya yang melafazkan Islam berdasarkan
keindahan dan estetika. Karya seni ini juga boleh menjadi rujukan kepada generasi akan datang
dan membantu memelihara warisan tempatan agar tidak hilang ditelan zaman.

Rajah 7: Dulang Maligay II (2025) Akrilik dan Pen. Saiz 91 x 91 cm
Sumber: Koleksi penulis

Pengolahan yang dilakukan dengan baik dan karya ini sangat tersusun dalam
menyampaikan maksudnya, khalayak pastinya akan tertanya-tanya apabila melihat tajuk catan ini
namun apabila melihat komposisi dan makna disebalik catan ini, khalayak akan dapat memahami
dengan jelas apa yang disampaikan melalui catan yang ditafsirkan sebagai dokumen sejarah
dalam dunia seni lukis negara.

Jadual 2: Analisis Karya Catan Dulang Maligay 11

Elemen Analisis

Bentuk

SUBHAN ALLAH
Penghindaran imej bersifat figurative mengikut nilai seni Islam. Penggunaan
chaya-gelap sebagai simbol ketuhanan, harapan atau kerohanian.

Bagaimana budaya ini menzahirkan nilai Masyarakat Muslim Malaysia di
Sabah. Kuih-muih manis merujuk kepada kemanisan pernikahan, iaitu sebuah
Subjek nilai sakinah, mawaddah dan rahmah. Elemen yang mencerminkan kecintaan
kepada Allah, nilai tauhid, atau pengalaman spiritual. Alam semula jadi
menjadi rujukan utama bagi seniman Islam untuk memahami bentuk dan

[97]



maknanya, yang kemudian diterjemahkan ke dalam karya seni. Ini selaras
dengan teori-teori seperti Kesatuan Organik, yang menegaskan bahawa setiap
karya seni perlu menyatukan subjek, bentuk, dan kandungan untuk mencapai
makna yang menyeluruh.

Lebih daripada itu, hidangan dan masakan istimewa yang ditawarkan dalam
troli makanan hampir sama atau sekurang-kurangnya sudah biasa dengan
masyarakat Asia Tenggara dalam soal cita rasa. Disebabkan hakikatnya, umat
Islam menggemari makanan pedas dan karipap. Melangkaui idea bahawa
perdagangan mungkin telah menyebabkan hubungan di kalangan umat Islam
yang akhirnya mewujudkan pelbagai penyesuaian budaya termasuk makanan
atau apa sahaja yang sesuai dengan keperluan kumpulan tertentu. Sehingga
hubungan itu berkembang ke hadapan kepada pengaruh berturut-turut dalam

Isi/Makna

penyediaan kemahiran masakan dan kaedah memasak campuran. Selalunya
menggabungkan hidangan asli yang terkenal dengan makanan panas di
kalangan Tausug juga merupakan makanan kegemaran bagi Malaysia,
Indonesia, dan Brunei.

Tidak salah jika pelukis mengambil ia sebagai rujukan utama dalam beliau berkarya
apabila jalan yang ingin beliau cari telah beliau temui iaitu berkarya juga adalah satu kaedah
dalam berdakwah walaupun ia tidak begitu ketara namun kesenian itu dinilai oleh pelbagai sifat
manusia dan sebagaimana yang diterapkan dalam seni untuk masyarakat. Seni yang mempunyai
nilai Islam berkaitan dengan kebudayaan Islam, ini kerana seni Islam juga adalah penyumbang
kepada tamadun Islam dan ia adalah bertujuan kerana Allah taala. Inspirasi ini terus membuatkan
karya-karya catan ini lebih menjurus kea rah spiritual dan berpaksi kepada prinsip-prinsip
kesenian Islam.

Apabila mempertimbangkan kesan Maligay dan kaitannya dengan masyarakat Asia
Tenggara, tiga kemungkinan hasil boleh dikenal pasti. Pertama, hubungan sejarah dalam rantau
Asia Tenggara (SEA) telah mengekalkan hubungan jiran melalui reaksi berantai dalam proses
migrasi dan pertukaran budaya. Ini telah menyumbang kepada kesalinghubungan budaya di
rantau ini, di mana tradisi Maligay mungkin mengandungi unsur-unsur yang mencerminkan
hubungan budaya ini. Kedua, penghantaran pertukaran budaya telah berlaku di rantau SEA, dan
Maligay, sebagai adat perkahwinan di kalangan Tausug, mungkin mewakili warisan budaya
eksklusif rakyat Filipina dalam wilayah SEA yang lebih luas.

Ketiga, identiti wilayah di rantau SEA adalah berasaskan perpaduan dan perpaduan di kalangan
rakyat melalui pemahaman tentang kepelbagaian budaya. Oleh itu, ia menyerlahkan persamaan
budaya di seluruh rantau ini, menekankan kekayaan dan kemeriahan budaya dan masyarakat.
Menggambarkan bagaimana Maligay di Jolo dipengaruhi oleh unsur-unsur budaya Melayu Islam
dan pribumi menambahkan lagi permaidani amalan yang pelbagai, seperti penyediaan makanan
dan hadiah pengantin

KESIMPULAN

Analisis karya Dulang Maligay melalui Model Kesatuan Organik (Bentuk—Subjek—Makna)
memperlihatkan bagaimana karya ini bukan sekadar representasi visual budaya Suluk, tetapi
sebuah “ekologi makna” yang menyatukan unsur seni Islam, adat tradisi dan mesej sosial
kontemporari. Penemuan kajian ini berhubung rapat dengan literatur yang menekankan bahawa

[98]



seni Islam terbina pada prinsip ketauhidan, anti-figurat dan integrasi geometri sebagai metafora
keteraturan Ilahi (Ishak & Hassan Mydin, 2025). Dalam konteks ini, penggunaan tulisan Jawi
dalam karya bukan hadir sebagai elemen dekoratif, tetapi sebagai penanda identiti, warisan dan
dakwah.

Dapatan menunjukkan bahawa tulisan Jawi, apabila dipadukan dengan simbol makanan
dan ritual selepas khatam al-Quran, mencipta hubungan visual yang menyeimbangkan nilai
agama dengan kehidupan harian masyarakat Suluk—selari dengan dapatan Syed Jaafar et al.
(2024) mengenai tekanan dan cabaran sosial-keagamaan masyarakat Muslim kontemporari.
Integrasi ini juga mencerminkan usaha pelukis untuk memperkukuhkan kembali peranan Jawi
yang semakin terpinggir dalam komuniti muda Suluk, menjadikan karya seni sebagai medium
pemulihan literasi budaya dan Islam.

Dari aspek subjek, pemaparan hidangan Maligay memperlihatkan pengalaman peribadi
pelukis yang didasari kearifan tempatan, sekali gus mengukuhkan pandangan literatur bahawa
seni Islam sering berakar pada pengamatan alam dan pengalaman spiritual sebagai sumber tafsir
visual (Burckhardt, 2009; Nasr, 1987). Pengolahan bentuk—melalui simetri, ulangan,
pencahayaan serta penghindaran figuratif—menunjukkan kepatuhan pelukis terhadap prinsip
tauhid, iaitu menjauhkan penyerupaan makhluk bernyawa. Ini menguatkan hujah Ishak & Hassan
Mydin (2025) bahawa estetika Islam terbina daripada kesedaran teologis, bukan semata-mata
gaya visual.

Dapatan makna pula menunjukkan bahawa Dulang Maligay bukan hanya melambangkan
adat Suluk tetapi turut menggambarkan hubungan silang budaya Nusantara. Penegasan kepada
makanan dan simbol perayaan mengukuhkan literatur yang menempatkan budaya Tausug dalam
jaringan warisan serantau Asia Tenggara (Sather, 2012; Reid, 2015). Pelukis memperlihatkan
bagaimana tradisi ini berkembang melalui interaksi antara adat, dakwah, dan identiti Muslim
serantau—jurang kajian yang sebelum ini kurang diterokai dalam kajian seni visual kontemporari
Malaysia.

Keseluruhannya, dapatan kajian mengukuhkan hakikat bahawa karya ini berfungsi
sebagai ruang dakwah visual, arkib budaya, dan wacana identiti Islam Nusantara, sejajar dengan
usaha memartabatkan warisan tempatan yang diangkat oleh Mohamad Akhir et al. (2025).
Kesatuan antara bentuk, subjek dan makna inilah yang menzahirkan nilai organik dan spiritual
karya, menempatkannya sebagai rujukan berimpak kepada masyarakat Suluk dan Malaysia
secara lebih luas.

Kesimpulannya, kajian ini membuktikan bahawa Dulang Maligay merupakan sebuah
karya yang menghimpunkan keindahan estetik, kedalaman spiritual dan kekayaan budaya dalam
satu kesatuan visual yang organik dan dinamik. Melalui penerapan Model Kesatuan Organik,
kajian ini berjaya menunjukkan bagaimana bentuk-geometri Islam, subjek makanan tradisi Suluk
dan makna identiti serta dakwah berpadu menjadi bahasa visual yang bukan sahaja indah, tetapi
juga sarat nilai keagamaan dan budaya.

Karya ini memperlihatkan bahawa seni Islam tidak terhad pada kaligrafi atau abstraksi
spiritual, tetapi mampu berkembang melalui pengolahan adat tempatan secara beretika dan
berteologi. Penggunaan tulisan Jawi memperkukuhkan mesej bahawa warisan literasi Islam
bukan untuk dipandang sebagai nostalgia, tetapi sebagai komponen penting pembinaan identiti
masyarakat Muslim Malaysia hari ini. Melalui dapatan ini, kajian berjaya mengisi jurang

[99]



penyelidikan tentang bagaimana seni visual kontemporari boleh menjadi medium pemeliharaan
warisan minoriti, sekaligus bertindak sebagai agen dakwah lembut yang relevan dalam
masyarakat moden.

Secara lebih luas, kajian ini mengangkat karya Dulang Maligay sebagai representasi seni
Islam Nusantara yang wajar diperluas kajiannya dalam konteks pendidikan, dasar budaya dan
pemerkasaan masyarakat. Pendekatan pelukis dalam menyatukan adat, keagamaan, dan estetika
membuktikan bahawa seni mampu menjadi jambatan antara generasi—menghubungkan memori
tradisi dengan aspirasi Malaysia MADANI yang menekankan ihsan, rahmah dan keberadaban
budaya. Oleh itu, kajian ini bukan sahaja menyumbang kepada perkembangan wacana seni visual
tempatan, tetapi memperkukuhkan kedudukan seni sebagai wahana pembentukan identiti,
pemuliharaan warisan dan penyebaran nilai Islam secara berhemah dan berkesan.

RUJUKAN

Ahmad, S., Othman, H., Afkari, R., Rusdi, M., & Abdul Rahim, M. H. (2012). CABARAN SEMASA
TULISAN JAWI SEBAGAI WARISAN MASYARAKAT PERADABAN BANGSA
MELAYU. Journal of Techno-Social, 4(2).

Burckhardt, T. (2009). Art of Islam: Language and meaning. World Wisdom.

Ishak, S. N., & Hassan Mydin, S. A. (2025). Elemen Tawhidik Dalam Perbincangan Ilmu Geometri
Karya Tokoh Islam: Analisis Terhadap Kitab al-Hiyal oleh al-Farabi: Tawhidic Elements in the
Geometric Discussion by Islamic Scientist: An Analysis on al-Hiyal’s Book by al-
Farabi. Journal of Al-Tamaddun, 20(1), 171-188. https://doi.org/10.22452/JAT.vol20no1.13

Junior Kimwah, & Faez Huzaini Ramleh. (2023). INTERPRETATIONS OF SYLVESTER JUSSEM
PAINTING THROUGH ORGANIC UNITY APPROACHES. Jurnal Gendang Alam (GA), 13(2).
https://doi.org/10.51200/ga.v13i2.4741

Ladja, E. (2024). Maligay: An iconic Tausug traditional token for Pagtammat in the Sulu Archipelago.
Southeastern Philippines Journal / University Repository.

Mohamad Akhir, N. S., Ismail, S.., & Mohd Yusof, A. S.. (2025). Manuskrip Melayu MSS255 Al-Durr
al-Nafis: Suatu Kajian dan Analisis Teks Kitab Tasawuf Nusantara: Malay Manuscript
MSS255 Al-Durr al-Nafis: A Study and Text Analysis of the Sufi Book of the Malay
Archipelago. Journal of Al-Tamaddun, 20(1), 321-336.
https://doi.org/10.22452/JAT.vol20n01.22

Mohd Fazil Ajak & Nelson Dino. (2018). PIS: Pemikiran dan Identiti Suluk. Pertubuhan Profesional Suluk
Sabah (PROS) Kota Kinabalu, Sabah, Malaysia.

Mohd Radzi, F., Mohammad Noh, L. M., Abd Razak, H., Dasuki, S., & Karimon, N. A. (2022). Analisis
Metafora Dakwah dan Nilai-Nilai Murni Menerusi Karya Rejabhad “Tan Tin Tun”. Proceedings
Borneo Islamic International Conference EISSN 2948-5045, 13,201-210.

Mohd. Alwee bin Yusoff. 2005. Perkembangan Tulisan Jawi dan Aplikasinya dalam Masyarakat Islam di
Malaysia. Jurnal Usuluddin. Bil.21.

Nasr, S. H. (1987). Islamic art and spirituality. Golgonooza Press.

Nurnazirah Musa & Harozila Ramli. (2014). Identiti Melayu dalam Catan Syed Ahmad Jamal. Jurnal Seni
[100]


https://doi.org/10.22452/JAT.vol20no1.13
https://doi.org/10.51200/ga.v13i2.4741
https://doi.org/10.22452/JAT.vol20no1.22

dan Pendidikan Seni. Vol.2. Halaman 103-109.

Nurnazirah Musa. (2015). Interpretasi Intrinsik dalam Karya Catan Syed Ahmad Jamal Tahun 1950an-
2000. Tesis Sarjana Seni (Seni Halus) Mod Penyelidikan. Fakulti Seni, Komputer dan Industri
Kreatif. Universiti Pendidikan Sultan Idris.

Ocvirk,0. G., Stinson, R. E.,Wigg. R., Bone, R. O., & Cayton, D. L. (2013). Art Fundamentals: Theory
and Practice. Twelfth Edition. School of Art, Bowling Green State University. McGraw-Hill,
Avenue of the Americas, New York.

Reid, A. (2015). A History of Southeast Asia: Critical Crossroads. Chichester, UK: Wiley-Blackwell.
Saimon, A., Sheikh Mohd Fauzi, S. N., Zafri, N. Z., Ibrahim, N. A. I., & Abd Halim, N. A. (2023). Tahap

penguasaan Tulisan Jawi dalam kalangan murid tahun 4 di sekolah Kota Raja, Panchor, Muar,
Johor. PENDETA, 14(2), 71-82. https://doi.org/10.37134/pendeta.vol14.2.6.2023

Sather, C. (2012). Recalling the dead, revering the ancestors: Multiple forms of ancestorship in Saribas
Iban society. In P. Couderc & K. Sillander (Eds.), Ancestors in Borneo Societies: Death,
Transformation and Social Immortality (pp. 114—152). Copenhagen: NIAS Press.

Suzlee Ibrahim & Mohd Ali Azraie Bebit. (2016). Idea Tempatan dalam Catan Abstrak. Conference
Proceeding: 2™ International Conference on Creative Media, Design & Technology
(REKA2016).

Syed Jaafar, S. M. J. S., Man, S., Pauzi, N., Jamaluddin, M. H., & Harun, M. S. (2024). Sumbangan Izz al-
Din Ibn Abd Salam (m. 660H) dalam Perkembangan Sejarah dan Tamadun Islam [The Eminence
of Izz al-Din Ibn Abd Al-Salam (d. 660H) in the Development of Islamic History and
Civilization]. Journal of Al-Tamaddun, 19(2), 1-15.

Wan Soliana Wan Md. Zain, Marzuki Ibrahim, Salwa Ayob, Noor Hafiza Ghazali, Rushana Sulaiman.

(2024) Simbolik Geometri dalam Catan Sulaiman Esa melalui Prinsip Seni Islam. International
Journal of Arts & Design (IJAD), Volume 8(2). Universiti Teknologi Mara

[101]


https://doi.org/10.37134/pendeta.vol14.2.6.2023

