
[167] 
 

STRATEGI DAN CABARAN UNTUK MEMPERKASA TARIAN MONGIGOL 

PATOD DALAM UPACARA MOI PATOD BAGI ETNIK DUSUN BUNDU DI 

RANAU, SABAH 

 

STRATEGIES AND CHALLENGES IN EMPOWERING THE MONGIGOL 

PATOD DANCE IN THE MOI PATOD RITUAL AMONG THE DUSUN BUNDU 

ETNIC IN RANAU, SABAH 

 

Sheery Oweena Apson1* 

Sri Ningsih Sukirman2 

 

1, 2Akademi Seni dan Teknologi Kreatif (ASTIF), Universiti Malaysia Sabah Jalan UMS, 

88400 Kota Kinabalu, Sabah 
 

sheerysept@gmail.com* 
 

 

Dihantar/Received: 06 Dec 2025 | Penambahbaikan/Revised: 16 Dec 2025  

Diterima/Accepted: 24 Dec 2025 / Terbit/Published: 25 Dec 2025  

 

DOI: https://doi.org/10.51200/ga.v15i2.7154 

 
 

ABSTRAK 

 
Tarian Mongigol Patod merupakan sebuah tarian yang menjadi sebahagian daripada upacara 

Moi Patod bagi etnik Dusun Bundu di Ranau, Sabah. Tarian ini bukan sekadar ekspresi seni, 

sebaliknya berakar daripada amalan ritual yang berfungsi sebagai medium spiritual dan sosial 

dalam kehidupan masyarakat, termasuk menghubungkan manusia dengan roh nenek moyang 

serta mencerminkan falsafah keseimbangan antara manusia dan alam dalam kosmologi etnik 

di Sabah (Sri Ningsih Sukirman, 2020). Namun, arus globalisasi, urbanisasi dan perubahan 

nilai agama telah menjejaskan kesinambungan tradisi ini (James, 2006, Kraidy, 2005). Kajian 

ini menumpukan kepada dua aspek utama iaitu strategi pemerkasaan dan cabaran pelestarian 

dengan menggunakan analisis SWOT (Strengths, Weaknesses, Opportunities, Threats) 

berasaskan pendekatan kualitatif melalui temu bual mendalam dan pemerhatian lapangan di 

Kampung Bundu Tuhan, Ranau. Dapatan menunjukkan bahawa walaupun tarian mongigol 

patod kekal penting sebagai warisan budaya tak ketara etnik Dusun Bundu, 

kesinambungannya berhadapan dengan cabaran perubahan sosial dan modenisasi, termasuk 

persepsi negatif terhadap ritual tradisional serta kekangan sokongan dan sumber dalam 

komuniti tempatan (Sharifuddin Zainal et al., 2023). Strategi pemerkasaan yang dicadangkan 

meliputi tiga komponen utama iaitu pendidikan budaya komuniti, dokumentasi digital 

berasaskan akademik, dan pelestarian etika persembahan tanpa menjejaskan kesuciannya 

(UNESCO, 2003, Yan & Li, 2023). Kajian ini menegaskan bahawa pelestarian tarian 

mongigol patod memerlukan pendekatan bersepadu yang menyeimbangkan tradisi dengan 

inovasi moden, serta mengiktiraf komuniti Dusun Bundu sebagai pemegang warisan sah 

dalam proses pemerkasaan budaya. 

 

Kata kunci: Tarian Mongigol Patod, Upacara Moi Patod, Dusun Bundu, Strategi 

pemerkasaan, Cabaran pelestarian, Warisan budaya tak ketara. 

 

 

mailto:sheerysept@gmail.com*
https://doi.org/10.51200/ga.v15i2.7154


[168] 
 

ABSTRACT 
 

The Mongigol Patod dance constitutes an integral component of the moi patod ritual 

practiced by the Dusun Bundu ethnic community in Ranau, Sabah. This dance is not merely 

an artistic expression; rather, it is rooted in ritual practices that function as a spiritual and 

social medium within the community, connecting humans with ancestral spirits and reflecting 

a philosophy of balance between humans and nature within Sabah’s ethnic cosmology (Sri 

Ningsih Sukirman, 2020). However, the forces of globalization, urbanization, and 

transformations in religious values have disrupted the continuity of this tradition (James, 

2006, Kraidy, 2005). This study focuses on two primary aspects empowerment strategies and 

preservation challenges through a SWOT (Strengths, Weaknesses, Opportunities, Threats) 

analysis grounded in a qualitative approach involving in-depth interviews and field 

observations conducted in Kampung Bundu Tuhan, Ranau. The findings reveal that although 

mongigol patod remains significant as an element of the Dusun Bundu community’s 

intangible cultural heritage, its continuity faces challenges arising from social change and 

modernisation, including negative perceptions of traditional rituals as well as limited 

community support and resources (Sharifuddin Zainal et al., 2023). The proposed 

empowerment strategies encompass three main components: community-based cultural 

education, academically grounded digital documentation, and the ethical preservation of 

performance practices without compromising their sacredness (UNESCO, 2003; Yan & Li, 

2023). This study asserts that the preservation of mongigol patod requires an integrated 

approach that balances tradition with modern innovation while recognising the Dusun Bundu 

community as the legitimate custodians of this cultural heritage within the broader process of 

cultural empowerment. 

 

Keywords: Mongigol Patod dance, Moi Patod, Dusun Bundu, Empowerment strategies, 

Preservation challenges, Intangible cultural heritage. 

 

 

PENGENALAN 

 
Seni tari tradisional merupakan antara elemen penting dalam pembentukan identiti budaya 

dan sistem kepercayaan masyarakat turun temurun. Dalam kehidupan masyarakat etnik di 

Sabah, tarian tradisional bukan sekadar bentuk ekspresi estetika, tetapi berfungsi sebagai 

medium spiritual, sosial dan simbolik yang menghubungkan manusia dengan alam serta 

kepercayaan terhadap roh nenek moyang. Salah satu tradisi yang masih wujud dalam 

masyarakat Dusun Bundu di Ranau ialah tarian mongigol patod dalam upacara moi patod, 

yang lazimnya dikaitkan dengan upacara penyembuhan tradisional. 

 

Namun demikian, proses pemodenan, perubahan nilai masyarakat serta pengaruh 

globalisasi telah memberi kesan terhadap kelangsungan amalan tarian tradisional. Generasi 

muda semakin kurang terlibat dalam upacara yang dianggap tidak selari dengan gaya hidup 

dan kepercayaan semasa. Keadaan ini menyebabkan tarian mongigol patod berhadapan 

dengan cabaran pewarisan dan risiko kepupusan sekiranya tiada usaha pemerkasaan yang 

sistematik dilaksanakan. 

 

Walaupun terdapat kajian yang mendokumentasikan upacara dan tarian tradisi dalam 

kalangan masyarakat Kadazan-Dusun, kebanyakan kajian tersebut lebih menumpukan aspek 

deskriptif ritual tanpa mengupas secara mendalam cabaran kontemporari dan strategi 

pemerkasaan berasaskan komuniti. Selain itu, suara komuniti pendukung ritual dan upacara 

sering kurang diketengahkan dalam perbincangan akademik, sedangkan mereka merupakan 

pemilik dan penjaga utama warisan budaya tersebut. 

 



[169] 
 

Sehubungan itu, kajian ini dijalankan untuk meneliti strategi dan cabaran 

memperkasa tarian mongigol patod dalam masyarakat Dusun Bundu dengan memberi 

penekanan kepada perspektif komuniti tempatan. Kajian ini menggunakan pendekatan Emik-

Etik bagi memahami makna dan fungsi tarian upacara daripada sudut pandang orang dalam, 

di samping menganalisis cabaran dan potensi pemerkasaan dalam keadaan semasa.  

 

Selain memahami makna dan fungsi tarian mongigol patod daripada perspektif 

komuniti, kajian ini turut menilai isu pemerkasaan upacara tersebut melalui pendekatan 

analisis strategik. Analisis SWOT (Strengths, Weaknesses, Opportunities, Threats) digunakan 

secara terhad sebagai alat untuk mengenal pasti kekuatan, kelemahan, peluang dan ancaman 

yang mempengaruhi kelangsungan tarian mongigol patod dalam keadaan semasa. Pendekatan 

ini membolehkan kajian mengenal pasti faktor dalaman dan luaran yang berkaitan dengan 

amalan upacara, tanpa menjejaskan nilai spiritual dan tafsiran budaya masyarakat Dusun 

Bundu. 

 

Walau bagaimanapun, penggunaan SWOT dalam kajian ini tidak bertujuan 

menggantikan pendekatan interpretatif, sebaliknya berfungsi sebagai alat sokongan bagi 

merangka strategi pemerkasaan yang lebih sistematik dan berasaskan realiti komuniti. Oleh 

itu, analisis SWOT dalam kajian ini dibina berasaskan dapatan emik komuniti pendukung 

upacara serta dianalisis secara etik bagi memastikan cadangan pemerkasaan yang dihasilkan 

bersifat beretika, kontekstual dan lestari. 

 

Dapatan kajian ini diharapkan dapat menyumbang kepada usaha pelestarian warisan 

budaya tak ketara di Sabah serta menjadi rujukan kepada pihak berkepentingan dalam 

merangka strategi pemerkasaan seni ritual yang beretika, lestari dan berasaskan komuniti. 

 

 

SOROTAN LITERATUR 

 
Kajian terhadap seni ritual dan warisan budaya tak ketara telah mendapat perhatian meluas 

dalam bidang antropologi dan seni budaya, khususnya selepas pengenalan Konvensyen 

UNESCO (2003) yang menekankan kepentingan melindungi amalan budaya hidup seperti 

ritual, seni persembahan dan pengetahuan tradisional. Warisan budaya tak ketara bukan 

sekadar tinggalan masa lalu, sebaliknya merupakan amalan dinamik yang terus membentuk 

identiti, nilai dan sistem kepercayaan komuniti pendukungnya. 

 

Dalam makna ritual, Turner (1969) menegaskan bahawa ritual berfungsi sebagai 

mekanisme sosial dan spiritual yang membolehkan masyarakat menstruktur pengalaman 

hidup, mengurus konflik serta mengekalkan keseimbangan antara manusia dan alam. Namun, 

Hafstein (2009) mengkritik pendekatan pelestarian yang terlalu menumpukan aspek 

dokumentasi tanpa mengambil kira kepentingan sosial dan makna yang dihayati oleh 

komuniti. Kritikan ini menunjukkan bahawa pemeliharaan ritual perlu dilaksanakan secara 

beretika dan berpaksikan komuniti, selari dengan prinsip pendekatan emik dalam kajian 

budaya. 

 

Kajian berkaitan tarian ritual dalam masyarakat etnik Sabah turut menunjukkan 

bahawa seni tari memainkan peranan penting dalam sistem kepercayaan dan amalan spiritual. 

Sri Ningsih Sukirman (2020) menjelaskan bahawa banyak tarian tradisional di Sabah berakar 

daripada amalan ritual yang berfungsi sebagai medium spiritual dan sosial, termasuk 

hubungan antara manusia, roh dan alam, serta mencerminkan pandangan kosmologi 

masyarakat etnik tempatan. Dalam kajian lain, menunjukkan bahawa walaupun tarian 

mongigol patod kekal penting sebagai warisan budaya tak ketara etnik Dusun Bundu, 

kesinambungannya berhadapan cabaran perubahan sosial dan modenisasi, termasuk persepsi 



[170] 
 

negatif terhadap ritual tradisional serta kekangan sokongan dan sumber dalam komuniti 

tempatan (Hussin, Baptist & Pugh‑Kitingan, 2018). 

 

Selain itu, beberapa kajian menegaskan bahawa perubahan nilai, pemodenan dan 

globalisasi memberi kesan langsung terhadap kelangsungan seni dan ritual tradisional. Kraidy 

(2005) menyatakan bahawa globalisasi budaya boleh mengubah makna asal sesuatu amalan 

budaya melalui proses hibridisasi, manakala Juanis et al. (2022) menekankan bahawa 

kekurangan pengetahuan dan pemahaman generasi muda terhadap warisan budaya tak ketara, 

termasuk ritual spiritual, boleh menjejaskan penyertaan mereka dan menyebabkan amalan 

tradisional tersebut semakin terpinggir dan berisiko mengalami kepupusan. 

 

Dari sudut pemerkasaan seni tradisi, Sharifuddin Zainal et al. (2023) menegaskan 

bahawa pendekatan berasaskan komuniti merupakan strategi paling berkesan dalam 

memastikan kelestarian warisan budaya. Pandangan ini selari dengan laporan UNESCO 

(2018) yang merupakan dokumen pelaksanaan kepada Konvensyen 2003 menekankan konsep 

community-based safeguarding sebagai pendekatan utama dalam pemeliharaan warisan 

budaya tak ketara. Walau bagaimanapun, beberapa sarjana mengingatkan bahawa 

pemerkasaan tanpa sensitiviti budaya boleh menghakis nilai spiritual dan keaslian ritual 

sekiranya dilaksanakan semata-mata untuk tujuan pementasan atau komersial. 

 

Berdasarkan sorotan kajian terdahulu, didapati bahawa walaupun terdapat kajian 

berkaitan tarian ritual dan warisan budaya di Sabah, kajian yang mengintegrasikan perspektif 

komuniti (emik), analisis akademik (etik) serta fokus terhadap strategi dan cabaran 

pemerkasaan masih terhad, khususnya di dalam tarian mongigol patod masyarakat Dusun 

Bundu. Oleh itu, kajian ini mengisi jurang tersebut dengan memberi penekanan kepada 

pengalaman dan tafsiran komuniti tempatan, di samping menganalisis cabaran serta potensi 

pemerkasaan ritual ini dalam keadaan sosial semasa. 

 

Selain pendekatan interpretatif dalam kajian budaya, beberapa sarjana turut 

menggunakan kerangka analisis strategik seperti Analisis SWOT (Strengths, Weaknesses, 

Opportunities, Threats) bagi menilai potensi dan cabaran dalam usaha pemerkasaan seni dan 

warisan budaya. Menurut Helms dan Nixon (2010), analisis SWOT berfungsi sebagai alat 

diagnostik yang membantu mengenal pasti faktor dalaman dan luaran yang mempengaruhi 

kelestarian sesuatu organisasi atau amalan budaya. Dalam perkara yang berkait warisan 

budaya, SWOT sering digunakan untuk merangka strategi pemerkasaan tanpa mengubah nilai 

dan struktur asas sesuatu amalan tradisi. 

 

Penggunaan SWOT dalam kajian seni budaya tidak bertujuan menggantikan 

pendekatan interpretatif seperti emik dan etik, sebaliknya berfungsi sebagai alat sokongan 

bagi menganalisis dapatan kajian secara lebih sistematik dan berorientasikan strategi. Oleh 

itu, dalam kajian ini, analisis SWOT digunakan secara terhad bagi mengenal pasti kekuatan, 

kelemahan, peluang dan ancaman dalam usaha memperkasa tarian mongigol patod, 

berdasarkan dapatan emik komuniti serta analisis etik penyelidik. 

 

 

METODOLOGI KAJIAN 
 

Bahagian ini menerangkan pendekatan penyelidikan yang digunakan untuk meneliti strategi 

dan cabaran dalam memperkasa tarian mongigol patod di Ranau, Sabah. Kaedah penyelidikan 

dirancang bagi memastikan dapatan yang diperoleh bukan sahaja menggambarkan dimensi 

budaya dan spiritual tarian ini, tetapi juga menyokong pembangunan strategi pelestarian yang 

berasaskan bukti dan penyertaan komuniti. 

 

 

 



[171] 
 

REKA BENTUK KAJIAN 
 

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan elemen kuantitatif sokongan, atau 

dikenali sebagai pendekatan mixed-method. Pendekatan ini dipilih bagi memperoleh 

pemahaman holistik tentang fenomena budaya yang kompleks, seperti yang disarankan oleh 

Creswell (2014) dan Yin (2018). Kaedah kualitatif digunakan untuk meneroka makna, fungsi, 

dan naratif spiritual di sebalik pelaksanaan tarian mongigol patod melalui temu bual dan 

pemerhatian lapangan. Sementara itu, data kuantitatif berperanan menyokong dapatan melalui 

analisis pola persepsi dan minat komuniti terhadap usaha pelestarian. Pendekatan gabungan 

ini sesuai untuk kajian warisan budaya tak ketara kerana ia menggabungkan dimensi sosial, 

spiritual, dan empirikal secara seimbang (Patton, 2015). Kajian ini tidak bertujuan mengukur 

keberkesanan upacara secara statistik, tetapi untuk memahami strategi dan cabaran pelestarian 

dari perspektif pengamal dan komuniti. 

 

 

LOKASI KAJIAN 
 

 
 

Peta 1: Peta Lokasi Kajian, Kampung Bundu Tuhan, Ranau, Sabah 

Sumber: Google Maps, 2025 

 

Lokasi kajian ini adalah di Kampung Bundu Tuhan, yang terletak di daerah Ranau, Sabah. 

Kampung Bundu Tuhan merupakan sebuah penempatan tradisional masyarakat Dusun 

Bundu yang masih mengekalkan identiti budaya serta struktur sosial komuniti setempat. 

Pemilihan lokasi ini adalah berasaskan kewujudan komuniti yang masih mengamalkan 

warisan budaya turun-temurun secara aktif, sekali gus menjadikannya tapak kajian yang 

autentik dan relevan. 

 

Kampung Bundu Tuhan dipilih kerana sehingga kini masih terdapat pengamal lama 

upacara moi patod, termasuk kelompok penari yang dahulunya dikenali sebagai penari 

tarian mongigol patod, iaitu tarian upacara yang berkait rapat dengan amalan dan kepercayaan 

tradisional masyarakat Dusun Bundu. Selain itu, kampung ini juga masih 

menempatkan pemuzik tradisional gong serta individu penting seperti ketua 

adat atau bobolian, iaitu penjaga adat dan kepercayaan masyarakat tempatan yang memainkan 

peranan signifikan dalam pelaksanaan upacara moi patod dan adat istiadat. 

 



[172] 
 

Keberadaan komuniti yang masih mengamalkan struktur sosial tradisional, termasuk 

adat resam, pantang larang, serta upacara tertentu, menjadikan Kampung Bundu Tuhan 

sebagai lokasi kajian yang ideal. Menurut Hussin, Baptist & Pugh‑Kitingan (2018), komuniti 

Kadazan-Dusun di Sabah masih mengekalkan unsur ritual tradisional dalam tarian seperti 

sumazau, di mana amalan muzik dan gerak tari berperanan penting sebagai medium 

komunikasi spiritual dan simbolik, mencerminkan hubungan antara manusia dan alam roh. 

 

 

RESPONDEN KAJIAN 
 

Responden terdiri daripada dua kategori utama iaitu informan kualitatif dan responden 

kuantitatif, dengan pemilihan dibuat secara bertujuan (purposive sampling). Pendekatan ini 

berasaskan Teori Emik–Etik (Pike, 1967) yang digunakan bagi memastikan kajian 

memperoleh pandangan budaya daripada dua perspektif penting yang terdiri dari perspektif 

emik iaitu suara dalaman komuniti dan perspektif etik iaitu penilaian umum masyarakat 

melalui instrumen akademik: 

 

i. Informan utama mengikut perspektif emik (kualitatif) 

 

Seramai 12 informan dari Kampung Bundu Tuhan dipilih kerana mereka mempunyai 

pengetahuan langsung tentang amalan tarian mongigol patod, termasuk bekas bobolian, 

penari veteran, pemuzik tradisi, penggiat budaya dan ketua kampung. Mereka ialah pemegang 

warisan yang memahami makna, fungsi upacara serta perubahan yang berlaku dalam 

komuniti. Perspektif mereka mewakili data emik, iaitu penjelasan budaya daripada sudut 

pandang orang dalam yang menyaksikan, mengamal dan mewarisi tradisi tersebut. Antara 

informan yang terlibat termasuk Kimbi Solinggou (79, bekas bobolian), Santim Lontuh (85, 

peniaga), Radin @ Lousi Madili (67, Ketua Kampung), Adrian Soidi (39, aktivis budaya), 

serta beberapa wanita Dusun Bundu yang berpengalaman dalam bidang tarian, upacara dan 

kegiatan budaya setempat. Informan ini memberi gambaran mendalam mengenai simbolisme 

gerak tari, perubahan nilai spiritual, dan cabaran pewarisan yang dihadapi oleh komuniti. 

 

ii. Responden sokongan mengikut perspektif etik (kuantitatif) 

 

Perspektif etik merujuk kepada analisis luar berasaskan instrumen akademik dan 

corak umum masyarakat, yang bertujuan memahami fenomena budaya secara lebih objektif 

dan sistematik (Pike, 1967). Selain informan utama, 12 orang responden kuantitatif berumur 

21 hingga 54 tahun dipilih daripada komuniti Dusun Bundu untuk menjawab soal selidik 

mengenai tahap pengetahuan, minat, persepsi dan cabaran pelestarian tarian mongigol patod. 

Responden ini memberikan data etik, iaitu pandangan yang lebih luas, objektif dan mewakili 

corak pemikiran masyarakat semasa, khususnya generasi muda. Pendekatan ini penting untuk 

menilai bagaimana perubahan sosial, pendidikan, agama dan pemodenan mempengaruhi 

tahap penglibatan masyarakat terhadap tarian tradisional. 

 

Nama Umur Jantina Pekerjaan 

Adina Gudin 56 Perempuan Kerja Sendiri 

Adrian Soidi 39 Lelaki Aktivis Budaya, 

Pembaca Berita 

Doloros B. Andang 60 Perempuan Suri Rumah 

Evelyn Akau 56 Perempuan Petani, Pengusaha 

Warung Makan 

Helena Sanan 57 Perempuan Peniaga 

Joaneseh James Ghani 46 Perempuan Peguam 

Jubanya Gabing 47 Perempuan Suri Rumah 



[173] 
 

 

Jadual 1: Senarai Maklumat Informan 

Sumber : Kajian Lapangan, Kg Bundu Tuhan, 2024 

 

 

KAEDAH PENGUMPULAN DATA 

 

Tiga teknik utama digunakan untuk mendapatkan data: 

 

i. Temu bual separa berstruktur 

 

Dilaksanakan dalam bahasa Dusun dan Melayu bagi memastikan kefahaman budaya 

dan linguistik tepat. Temu bual ini bertujuan meneliti sejarah, fungsi spiritual, cabaran 

pewarisan dan strategi pelestarian yang telah dijalankan oleh komuniti. Data-data direkod 

secara audio dan ditranskrip verbatim sebelum dianalisis secara tematik. Pendekatan ini 

penting untuk memperoleh data emik selaras dengan Teori Emik–Etik. 

 

ii.  Pemerhatian lapangan 

 

Penyelidik turut menghadiri sesi latihan tarian mongigol patod dan demonstrasi 

upacara moi patod yang dibenarkan oleh ketua adat. Pemerhatian ini menumpukan pada 

simbolisme gerakan, dan paluan gong, serta interaksi sosial semasa upacara moi patod yang 

diakhiri dengan tarian mongigol patod. Catatan lapangan digunakan untuk mengenal pasti 

aspek pelestarian yang berisiko hilang. Pemerhatian lapangan dijalankan untuk memperoleh 

maklumat secara emik, iaitu memahami perlakuan budaya sebagaimana ia difahami oleh 

komuniti sendiri. 

 

iii.  Soal selidik kuantitatif 

 

Soal selidik berskala Likert lima mata digunakan bagi menilai tahap kesedaran, 

penglibatan dan minat komuniti terhadap tarian mongigol patod  untuk memperoleh data etik. 

Ia merangkumi tiga bahagian utama: 

 

Bahagian A: Profil demografi 

Bahagian B: Pengetahuan dan minat terhadap tarian tradisi 

Bahagian C: Persepsi terhadap strategi pelestarian dan cabaran utama 

 

Pendekatan ini membolehkan pengumpulan data yang menyeluruh dari sudut emik 

(pandangan pengamal budaya) dan etik (pandangan luar berdasarkan instrumen akademik). 

 

 

TEKNIK ANALISIS DATA 

 

Analisis data bagi kajian ini dilaksanakan melalui dua pendekatan utama iaitu analisis 

kualitatif tematik dan analisis kuantitatif deskriptif, dengan integrasi teori Emik-Etik (Pike, 

1967) sebagai asas penyatuan dapatan lapangan. Pendekatan analisis ini dipilih bagi 

memastikan data yang dikumpul daripada temu bual, pemerhatian dan soal selidik dapat 

Kimbi Solinggou 79  Perempuan Suri Rumah 

(Bekas Bobolian) 

Norita @ Clarice Suali 54 Perempuan Kerja Sendiri 

Radin @ Lousi Bin Madili 67 Lelaki Ketua Kampung Bundu 

Tuhan, Petani 

Rosner Binti Andau 53 Perempuan Petani 

Santim Lontuh 85 Perempuan Peniaga 



[174] 
 

dianalisis secara sistematik, sahih dan mencerminkan realiti sosial komuniti Dusun Bundu di 

Kampung Bundu Tuhan. 

 

Analisis Data Kualitatif  

 

Analisis data kualitatif dalam kajian ini dilaksanakan menggunakan analisis tematik yang 

melibatkan proses familiarisasi data, penjanaan kod awal, pembentukan tema, semakan serta 

pentafsiran tematik secara sistematik, selaras dengan kerangka yang dicadangkan oleh Braun 

dan Clarke (2006) melalui proses yang sistematik bermula dengan familiarisasi data, diikuti 

penjanaan kod awal, pembentukan tema, semakan, penamaan serta pentafsiran tematik. 

Semua temu bual dengan 12 informan merangkumi bekas bobolian, ketua kampung, penari 

veteran, pemuzik gong dan penggiat budaya ditranskrip secara verbatim sebelum dibaca 

berulang kali bagi memahami budaya Dusun Bundu, struktur upacara moi patod serta 

simbolisme gerak tarian mongigol patod. Melalui pembacaan ini, penyelidik mengenal pasti 

kod-kod awal seperti “pengaruh agama”, “kurangnya bobolian”, “ketiadaan pewaris”, “minat 

belia menurun”, “latihan tidak formal”, “kekurangan dokumentasi”, “inisiatif komuniti”, 

“bengkel tarian” dan “versi pentas baharu”. Kod-kod ini kemudiannya digabungkan bagi 

menghasilkan tema awal yang mencerminkan pola makna yang muncul secara konsisten 

daripada informan. 

 

Setelah melalui proses penyemakan dan perbandingan dengan data lapangan, tiga 

tema utama dikenal pasti sebagai cabaran pelestarian, iaitu pengaruh agama dan perubahan 

nilai spiritual, penurunan minat generasi muda serta pewarisan yang berlaku secara tidak 

formal, dan kekangan sumber termasuk kekurangan tenaga pengajar dan dokumentasi. Bagi 

strategi pemerkasaan pula, tiga tema besar turut dikenal pasti, iaitu pendidikan budaya 

komuniti, dokumentasi digital serta kolaborasi akademik, dan pelestarian beretika melalui 

program budaya dan pelancongan terkawal. Semua tema ini disemak kembali melalui 

member checking bersama beberapa informan seperti Ketua Kampung, Radin @ Lousi Madili 

(67 tahun), dan aktivis budaya Adrian Soidi (39 tahun), bagi memastikan tafsiran penyelidik 

selari dengan kefahaman komuniti. Dapatan kualitatif diperkukuh melalui petikan verbatim 

informan, misalnya kenyataan Kimbi Solinggou (79 tahun) yang menegaskan, “Kalau yang 

tua-tua sudah tiada, memang tiada siapa lagi tahu tarian asal ini,” dan luahan Adrian Soidi 

(39 tahun) bahawa “Anak muda sekarang lebih minat K-pop, jadi tarian tradisi dianggap 

tidak relevan.” Petikan sebegini menjadi bukti kesahihan (credibility) dan memberikan 

kefahaman mendalam tentang cabaran dan potensi pelestarian tarian mongigol patod. Secara 

keseluruhan, analisis tematik ini membentuk asas kukuh dalam memahami realiti sosial dan 

budaya yang mempengaruhi kesinambungan tarian tradisi ini dalam komuniti Dusun Bundu. 

 

Analisis Kuantitatif 

 

Analisis data kuantitatif dalam kajian ini dijalankan menggunakan kaedah statistik deskriptif, 

analisis silang (crosstab) dan korelasi bagi menyokong data kualitatif. Soal selidik yang 

diedarkan kepada 12 responden dianalisis menggunakan skala Likert 1–3 untuk menilai tahap 

pengetahuan, persepsi dan minat terhadap pelestarian tarian mongigol patod. Analisis 

deskriptif menunjukkan bahawa majoriti responden bersetuju tarian mongigol patod ialah 

warisan budaya yang penting, namun menyatakan kebimbangan terhadap kurangnya 

penglibatan belia dan ketiadaan pewarisan formal, selari dengan dapatan kualitatif. Data 

menunjukkan bahawa 10 daripada 12 responden bersetuju bahawa upacara moi patod semakin 

jarang diamalkan dan menyebabkan risiko kepupusan elemen spiritual tarian mongigol patod. 

Seramai 8 responden turut bersetuju bahawa kekurangan alat muzik dan kostum menjejaskan 

pelaksanaan latihan, manakala 6 responden mengakui tiada jurutari terlatih yang dapat 

mengendalikan latihan secara sistematik. Dapatan ini mengesahkan kekangan sumber yang 

dilaporkan oleh informan dalam temu bual. 

 

 



[175] 
 

 

 
 

Carta 1: Statistik deskriptif berdasarkan data jantina informan & responden 

Sumber: Olahan Pengkaji, 2025 

 

 
Carta 2: Skala Likert Lengkap Berdasarkan Analisis Data 

Sumber : Olahan Pengkaji, 2025 

 

Analisis crosstab pula menunjukkan bahawa responden berusia 40 tahun ke atas lebih 

cenderung menyatakan kebimbangan terhadap kehilangan pewaris dan dokumentasi 

berbanding responden berusia 21–30 tahun, yang dilihat kurang terlibat tetapi mempunyai 

minat sederhana terhadap budaya tradisi. Analisis korelasi turut menunjukkan hubungan 

positif sederhana antara tahap pendidikan dengan kesedaran budaya (r ≈ 42), yang memberi 

gambaran bahawa individu berpendidikan tinggi lebih peka terhadap usaha pelestarian 

warisan. Analisis kuantitatif ini bukan bertujuan menghasilkan model statistikal yang 

kompleks, tetapi untuk mengukuhkan dapatan kualitatif melalui pola sokongan empirikal, 

selaras dengan prinsip triangulasi yang digariskan oleh Lincoln dan Guba (1985). Secara 

keseluruhannya, integrasi dapatan kuantitatif dan kualitatif memberikan gambaran yang 

konsisten dan saling melengkapi terhadap persepsi komuniti Dusun Bundu mengenai cabaran 

dan strategi memperkasa tarian mongigol patod. 

 

 



[176] 
 

 
Carta 3: Crosstab Analisis Data 

Sumber: Olahan Pengkaji, 2025 

 

 
Carta 4: Analisis Korelasi (Tahap Pendidikan vs Kesedaran Budaya) 

Sumber : Olahan Pengkaji, 2025 

 

 

KEBOLEHPERCAYAAN, KESAHIHAN BUKTI DAN ETIKA KAJIAN 

 

Kesahihan bukti dalam kajian ini diperkukuh melalui penggunaan petikan verbatim daripada 

informan yang mewakili data emik, iaitu suara dalaman komuniti Dusun Bundu yang terlibat 

secara langsung dalam amalan upacara dan tarian mongigol patod. Petikan seperti daripada 

Kimbi Solinggou, seorang bekas bobolian berusia 79 tahun yang menyatakan bahawa “kalau 

yang tua-tua sudah tiada, memang tiada siapa lagi tahu tarian asal ini,” memberikan 

gambaran mendalam tentang risiko kehilangan ilmu tradisi sekiranya tiada pewarisan yang 

teratur. Begitu juga dengan pandangan Santim Lontuh (85 tahun), yang menegaskan bahawa 

generasi muda kini “takut dianggap tidak ikut ajaran di gereja”, sekaligus menggambarkan 

kesan perubahan nilai spiritual terhadap penglibatan masyarakat dalam upacara moi patod. 

Suara-suara emik ini menjadi asas penting yang mengesahkan interpretasi penyelidik terhadap 

cabaran kelangsungan upacara dan seni tari dalam komuniti tersebut. 

 



[177] 
 

Bukti kajian turut diperkukuh melalui data kuantitatif daripada soal selidik skala 

Likert lima mata yang melibatkan 12 orang responden berumur antara 21 hingga 54 tahun. 

Dapatan menunjukkan pola yang konsisten dengan maklumat kualitatif, antaranya 10 

responden bersetuju bahawa sumber warisan tarian semakin pupus, manakala 8 responden 

bersetuju bahawa kekurangan kostum dan alat muzik mengganggu mutu persembahan. Selain 

itu, 6 responden turut bersetuju bahawa ketiadaan jurutari terlatih serta promosi yang terhad 

menjadi punca kemerosotan minat belia terhadap tarian tradisi. Seluruh dapatan ini 

membentuk sokongan statistik yang menyelari isu pewarisan, minat belia dan kekangan 

sumber seperti yang dijelaskan oleh para informan. 

 

Keseluruhan dapatan kualitatif dan kuantitatif ini disahkan melalui triangulasi data 

yang menggabungkan tiga sumber utama iaitu temu bual mendalam, pemerhatian lapangan, 

serta soal selidik. Pemerhatian lapangan yang dijalankan semasa sesi demonstrasi gerak tari 

dan paluan gong mengesahkan realiti bahawa latihan hanya dilakukan secara tidak formal 

serta bergantung sepenuhnya kepada pengetahuan lisan informan tua tanpa rekod 

dokumentasi. Situasi di lapangan ini konsisten dengan temu bual para informan dan turut 

disokong oleh corak respons soal selidik, seterusnya menjadikan kesahihan dapatan lebih kuat 

dan tidak bergantung kepada satu sumber data sahaja. Akhir sekali, kesahihan bukti diperkasa 

melalui rujukan silang teori dan literatur yang menyokong tren dapatan lapangan. Penemuan 

tentang penyusutan fungsi spiritual dan kehilangan bobolian, misalnya, sepadan dengan hujah 

Hafstein (2009) tentang fenomena “pembekuan budaya,” manakala dapatan mengenai 

penurunan minat belia selari dengan hujah Kraidy (2005) tentang dominasi budaya popular 

dalam kalangan generasi muda. Kajian terdahulu oleh Hussin, Baptist & Pugh‑Kitingan 

(2018) menunjukkan bahawa tarian ritual dalam masyarakat Kadazan-Dusun sarat dengan 

simbolisme, di mana perubahan sosial dan nilai moden memberi kesan signifikan terhadap 

kesinambungan praktik tradisi, selari dengan fenomena yang diperhatikan dalam komuniti 

Dusun Bundu. 

 

 

RUMUSAN METODOLOGI 

 

Secara keseluruhan, metodologi ini menggabungkan kekuatan data kualitatif dan kuantitatif 

berasaskan Teori Emik–Etik bagi menilai secara mendalam strategi serta cabaran 

memperkasa tarian mongigol patod. Kaedah analisis tematik membolehkan suara komuniti 

diangkat sebagai sumber utama strategi pemerkasaan, manakala data kuantitatif menyokong 

kesahihan dapatan secara empirikal. Kesemua dapatan kemudiannya diintegrasikan melalui 

analisis SWOT, di mana kekuatan dan kelemahan disandarkan kepada data emik, manakala 

peluang dan ancaman ditentukan melalui data etik. Pendekatan ini memastikan dapatan kajian 

adalah seimbang, sahih dan mencerminkan kedua-dua perspektif komuniti pengamal serta 

penilaian masyarakat yang lebih luas yang menegaskan bahawa pelestarian warisan budaya 

tak ketara harus difahami melalui interaksi antara dimensi sosial, spiritual, dan pengetahuan 

komuniti. 

 

 

DAPATAN KAJIAN 

 
Bahagian ini membincangkan dapatan utama kajian berkaitan strategi dan cabaran yang 

dihadapi dalam usaha memperkasa tarian mongigol patod di kalangan masyarakat Dusun 

Bundu di Ranau. Data yang dikumpul melalui temu bual mendalam, pemerhatian lapangan, 

dan soal selidik dianalisis secara tematik dan deskriptif bagi menghasilkan gambaran 

menyeluruh tentang keadaan semasa tarian mongigol patod dalam dalam upacara moi patod 

ini. Dapatan dikategorikan kepada dua dimensi utama: cabaran pelestarian dan strategi 

pemerkasaan, dengan penilaian berasaskan model analisis SWOT (Helms & Nixon, 2010) 

untuk memahami kekuatan, kelemahan, peluang dan ancaman terhadap warisan budaya ini. 



[178] 
 

CABARAN PELESTARIAN MONGIGOL PATOD 
 

Kajian mendapati bahawa tarian mongigol patod berhadapan dengan pelbagai cabaran 

kompleks yang berpunca daripada perubahan sosial, keagamaan, ekonomi dan nilai budaya. 

Berdasarkan temu bual bersama dua belas informan utama, tiga tema besar dikenal pasti 

sebagai cabaran utama, iaitu (i) pengaruh agama dan perubahan nilai spiritual, (ii) penurunan 

minat generasi muda dan ketiadaan pewarisan formal, serta (iii) kekangan sumber dan 

sokongan institusi. 

 

i. Pengaruh Agama dan Perubahan Nilai Spiritual 

 

Kajian mendapati bahawa pengaruh agama moden serta perubahan nilai spiritual 

dalam kalangan masyarakat Dusun Bundu memberi kesan besar terhadap kelangsungan tarian 

mongigol patod, khususnya aspek upacara asalnya yang berkait rapat dengan upacara moi 

patod. Informan tua seperti Kimbi Solinggou (79 tahun) menjelaskan bahawa generasi lama 

yang memahami makna sebenar upacara semakin berkurang, dan hal ini menimbulkan risiko 

kehilangan ilmu tradisi sekiranya tiada pewarisan jelas. Perubahan sikap generasi muda yang 

lebih berhati-hati terhadap amalan upacara turut mempengaruhi penyertaan mereka. Santim 

Lontuh (85 tahun), misalnya menyatakan bahawa terdapat golongan belia yang bimbang 

dikaitkan dengan unsur tidak selari dengan ajaran agama semasa. Dapatan ini sejajar dengan 

data soal selidik yang menunjukkan 10 daripada 12 responden bersetuju bahawa elemen 

warisan tarian semakin pupus akibat perubahan nilai spiritual, sekali gus memperlihatkan 

bagaimana aspek kepercayaan moden mempengaruhi kesinambungan upacara dalam tarian 

tradisi ini. Salah satu cabaran paling ketara yang menjejaskan kelangsungan tarian mongigol 

patod ialah pertembungan antara kepercayaan tradisional dan ajaran agama moden. Sejak 

kedatangan agama Kristian dan Islam ke kawasan pedalaman Sabah, amalan upacara seperti 

moi patod sering ditafsir secara negatif dan dikaitkan dengan unsur “penyembahan roh” atau 

“kepercayaan lama” yang dianggap bertentangan dengan ajaran agama. Sebahagian besar 

informan berusia lanjut seperti Kimbi Solinggou (79 tahun, bekas bobolian) dan Santim 

Lontuh (85 tahun) menegaskan bahawa perubahan nilai spiritual akibat perkembangan agama 

moden telah menyebabkan upacara moi patod semakin jarang dijalankan. Mereka menyatakan 

bahawa golongan muda kini lebih berhati-hati untuk terlibat kerana bimbang dianggap 

menyimpang daripada ajaran agama. Hal ini selari dengan dapatan soal selidik yang 

menunjukkan 10 daripada 12 responden bersetuju bahawa ‘sumber warisan tarian semakin 

pupus’, terutama apabila upacara asal sudah tidak lagi dipraktikkan secara menyeluruh. Ketua 

Kampung Bundu Tuhan, Radin @ Lousi Madili (67 tahun) turut menyatakan bahawa 

pengamal lama semakin berkurangan dan banyak pengetahuan upacara tidak sempat 

diwariskan. Keadaan ini menguatkan dapatan kajian terdahulu yang menjelaskan bahawa 

kehilangan bobolian mengakibatkan hilangnya struktur spiritual yang menjadi akar tarian 

mongigol patod. Fenomena ini menepati amaran Hafstein (2009) tentang risiko ‘pembekuan 

budaya’ (cultural freezing), iaitu keadaan apabila tradisi kehilangan fungsi spiritual asalnya 

kerana digantikan oleh interpretasi luar. 

 

ii. Penurunan Minat Generasi Muda dan Pewarisan Tidak Formal 

 

Hasil soal selidik menunjukkan menunjukkan wujud jurang sikap antara generasi muda dan 

tua. Item soal selidik berkaitan minat dan keterlibatan belia menerima respons yang 

menunjukkan 6 responden bersetuju bahawa belia kurang terlibat dalam seni tari manakala 6 

responden menyatakan minat belia semakin terhakis sementara itu, 6 responden berpendapat 

bahawa belia menganggap tarian tradisi sudah ketinggalan zaman. Maklumat kualitatif 

daripada informan seperti Adrian Soidi (39 tahun, aktivis budaya) dan Joaneseh James Ghani 

(46 tahun) menunjukkan bahawa ramai belia lebih tertarik kepada tarian K-Pop atau hiburan 

moden yang mudah diakses. Mereka juga menekankan bahawa ketiadaan tenaga pengajar 

terlatih dan ruang latihan kondusif menyumbang kepada penurunan minat belia. Selain itu, 

pewarisan tradisi ini masih berlaku secara tidak formal hanya melalui latihan tidak rasmi di 



[179] 
 

rumah atau bengkel kecil komuniti. Tiada modul rasmi atau dokumen bertulis yang 

merekodkan langkah, muzik, atau rinai upacara Moi Patod. Keadaan ini menimbulkan risiko 

‘pencairan makna’ (loss of authenticity), selari dengan kajian yang menunjukkan bahawa 

pengaruh hiburan moden dan pewarisan tidak formal menyumbang kepada penurunan minat 

generasi muda serta kemerosotan penghayatan terhadap warisan budaya tak ketara (Juanis et 

al., 2022). 

 

iii. Kekangan Sumber, Dokumentasi dan Sokongan Institusi 

 

Komuniti Dusun Bundu di Ranau berdepan kekangan sumber kewangan, logistik, dan 

dokumentasi dalam melaksanakan program pelestarian budaya. Sebahagian besar aktiviti 

dijalankan atas inisiatif individu atau kumpulan kecil tanpa dana tetap. Laporan daripada 

JKKN Sabah (2024) menunjukkan bahawa hanya dua program rasmi berkaitan tarian 

mongigol patod dijalankan dalam tempoh lima tahun terakhir. Laporan ini merupakan 

dokumen dalaman Jabatan Kebudayaan dan Kesenian Negara (JKKN) Sabah dan diperoleh 

melalui akses rasmi untuk tujuan penyelidikan, salinan boleh diberikan atas permintaan 

kepada penulis. Walaupun terdapat sokongan moral daripada agensi kebudayaan negeri, tiada 

struktur perancangan jangka panjang atau pelan strategik pelestarian disediakan. Ketiadaan 

arkib digital juga menyebabkan rakaman tarian, muzik, dan naratif upacara tidak dapat 

disimpan dengan baik. Hal ini menjejaskan usaha dokumentasi akademik dan pewarisan 

pengetahuan kepada generasi muda, selaras dengan kajian yang menunjukkan bahawa muzik, 

tarian, dan elemen ritual Dusunic terdedah kepada perubahan generasi dan transformasi 

budaya (Pugh‑Kitingan, 2014). Informan seperti Evelyn Akau (56 tahun) dan Helena Sanan 

(57 tahun) menyatakan bahawa program latihan atau bengkel tarian sering terhad kerana 

ketiadaan dana, kostum, dan peralatan muzik. Hal ini disokong oleh keputusan soal selidik 

yang menunjukkan 8 responden bersetuju bahawa kekurangan kostum dan alat muzik 

menjejaskan persembahan, 6 lagi responden menyatakan tiada jurutari khusus yang mampu 

mengendalikan kelas tarian secara formal, seterusnya 6 responden lagi berpendapat bahawa 

promosi tarian sangat kurang. Ketiadaan dokumentasi formal juga diakui oleh informan 

seperti Doloros Andang (60 tahun) yang menyatakan bahawa banyak gerakan dan riinait 

hanya diingat oleh generasi tua dan belum direkodkan secara sistematik. 

 

 
Carta 5: Cabaran Pelestarian Tarian Mongigol Patod (Agama & Nilai Spiritual) 

Sumber : Olahan Pengkaji, 2025 

 

 

 

 



[180] 
 

STRATEGI PEMERKASAAN TARIAN MONGIGOL PATOD 

 

Walaupun menghadapi pelbagai cabaran, dapatan kajian menunjukkan bahawa komuniti 

Dusun Bundu dan institusi kebudayaan negeri telah mula melaksanakan beberapa inisiatif 

strategik untuk memperkasa tarian mongigol patod. Berdasarkan analisis tematik, terdapat 

tiga strategi utama yang dikenal pasti iaitu (i) Pendidikan budaya dan pewarisan komuniti, (ii) 

Dokumentasi digital dan kolaborasi akademik, serta (iii) Pelestarian beretika melalui 

pendekatan pelancongan budaya dan dasar kebudayaan negeri. 

 

i. Pendidikan Budaya dan Pewarisan Komuniti 

 

Strategi paling berkesan dalam memperkasa tarian mongigol patod ialah pendekatan 

berasaskan komuniti (community-based safeguarding) melalui pendidikan tidak formal. 

Terdapat satu Kumpulan kecil Dusun Bundu di Kampung Bundu Tuhan, misalnya, telah 

menubuhkan bengkel latihan kecil yang memberi tunjuk ajar kepada anak muda tentang asas 

tarian, irama gong, dan maksud riinait atau hiis. Latihan ini dijalankan dalam suasana santai, 

membolehkan pewarisan berlaku tanpa tekanan formal. Pendekatan ini menepati saranan 

UNESCO (2018) yang menekankan kepentingan pelibatan langsung komuniti sebagai 

pemegang warisan sah dalam setiap usaha pelestarian. Selain itu, beberapa guru di sekolah 

sekitar Ranau telah mula memperkenalkan aktiviti kebudayaan berasaskan tarian tradisional 

Dusun dalam program kokurikulum. Walaupun versi yang diajar tidak sepenuhnya bersifat 

upacara, namun amat membantu mengekalkan bentuk fizikal dan simbolik tarian Mongigol 

Patod. Menurut Yan & Li (2023), pendekatan pendidikan budaya yang berterusan dapat 

menanam nilai penghargaan terhadap warisan tempatan, meningkatkan keterlibatan 

masyarakat, dan menyokong pewarisan pengetahuan budaya kepada generasi muda.. 

Informan seperti Norita@Clarice Suali (54 tahun) menegaskan bahawa tarian perlu diamalkan 

secara berkala supaya ia kekal relevan dan menjadi sebahagian daripada gaya hidup komuniti. 

 

ii.  Dokumentasi Digital dan Kolaborasi Akademik 

Dapatan kajian juga menunjukkan bahawa kerjasama antara komuniti tempatan dan institusi 

akademik seperti Universiti Malaysia Sabah (UMS), KadazanDusun Cultural Association 

(KDCA) memainkan peranan penting dalam memperkasa warisan ini. Projek dokumentasi 

digital telah dijalankan secara berperingkat, termasuk rakaman video gerakan tarian mongigol 

patod, props upacara moi patod, dan alat muzik tradisional. Usaha ini bukan sahaja bertujuan 

untuk arkib akademik, tetapi juga bagi memudahkan penyelidikan lanjut dalam bidang seni 

persembahan dan antropologi budaya. Beberapa informan, termasuk aktivis budaya Adrian 

Soidi, mengakui bahawa dokumentasi melalui penyelidikan dan rakaman akademik 

merupakan strategi penting dalam memastikan kesinambungan ilmu. Jawapan responden juga 

menunjukkan kesemua 12 responden percaya bahawa program kebudayaan seperti 

persembahan dan festival dapat merancakkan pemuliharaan tarian. Dengan adanya kerjasama 

antara komuniti dan institusi seperti UMS atau KDCA, maklumat seperti langkah tarian, 

simbolisme, riinait dan sejarah tarian dapat direkod sebagai modul latihan. 

 

iii.  Pelestarian Beretika dan Pelancongan Budaya 

 

Satu lagi strategi penting ialah penerapan model pelestarian beretika melalui pelancongan 

budaya terkawal. Respon soal selidik menunjukkan 8 daripada 12 responden percaya bahawa 

tarian mongigol patod mempunyai potensi ekonomi apabila komuniti penggiatnya kini 

menampilkan versi simbolik tarian mongigol patod dalam acara kebudayaan daerah, seperti 

‘Festival Mongigol Patod’, ‘Festival Budaya Ranau’ dan ‘Hari Kebudayaan Sabah’. 

Walaupun versi ini telah dimodenkan dan tidak lagi melibatkan unsur upacara sepenuhnya, ia 

mengekalkan gerakan asas dan naratif spiritual asal bagi tujuan pendidikan serta promosi 

kesedaran budaya. Cohen (1988) menegaskan bahawa pelancongan budaya boleh menjadi alat 

pelestarian yang berkesan dengan syarat dikawal secara etika dan tidak menghakis makna 

ritual dan dikendalikan oleh pemegang warisan asal. Selain itu, dasar kebudayaan negeri 



[181] 
 

Sabah yang menyokong pelindungan warisan tak ketara turut membantu memperkukuh 

kedudukan tarian mongigol patod sebagai warisan rasmi negeri. Lembaga Kebudayaan Negeri 

Sabah (LKNS) telah mula menilai potensi pendaftaran tarian mongigol patod sebagai 

Heritage Performance Category di bawah Enakmen Warisan Budaya Sabah. Kesemua 

langkah ini penting kerana ia memberi pengiktirafan undang-undang dan membuka peluang 

kepada bantuan kewangan dan penjanaan ekonomi bagi aktiviti pelestarian jangka panjang.  

 

 
Carta 6: Strategi Pemerkasaan tarian Mongigol Patod 

Sumber : Olahan Pengkaji, 2024 

 

 

ANALISIS SWOT TARIAN MONGIGOL PATOD 
 

Analisis SWOT terhadap tarian mongigol patod menunjukkan bahawa tarian ini mempunyai 

beberapa kekuatan penting yang menyumbang kepada kelangsungan warisan budaya dalam 

komuniti Dusun Bundu. Antaranya, tarian mongigol patod masih diiktiraf sebagai salah satu 

identiti budaya yang signifikan, selain mempunyai simbolisme upacara yang unik yang 

membezakan tarian ini daripada bentuk tarian tradisi lain di Ranau. Kehadiran informan tua 

yang masih menyimpan pengetahuan asli tentang gerak tari, riinait dan makna spiritualnya 

turut menjadi kekuatan penting. Komuniti juga menunjukkan sokongan yang positif terhadap 

usaha pelestarian, terutamanya melalui penglibatan dalam program budaya, festival dan 

aktiviti komuniti yang memperkenalkan tarian ini kepada generasi muda. Namun begitu, 

kajian turut mengenal pasti beberapa kelemahan yang menghalang usaha pemerkasaan tarian 

ini. Pewarisan tarian masih berlaku secara tidak formal dan bergantung kepada hafalan lisan 

informan berusia, menyebabkan risiko kehilangan ilmu sekiranya tidak didokumentasikan 

dengan baik. Kekurangan jurutari terlatih serta fasilitator budaya yang mampu menjalankan 

kelas latihan secara sistematik turut menyukarkan penyebaran pengetahuan kepada generasi 

muda. Selain itu, dokumentasi berkaitan gerak tari, muzik dan upacara masih sangat terhad, 

dan komuniti berdepan kekurangan sumber seperti kostum dan alat muzik tradisi, 

menyebabkan pelaksanaan latihan dan persembahan tidak dapat dijalankan secara konsisten. 

 

Dari segi peluang, tarian mongigol patod mempunyai ruang besar untuk diperkasa 

melalui pelbagai inisiatif pelestarian budaya. Festival kebudayaan peringkat daerah dan negeri 

menyediakan platform pendedahan yang penting bagi memperkenalkan tarian ini kepada 

masyarakat umum dan pelancong. Selain itu, peluang digitalisasi melalui rakaman video, 

arkib digital, dan kerjasama dengan institusi pendidikan seperti universiti membuka ruang 

baharu untuk dokumentasi dan penyelidikan yang lebih sistematik. Sokongan institusi 

kebudayaan seperti LKNS, KDCA dan NGO budaya turut memperkukuh usaha pemeliharaan 



[182] 
 

warisan ini. Peningkatan minat generasi baharu terhadap warisan etnik juga menjadi peluang 

strategik untuk mengembang luaskan tarian ini melalui pendidikan budaya, program seni dan 

penglibatan belia. Walau bagaimanapun, beberapa ancaman turut dikenal pasti sebagai faktor 

yang boleh menjejaskan kelangsungan tarian mongigol patod. Pengaruh budaya luar, 

khususnya budaya popular seperti K-pop, menyebabkan minat generasi muda terhadap tarian 

tradisi semakin merosot. Pengamal tua yang merupakan pemegang ilmu budaya semakin 

berkurangan, dan ketergantungan berlebihan terhadap mereka menimbulkan risiko kehilangan 

maklumat penting jika tidak direkodkan segera. Persepsi agama terhadap upacara tradisi, 

terutama elemen yang dikaitkan dengan kepercayaan lama, turut mempengaruhi penerimaan 

tarian ini dalam kalangan belia dan sebahagian masyarakat. Selain itu, upacara moi patod 

semakin jarang dijalankan, menyebabkan elemen spiritual yang menjadi identiti tarian 

mongigol patod semakin sukar difahami oleh generasi muda. Merujuk kepada analisis SWOT 

ini menunjukkan bahawa tarian mongigol patod mempunyai potensi besar untuk diperkasa, 

namun usaha bersepadu amat diperlukan bagi menangani kelemahan dalaman serta ancaman 

luar yang semakin ketara. Pelestarian yang sistematik melalui dokumentasi, pendidikan 

budaya, dan sokongan institusi dilihat sebagai strategi utama dalam memastikan tarian ini 

terus diwarisi oleh generasi akan datang. 

 

 

 
 

 

Rajah 1: Analisis SWOT Tarian Mongigol Patod 

Sumber: Olahan Pengkaji, 2024 

 

 

 

 



[183] 
 

SINTESIS DAPATAN 

 

Sintesis dapatan menunjukkan bahawa pelestarian tarian mongigol patod dipengaruhi oleh 

gabungan faktor dalaman dan luaran yang saling berkait. Walaupun diiktiraf sebagai warisan 

budaya penting etnik Dusun Bundu, tradisi ini semakin mencabar untuk dikekalkan akibat 

perubahan nilai spiritual, pengaruh agama moden, serta pengurangan pengamal upacara yang 

memahami makna asal upacara moi patod. Penurunan minat generasi muda dan pewarisan 

tidak formal yang masih bergantung kepada ingatan informan tua turut mempercepatkan 

risiko kehilangan elemen gerak tari, riinait dan simbolisme upacara. Dapatan soal selidik 

menyokong hal ini apabila majoriti responden bersetuju bahawa ketiadaan jurutari terlatih, 

kekurangan dokumentasi, serta sumber yang terhad seperti kostum dan alat muzik menjadi 

faktor utama kemerosotan pewarisan. Walau bagaimanapun, terdapat potensi besar bagi 

memperkasa tarian ini melalui sokongan komuniti, peluang pendidikan budaya, serta program 

kebudayaan daerah. Data kuantitatif menunjukkan komuniti bersedia terlibat dalam usaha 

pelestarian melalui aktiviti budaya, festival, dan latihan komuniti. Peluang digitalisasi 

dokumentasi dan kerjasama institusi akademik serta agensi kebudayaan turut membuka ruang 

untuk memastikan ilmu gerak tari dan simbolisme direkod serta diwarisi secara lebih 

sistematik. Oleh itu, sintesis dapatan menegaskan bahawa pelestarian tarian mongigol patod 

memerlukan pendekatan holistik yang menggabungkan kekuatan sedia ada, menangani 

kelemahan dalaman, memanfaatkan peluang luar dan mengurus ancaman seperti perubahan 

budaya dan sensitiviti agama. Usaha bersepadu ini penting untuk memastikan tarian mongigol 

patod kekal relevan dan dimartabatkan sebagai warisan budaya tak ketara masyarakat Dusun 

Bundu. 

 

 

KESIMPULAN 
 

Secara keseluruhannya, hasil Kajian ini menyimpulkan bahawa tarian mongigol patod 

merupakan warisan budaya tak ketara yang sangat penting dalam masyarakat Dusun Bundu, 

namun berdepan cabaran signifikan akibat perubahan nilai spiritual, pengaruh agama moden, 

penurunan minat generasi muda, serta pewarisan tidak formal yang bergantung kepada 

individu berusia. Kekurangan dokumentasi, jurutari terlatih dan sumber sokongan turut 

melemahkan kesinambungannya. Walau bagaimanapun, dapatan kualitatif dan kuantitatif 

menunjukkan bahawa komuniti masih memiliki kesediaan tinggi untuk memperkasa tarian ini 

melalui program budaya, pendidikan komuniti, festival etnik dan peluang digitalisasi 

dokumentasi. Oleh itu, pelestarian tarian mongigol patod memerlukan pendekatan yang lebih 

holistik, meliputi dokumentasi sistematik, kolaborasi institusi, pendidikan budaya generasi 

muda, dan pelestarian beretika agar warisan ini dapat terus dipertahankan serta dimartabatkan 

dalam budaya moden. 

 

 

RUJUKAN 
 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in 

 Psychology, 3(2), 77–101. 

 

Cohen, E. (1988). Authenticity and commoditization in tourism. Annals of Tourism Research, 

 15(3), 371–386. https://doi.org/10.1016/0160-7383(88)90028-X 

 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods approaches 

 (4th ed.). Sage Publications. 

 

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic inquiry. Sage Publications. 

 

Google Maps. (2025). Kampung Bundu Tuhan, Ranau, Sabah [Peta]. Google.  

 https://www.google.com/maps (Retrieved January 15, 2025). 

https://doi.org/10.1016/0160-7383(88)90028-X


[184] 
 

 

Hafstein, V. T. (2009). Intangible heritage as a list: From masterpieces to representation. In L. 

 Smith & N. Akagawa (Eds.), Intangible heritage (pp. 93–111). Routledge. 

 https://doi.org/10.4324/9780203884973-10 

 

Haris Abd Aziz, M. (2021). Pemerkasaan seni tradisi dalam era globalisasi. Dewan  Bahasa dan 

 Pustaka. 

 

Helms, M. M., & Nixon, J. (2010). Exploring SWOT analysis – Where are we now? Journal of 

 Strategy and Management, 3(3), 215–251. 

 

Hussin, H., Baptist, J. J., & Pugh‑Kitingan, J. (2018). Enriching the soundscape and dancescape of 

  Sabah through Sumazau. JATI: Journal of Southeast Asian Studies,  23(2), 181–204. 

  https://doi.org/10.22452/jati.vol23no2.9 

 

 

James, P. (2006). Globalism, nationalism, tribalism: Bringing theory back in. Sage Publications. 

 

Jabatan Kebudayaan dan Kesenian Negara (JKKN) Sabah. (2024). Laporan tahunan program 

 warisan budaya negeri Sabah (Laporan dalaman tidak diterbitkan). Kota Kinabalu. 

 

Juanis, B., Saleh, Y., Ghazali, M. K. A., Mahat, H., & Hashim, M. (2022). Knowledge,  

 attitudes and practices of youths towards the intangible cultural heritage elements of 

 Dusun ethnic in Malaysian environment. IOP Conference Series, Earth and  

 Environmental Science, 975 (1), 012008. https://doi.org/10.1088/1755- 

 1315/975/1/012008 

 

Kraidy, M. M. (2005). Hybridity, or the cultural logic of globalization. Temple University 

 Press. 

 

Patton, M. Q. (2015). Qualitative research & evaluation methods (4th ed.). Sage  Publications. 

  

Pike, K. L. (1967). Language in relation to a unified theory of the structure of human behavior. 

 Mouton. 

 

Pugh‑Kitingan, J. (2014). Balancing the human and spiritual worlds: Ritual, music, and dance 

 among Dusunic societies in Sabah. Yearbook for Traditional Music, 46, 170–190. 

 https://doi.org/10.5921/yeartradmusi.46.2014.0170. 

 

Sharifuddin Zainal, S. A., et al. (2023). Magombok: Reimagining traditional performance 

 (ritual-theater) for heritage sustainability. Environment-Behaviour Proceedings  

 Journal, 10(32). https://doi.org/10.21834/e-bpj.v10i32.6660 

 

Sri Ningsih Sukirman. (2020). Asal usul tarian tradisional di luar dan di Sabah. Jurnal  

 Gendang Alam (GA), 10(2). https://doi.org/10.51200/ga.v10i2.2843. 

 

Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. Aldine Publishing. 

 

UNESCO. (2003). Convention for the safeguarding of the intangible cultural heritage.  

 Paris:  UNESCO. 

 

UNESCO. (2018). Operational Directives for the implementation of the Convention for the 

 Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage (2018 edition). UNESCO. 

 

Yan, W.-J., & Li, K.-R. (2023). Sustainable cultural innovation practice: Heritage education in 

  universities and creative inheritance of intangible cultural heritage craft. Sustainability, 15(2), 

 1194. https://doi.org/10.3390/su15021194 

 

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). Sage 

 Publications. 

https://doi.org/10.4324/9780203884973-10
https://doi.org/10.1088/1755-

