STRATEGI DAN CABARAN UNTUK MEMPERKASA TARIAN MONGIGOL
PATOD DALAM UPACARA MOI PATOD BAGI ETNIK DUSUN BUNDU DI
RANAU, SABAH

STRATEGIES AND CHALLENGES IN EMPOWERING THE MONGIGOL
PATOD DANCE IN THE MOI PATOD RITUAL AMONG THE DUSUN BUNDU
ETNIC IN RANAU, SABAH

Sheery Oweena Apson'”
Sri Ningsih Sukirman?

1.2 Akademi Seni dan Teknologi Kreatif (ASTIF), Universiti Malaysia Sabah Jalan UMS,
88400 Kota Kinabalu, Sabah

sheerysept@gmail.com*

Dihantar/Received: 06 Dec 2025 | Penambahbaikan/Revised: 16 Dec 2025
Diterima/Accepted: 24 Dec 2025 / Terbit/Published: 25 Dec 2025

DOI: https://doi.org/10.51200/ga.v15i2.7154

|
ABSTRAK

Tarian Mongigol Patod merupakan sebuah tarian yang menjadi sebahagian daripada upacara
Moi Patod bagi etnik Dusun Bundu di Ranau, Sabah. Tarian ini bukan sekadar ekspresi seni,
sebaliknya berakar daripada amalan ritual yang berfungsi sebagai medium spiritual dan sosial
dalam kehidupan masyarakat, termasuk menghubungkan manusia dengan roh nenek moyang
serta mencerminkan falsafah keseimbangan antara manusia dan alam dalam kosmologi etnik
di Sabah (Sri Ningsih Sukirman, 2020). Namun, arus globalisasi, urbanisasi dan perubahan
nilai agama telah menjejaskan kesinambungan tradisi ini (James, 2006, Kraidy, 2005). Kajian
ini menumpukan kepada dua aspek utama iaitu strategi pemerkasaan dan cabaran pelestarian
dengan menggunakan analisis SWOT (Strengths, Weaknesses, Opportunities, Threats)
berasaskan pendekatan kualitatif melalui temu bual mendalam dan pemerhatian lapangan di
Kampung Bundu Tuhan, Ranau. Dapatan menunjukkan bahawa walaupun tarian mongigol
patod kekal penting sebagai warisan budaya tak ketara etnik Dusun Bundu,
kesinambungannya berhadapan dengan cabaran perubahan sosial dan modenisasi, termasuk
persepsi negatif terhadap ritual tradisional serta kekangan sokongan dan sumber dalam
komuniti tempatan (Sharifuddin Zainal et al., 2023). Strategi pemerkasaan yang dicadangkan
meliputi tiga komponen utama iaitu pendidikan budaya komuniti, dokumentasi digital
berasaskan akademik, dan pelestarian etika persembahan tanpa menjejaskan kesuciannya
(UNESCO, 2003, Yan & Li, 2023). Kajian ini menegaskan bahawa pelestarian tarian
mongigol patod memerlukan pendekatan bersepadu yang menyeimbangkan tradisi dengan
inovasi moden, serta mengiktiraf komuniti Dusun Bundu sebagai pemegang warisan sah
dalam proses pemerkasaan budaya.

Kata kunci: Tarian Mongigol Patod, Upacara Moi Patod, Dusun Bundu, Strategi
pemerkasaan, Cabaran pelestarian, Warisan budaya tak ketara.

[167]


mailto:sheerysept@gmail.com*
https://doi.org/10.51200/ga.v15i2.7154

ABSTRACT

The Mongigol Patod dance constitutes an integral component of the moi patod ritual
practiced by the Dusun Bundu ethnic community in Ranau, Sabah. This dance is not merely
an artistic expression, rather, it is rooted in ritual practices that function as a spiritual and
social medium within the community, connecting humans with ancestral spirits and reflecting
a philosophy of balance between humans and nature within Sabah’s ethnic cosmology (Sri
Ningsih  Sukirman, 2020). However, the forces of globalization, urbanization, and
transformations in religious values have disrupted the continuity of this tradition (James,
2006, Kraidy, 2005). This study focuses on two primary aspects empowerment strategies and
preservation challenges through a SWOT (Strengths, Weaknesses, Opportunities, Threats)
analysis grounded in a qualitative approach involving in-depth interviews and field
observations conducted in Kampung Bundu Tuhan, Ranau. The findings reveal that although
mongigol patod remains significant as an element of the Dusun Bundu community’s
intangible cultural heritage, its continuity faces challenges arising from social change and
modernisation, including negative perceptions of traditional rituals as well as limited
community support and resources (Sharifuddin Zainal et al., 2023). The proposed
empowerment strategies encompass three main components: community-based cultural
education, academically grounded digital documentation, and the ethical preservation of
performance practices without compromising their sacredness (UNESCO, 2003; Yan & Li,
2023). This study asserts that the preservation of mongigol patod requires an integrated
approach that balances tradition with modern innovation while recognising the Dusun Bundu
community as the legitimate custodians of this cultural heritage within the broader process of
cultural empowerment.

Keywords: Mongigol Patod dance, Moi Patod, Dusun Bundu, Empowerment strategies,
Preservation challenges, Intangible cultural heritage.

PENGENALAN

Seni tari tradisional merupakan antara elemen penting dalam pembentukan identiti budaya
dan sistem kepercayaan masyarakat turun temurun. Dalam kehidupan masyarakat etnik di
Sabah, tarian tradisional bukan sekadar bentuk ekspresi estetika, tetapi berfungsi sebagai
medium spiritual, sosial dan simbolik yang menghubungkan manusia dengan alam serta
kepercayaan terhadap roh nenek moyang. Salah satu tradisi yang masih wujud dalam
masyarakat Dusun Bundu di Ranau ialah tarian mongigol patod dalam upacara moi patod,
yang lazimnya dikaitkan dengan upacara penyembuhan tradisional.

Namun demikian, proses pemodenan, perubahan nilai masyarakat serta pengaruh
globalisasi telah memberi kesan terhadap kelangsungan amalan tarian tradisional. Generasi
muda semakin kurang terlibat dalam upacara yang dianggap tidak selari dengan gaya hidup
dan kepercayaan semasa. Keadaan ini menyebabkan tarian momngigol patod berhadapan
dengan cabaran pewarisan dan risiko kepupusan sekiranya tiada usaha pemerkasaan yang
sistematik dilaksanakan.

Walaupun terdapat kajian yang mendokumentasikan upacara dan tarian tradisi dalam
kalangan masyarakat Kadazan-Dusun, kebanyakan kajian tersebut lebih menumpukan aspek
deskriptif ritual tanpa mengupas secara mendalam cabaran kontemporari dan strategi
pemerkasaan berasaskan komuniti. Selain itu, suara komuniti pendukung ritual dan upacara
sering kurang diketengahkan dalam perbincangan akademik, sedangkan mereka merupakan
pemilik dan penjaga utama warisan budaya tersebut.

[168]



Sehubungan itu, kajian ini dijalankan untuk meneliti strategi dan cabaran
memperkasa tarian mongigol patod dalam masyarakat Dusun Bundu dengan memberi
penekanan kepada perspektif komuniti tempatan. Kajian ini menggunakan pendekatan Emik-
Etik bagi memahami makna dan fungsi tarian upacara daripada sudut pandang orang dalam,
di samping menganalisis cabaran dan potensi pemerkasaan dalam keadaan semasa.

Selain memahami makna dan fungsi tarian mongigol patod daripada perspektif
komuniti, kajian ini turut menilai isu pemerkasaan upacara tersebut melalui pendekatan
analisis strategik. Analisis SWOT (Strengths, Weaknesses, Opportunities, Threats) digunakan
secara terhad sebagai alat untuk mengenal pasti kekuatan, kelemahan, peluang dan ancaman
yang mempengaruhi kelangsungan tarian mongigol patod dalam keadaan semasa. Pendekatan
ini membolehkan kajian mengenal pasti faktor dalaman dan luaran yang berkaitan dengan
amalan upacara, tanpa menjejaskan nilai spiritual dan tafsiran budaya masyarakat Dusun
Bundu.

Walau bagaimanapun, penggunaan SWOT dalam kajian ini tidak bertujuan
menggantikan pendekatan interpretatif, sebaliknya berfungsi sebagai alat sokongan bagi
merangka strategi pemerkasaan yang lebih sistematik dan berasaskan realiti komuniti. Oleh
itu, analisis SWOT dalam kajian ini dibina berasaskan dapatan emik komuniti pendukung
upacara serta dianalisis secara etik bagi memastikan cadangan pemerkasaan yang dihasilkan
bersifat beretika, kontekstual dan lestari.

Dapatan kajian ini diharapkan dapat menyumbang kepada usaha pelestarian warisan
budaya tak ketara di Sabah serta menjadi rujukan kepada pihak berkepentingan dalam
merangka strategi pemerkasaan seni ritual yang beretika, lestari dan berasaskan komuniti.

SOROTAN LITERATUR

Kajian terhadap seni ritual dan warisan budaya tak ketara telah mendapat perhatian meluas
dalam bidang antropologi dan seni budaya, khususnya selepas pengenalan Konvensyen
UNESCO (2003) yang menekankan kepentingan melindungi amalan budaya hidup seperti
ritual, seni persembahan dan pengetahuan tradisional. Warisan budaya tak ketara bukan
sekadar tinggalan masa lalu, sebaliknya merupakan amalan dinamik yang terus membentuk
identiti, nilai dan sistem kepercayaan komuniti pendukungnya.

Dalam makna ritual, Turner (1969) menegaskan bahawa ritual berfungsi sebagai
mekanisme sosial dan spiritual yang membolehkan masyarakat menstruktur pengalaman
hidup, mengurus konflik serta mengekalkan keseimbangan antara manusia dan alam. Namun,
Hafstein (2009) mengkritik pendekatan pelestarian yang terlalu menumpukan aspek
dokumentasi tanpa mengambil kira kepentingan sosial dan makna yang dihayati oleh
komuniti. Kritikan ini menunjukkan bahawa pemeliharaan ritual perlu dilaksanakan secara
beretika dan berpaksikan komuniti, selari dengan prinsip pendekatan emik dalam kajian
budaya.

Kajian berkaitan tarian ritual dalam masyarakat etnik Sabah turut menunjukkan
bahawa seni tari memainkan peranan penting dalam sistem kepercayaan dan amalan spiritual.
Sri Ningsih Sukirman (2020) menjelaskan bahawa banyak tarian tradisional di Sabah berakar
daripada amalan ritual yang berfungsi sebagai medium spiritual dan sosial, termasuk
hubungan antara manusia, roh dan alam, serta mencerminkan pandangan kosmologi
masyarakat etnik tempatan. Dalam kajian lain, menunjukkan bahawa walaupun tarian
mongigol patod kekal penting sebagai warisan budaya tak ketara etnik Dusun Bundu,
kesinambungannya berhadapan cabaran perubahan sosial dan modenisasi, termasuk persepsi

[169]



negatif terhadap ritual tradisional serta kekangan sokongan dan sumber dalam komuniti
tempatan (Hussin, Baptist & Pugh-Kitingan, 2018).

Selain itu, beberapa kajian menegaskan bahawa perubahan nilai, pemodenan dan
globalisasi memberi kesan langsung terhadap kelangsungan seni dan ritual tradisional. Kraidy
(2005) menyatakan bahawa globalisasi budaya boleh mengubah makna asal sesuatu amalan
budaya melalui proses hibridisasi, manakala Juanis et al. (2022) menekankan bahawa
kekurangan pengetahuan dan pemahaman generasi muda terhadap warisan budaya tak ketara,
termasuk ritual spiritual, boleh menjejaskan penyertaan mereka dan menyebabkan amalan
tradisional tersebut semakin terpinggir dan berisiko mengalami kepupusan.

Dari sudut pemerkasaan seni tradisi, Sharifuddin Zainal et al. (2023) menegaskan
bahawa pendekatan berasaskan komuniti merupakan strategi paling berkesan dalam
memastikan kelestarian warisan budaya. Pandangan ini selari dengan laporan UNESCO
(2018) yang merupakan dokumen pelaksanaan kepada Konvensyen 2003 menekankan konsep
community-based safeguarding sebagai pendekatan utama dalam pemeliharaan warisan
budaya tak ketara. Walau bagaimanapun, beberapa sarjana mengingatkan bahawa
pemerkasaan tanpa sensitiviti budaya boleh menghakis nilai spiritual dan keaslian ritual
sekiranya dilaksanakan semata-mata untuk tujuan pementasan atau komersial.

Berdasarkan sorotan kajian terdahulu, didapati bahawa walaupun terdapat kajian
berkaitan tarian ritual dan warisan budaya di Sabah, kajian yang mengintegrasikan perspektif
komuniti (emik), analisis akademik (etik) serta fokus terhadap strategi dan cabaran
pemerkasaan masih terhad, khususnya di dalam tarian mongigol patod masyarakat Dusun
Bundu. Oleh itu, kajian ini mengisi jurang tersebut dengan memberi penekanan kepada
pengalaman dan tafsiran komuniti tempatan, di samping menganalisis cabaran serta potensi
pemerkasaan ritual ini dalam keadaan sosial semasa.

Selain pendekatan interpretatif dalam kajian budaya, beberapa sarjana turut
menggunakan kerangka analisis strategik seperti Analisis SWOT (Strengths, Weaknesses,
Opportunities, Threats) bagi menilai potensi dan cabaran dalam usaha pemerkasaan seni dan
warisan budaya. Menurut Helms dan Nixon (2010), analisis SWOT berfungsi sebagai alat
diagnostik yang membantu mengenal pasti faktor dalaman dan luaran yang mempengaruhi
kelestarian sesuatu organisasi atau amalan budaya. Dalam perkara yang berkait warisan
budaya, SWOT sering digunakan untuk merangka strategi pemerkasaan tanpa mengubah nilai
dan struktur asas sesuatu amalan tradisi.

Penggunaan SWOT dalam kajian seni budaya tidak bertujuan menggantikan
pendekatan interpretatif seperti emik dan etik, sebaliknya berfungsi sebagai alat sokongan
bagi menganalisis dapatan kajian secara lebih sistematik dan berorientasikan strategi. Oleh
itu, dalam kajian ini, analisis SWOT digunakan secara terhad bagi mengenal pasti kekuatan,
kelemahan, peluang dan ancaman dalam usaha memperkasa tarian mongigol patod,
berdasarkan dapatan emik komuniti serta analisis etik penyelidik.

METODOLOGI KAJIAN

Bahagian ini menerangkan pendekatan penyelidikan yang digunakan untuk meneliti strategi
dan cabaran dalam memperkasa tarian mongigol patod di Ranau, Sabah. Kaedah penyelidikan
dirancang bagi memastikan dapatan yang diperoleh bukan sahaja menggambarkan dimensi
budaya dan spiritual tarian ini, tetapi juga menyokong pembangunan strategi pelestarian yang
berasaskan bukti dan penyertaan komuniti.

[170]



REKA BENTUK KAJIAN

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan elemen kuantitatif sokongan, atau
dikenali sebagai pendekatan mixed-method. Pendekatan ini dipilih bagi memperoleh
pemahaman holistik tentang fenomena budaya yang kompleks, seperti yang disarankan oleh
Creswell (2014) dan Yin (2018). Kaedah kualitatif digunakan untuk meneroka makna, fungsi,
dan naratif spiritual di sebalik pelaksanaan tarian mongigol patod melalui temu bual dan
pemerhatian lapangan. Sementara itu, data kuantitatif berperanan menyokong dapatan melalui
analisis pola persepsi dan minat komuniti terhadap usaha pelestarian. Pendekatan gabungan
ini sesuai untuk kajian warisan budaya tak ketara kerana ia menggabungkan dimensi sosial,
spiritual, dan empirikal secara seimbang (Patton, 2015). Kajian ini tidak bertujuan mengukur
keberkesanan upacara secara statistik, tetapi untuk memahami strategi dan cabaran pelestarian
dari perspektif pengamal dan komuniti.

LOKASI KAJIAN

T

Sutera Sanctuary
"= Lodges,@ Kinabalu Park
& v
@ J.F}_e;siﬁcelem
(Hotel / Chalets), Kund..
Y0 Home 901330
Mountain Resthouse

Kodou's Workshop (@)

Y
.s:; y

Hutan Simpan @ () ceorge Adven(ure) Base
Bundu Tuhan - Vi ¥

DKinsun Homestay: @
B o' Marcia’s Homestay

L ot
Kimin's Kinabalu

L
Google Maps

Imagery ©2025 Airbus, CNES //Airbus, Maxar Technojogies, Map data ©2025 Google

Peta 1: Peta Lokasi Kajian, Kampung Bundu Tuhan, Ranau, Sabah
Sumber: Google Maps, 2025

Lokasi kajian ini adalah di Kampung Bundu Tuhan, yang terletak di daerah Ranau, Sabah.
Kampung Bundu Tuhan merupakan sebuah penempatan tradisional masyarakat Dusun
Bundu yang masih mengekalkan identiti budaya serta struktur sosial komuniti setempat.
Pemilihan lokasi ini adalah berasaskan kewujudan komuniti yang masih mengamalkan
warisan budaya turun-temurun secara aktif, sekali gus menjadikannya tapak kajian yang
autentik dan relevan.

Kampung Bundu Tuhan dipilih kerana sehingga kini masih terdapat pengamal lama
upacara moi patod, termasuk kelompok penari yang dahulunya dikenali sebagai penari
tarian mongigol patod, iaitu tarian upacara yang berkait rapat dengan amalan dan kepercayaan
tradisional masyarakat Dusun Bundu. Selain itu, kampung ini juga masih
menempatkan pemuzik tradisional gong serta individu penting seperti ketua
adat atau hobolian, iaitu penjaga adat dan kepercayaan masyarakat tempatan yang memainkan
peranan signifikan dalam pelaksanaan upacara moi patod dan adat istiadat.

[171]



Keberadaan komuniti yang masih mengamalkan struktur sosial tradisional, termasuk
adat resam, pantang larang, serta upacara tertentu, menjadikan Kampung Bundu Tuhan
sebagai lokasi kajian yang ideal. Menurut Hussin, Baptist & Pugh-Kitingan (2018), komuniti
Kadazan-Dusun di Sabah masih mengekalkan unsur ritual tradisional dalam tarian seperti
sumazau, di mana amalan muzik dan gerak tari berperanan penting sebagai medium
komunikasi spiritual dan simbolik, mencerminkan hubungan antara manusia dan alam roh.

RESPONDEN KAJIAN

Responden terdiri daripada dua kategori utama iaitu informan kualitatif dan responden
kuantitatif, dengan pemilihan dibuat secara bertujuan (purposive sampling). Pendekatan ini
berasaskan Teori Emik-Etik (Pike, 1967) yang digunakan bagi memastikan kajian
memperoleh pandangan budaya daripada dua perspektif penting yang terdiri dari perspektif
emik iaitu suara dalaman komuniti dan perspektif etik iaitu penilaian umum masyarakat
melalui instrumen akademik:

i. Informan utama mengikut perspektif emik (kualitatif)

Seramai 12 informan dari Kampung Bundu Tuhan dipilih kerana mereka mempunyai
pengetahuan langsung tentang amalan tarian mongigol patod, termasuk bekas bobolian,
penari veteran, pemuzik tradisi, penggiat budaya dan ketua kampung. Mereka ialah pemegang
warisan yang memahami makna, fungsi upacara serta perubahan yang berlaku dalam
komuniti. Perspektif mereka mewakili data emik, iaitu penjelasan budaya daripada sudut
pandang orang dalam yang menyaksikan, mengamal dan mewarisi tradisi tersebut. Antara
informan yang terlibat termasuk Kimbi Solinggou (79, bekas bobolian), Santim Lontuh (85,
peniaga), Radin @ Lousi Madili (67, Ketua Kampung), Adrian Soidi (39, aktivis budaya),
serta beberapa wanita Dusun Bundu yang berpengalaman dalam bidang tarian, upacara dan
kegiatan budaya setempat. Informan ini memberi gambaran mendalam mengenai simbolisme
gerak tari, perubahan nilai spiritual, dan cabaran pewarisan yang dihadapi oleh komuniti.

ii. Responden sokongan mengikut perspektif etik (kuantitatif)

Perspektif etik merujuk kepada analisis luar berasaskan instrumen akademik dan
corak umum masyarakat, yang bertujuan memahami fenomena budaya secara lebih objektif
dan sistematik (Pike, 1967). Selain informan utama, 12 orang responden kuantitatif berumur
21 hingga 54 tahun dipilih daripada komuniti Dusun Bundu untuk menjawab soal selidik
mengenai tahap pengetahuan, minat, persepsi dan cabaran pelestarian tarian mongigol patod.
Responden ini memberikan data etik, iaitu pandangan yang lebih luas, objektif dan mewakili
corak pemikiran masyarakat semasa, khususnya generasi muda. Pendekatan ini penting untuk
menilai bagaimana perubahan sosial, pendidikan, agama dan pemodenan mempengaruhi
tahap penglibatan masyarakat terhadap tarian tradisional.

Nama Umur Jantina Pekerjaan
Adina Gudin 56 Perempuan Kerja Sendiri
Adrian Soidi 39 Lelaki Aktivis Budaya,
Pembaca Berita
Doloros B. Andang 60 Perempuan Suri Rumah
Evelyn Akau 56 Perempuan Petani, Pengusaha
Warung Makan
Helena Sanan 57 Perempuan Peniaga
Joaneseh James Ghani 46 Perempuan Peguam
Jubanya Gabing 47 Perempuan Suri Rumah

[172]



Kimbi Solinggou 79 Perempuan Suri Rumah
(Bekas Bobolian)
Norita @ Clarice Suali 54 Perempuan Kerja Sendiri
Radin @ Lousi Bin Madili 67 Lelaki Ketua Kampung Bundu
Tuhan, Petani
Rosner Binti Andau 53 Perempuan Petani
Santim Lontuh 85 Perempuan Peniaga

Jadual 1: Senarai Maklumat Informan
Sumber : Kajian Lapangan, Kg Bundu Tuhan, 2024

KAEDAH PENGUMPULAN DATA
Tiga teknik utama digunakan untuk mendapatkan data:
i. Temu bual separa berstruktur

Dilaksanakan dalam bahasa Dusun dan Melayu bagi memastikan kefahaman budaya
dan linguistik tepat. Temu bual ini bertujuan meneliti sejarah, fungsi spiritual, cabaran
pewarisan dan strategi pelestarian yang telah dijalankan oleh komuniti. Data-data direkod
secara audio dan ditranskrip verbatim sebelum dianalisis secara tematik. Pendekatan ini
penting untuk memperoleh data emik selaras dengan Teori Emik—FEtik.

ii. Pemerhatian lapangan

Penyelidik turut menghadiri sesi latihan tarian mongigol patod dan demonstrasi
upacara moi patod yang dibenarkan oleh ketua adat. Pemerhatian ini menumpukan pada
simbolisme gerakan, dan paluan gong, serta interaksi sosial semasa upacara moi patod yang
diakhiri dengan tarian mongigol patod. Catatan lapangan digunakan untuk mengenal pasti
aspek pelestarian yang berisiko hilang. Pemerhatian lapangan dijalankan untuk memperoleh
maklumat secara emik, iaitu memahami perlakuan budaya sebagaimana ia difahami oleh
komuniti sendiri.

iii. Soal selidik kuantitatif

Soal selidik berskala Likert lima mata digunakan bagi menilai tahap kesedaran,
penglibatan dan minat komuniti terhadap tarian mongigol patod untuk memperoleh data etik.
Ia merangkumi tiga bahagian utama:

Bahagian A: Profil demografi
Bahagian B: Pengetahuan dan minat terhadap tarian tradisi
Bahagian C: Persepsi terhadap strategi pelestarian dan cabaran utama

Pendekatan ini membolehkan pengumpulan data yang menyeluruh dari sudut emik
(pandangan pengamal budaya) dan etik (pandangan luar berdasarkan instrumen akademik).
TEKNIK ANALISIS DATA
Analisis data bagi kajian ini dilaksanakan melalui dua pendekatan utama iaitu analisis
kualitatif tematik dan analisis kuantitatif deskriptif, dengan integrasi teori Emik-Etik (Pike,

1967) sebagai asas penyatuan dapatan lapangan. Pendekatan analisis ini dipilih bagi
memastikan data yang dikumpul daripada temu bual, pemerhatian dan soal selidik dapat

[173]



dianalisis secara sistematik, sahih dan mencerminkan realiti sosial komuniti Dusun Bundu di
Kampung Bundu Tuhan.

Analisis Data Kualitatif

Analisis data kualitatif dalam kajian ini dilaksanakan menggunakan analisis tematik yang
melibatkan proses familiarisasi data, penjanaan kod awal, pembentukan tema, semakan serta
pentafsiran tematik secara sistematik, selaras dengan kerangka yang dicadangkan oleh Braun
dan Clarke (2006) melalui proses yang sistematik bermula dengan familiarisasi data, diikuti
penjanaan kod awal, pembentukan tema, semakan, penamaan serta pentafsiran tematik.
Semua temu bual dengan 12 informan merangkumi bekas bobolian, ketua kampung, penari
veteran, pemuzik gong dan penggiat budaya ditranskrip secara verbatim sebelum dibaca
berulang kali bagi memahami budaya Dusun Bundu, struktur upacara moi patod serta
simbolisme gerak tarian mongigol patod. Melalui pembacaan ini, penyelidik mengenal pasti
kod-kod awal seperti “pengaruh agama”, “kurangnya bobolian”, “ketiadaan pewaris”, “minat
belia menurun”, “latihan tidak formal”, “kekurangan dokumentasi”, “inisiatif komuniti”,
“bengkel tarian” dan “versi pentas baharu”. Kod-kod ini kemudiannya digabungkan bagi
menghasilkan tema awal yang mencerminkan pola makna yang muncul secara konsisten
daripada informan.

Setelah melalui proses penyemakan dan perbandingan dengan data lapangan, tiga
tema utama dikenal pasti sebagai cabaran pelestarian, iaitu pengaruh agama dan perubahan
nilai spiritual, penurunan minat generasi muda serta pewarisan yang berlaku secara tidak
formal, dan kekangan sumber termasuk kekurangan tenaga pengajar dan dokumentasi. Bagi
strategi pemerkasaan pula, tiga tema besar turut dikenal pasti, iaitu pendidikan budaya
komuniti, dokumentasi digital serta kolaborasi akademik, dan pelestarian beretika melalui
program budaya dan pelancongan terkawal. Semua tema ini disemak kembali melalui
member checking bersama beberapa informan seperti Ketua Kampung, Radin @ Lousi Madili
(67 tahun), dan aktivis budaya Adrian Soidi (39 tahun), bagi memastikan tafsiran penyelidik
selari dengan kefahaman komuniti. Dapatan kualitatif diperkukuh melalui petikan verbatim
informan, misalnya kenyataan Kimbi Solinggou (79 tahun) yang menegaskan, “Kalau yang
tua-tua sudah tiada, memang tiada siapa lagi tahu tarian asal ini,” dan luahan Adrian Soidi
(39 tahun) bahawa “Anak muda sekarang lebih minat K-pop, jadi tarian tradisi dianggap
tidak relevan.” Petikan sebegini menjadi bukti kesahihan (credibility) dan memberikan
kefahaman mendalam tentang cabaran dan potensi pelestarian tarian mongigol patod. Secara
keseluruhan, analisis tematik ini membentuk asas kukuh dalam memahami realiti sosial dan
budaya yang mempengaruhi kesinambungan tarian tradisi ini dalam komuniti Dusun Bundu.

Analisis Kuantitatif

Analisis data kuantitatif dalam kajian ini dijalankan menggunakan kaedah statistik deskriptif,
analisis silang (crosstab) dan korelasi bagi menyokong data kualitatif. Soal selidik yang
diedarkan kepada 12 responden dianalisis menggunakan skala Likert 1-3 untuk menilai tahap
pengetahuan, persepsi dan minat terhadap pelestarian tarian mongigol patod. Analisis
deskriptif menunjukkan bahawa majoriti responden bersetuju tarian mongigol patod ialah
warisan budaya yang penting, namun menyatakan kebimbangan terhadap kurangnya
penglibatan belia dan ketiadaan pewarisan formal, selari dengan dapatan kualitatif. Data
menunjukkan bahawa 10 daripada 12 responden bersetuju bahawa upacara moi patod semakin
jarang diamalkan dan menyebabkan risiko kepupusan elemen spiritual tarian mongigol patod.
Seramai 8 responden turut bersetuju bahawa kekurangan alat muzik dan kostum menjejaskan
pelaksanaan latihan, manakala 6 responden mengakui tiada jurutari terlatih yang dapat
mengendalikan latihan secara sistematik. Dapatan ini mengesahkan kekangan sumber yang
dilaporkan oleh informan dalam temu bual.

[174]



Bilangan Responden

17.5F
15.0F
12.5¢

10.0f

Bilangan
v N
o un

o N
o wu
T

Lelaki Perempuan
Jantina

Carta 1: Statistik deskriptif berdasarkan data jantina informan & responden
Sumber: Olahan Pengkaji, 2025

Carta Skala Likert Berdasarkan Soalan 1-20 (Kg Bundu Tuhan)

B Setuju (1)
17.5 B Tidak Setuju (2)
W Tidak Pasti (3)

1501

2.5 5.0 7.5 10.0 12.5 15.0 17.5
Nombor Scalan

Carta 2: Skala Likert Lengkap Berdasarkan Analisis Data
Sumber : Olahan Pengkaji, 2025

Analisis crosstab pula menunjukkan bahawa responden berusia 40 tahun ke atas lebih
cenderung menyatakan kebimbangan terhadap kehilangan pewaris dan dokumentasi
berbanding responden berusia 21-30 tahun, yang dilihat kurang terlibat tetapi mempunyai
minat sederhana terhadap budaya tradisi. Analisis korelasi turut menunjukkan hubungan
positif sederhana antara tahap pendidikan dengan kesedaran budaya (r = 42), yang memberi
gambaran bahawa individu berpendidikan tinggi lebih peka terhadap usaha pelestarian
warisan. Analisis kuantitatif ini bukan bertujuan menghasilkan model statistikal yang
kompleks, tetapi untuk mengukuhkan dapatan kualitatif melalui pola sokongan empirikal,
selaras dengan prinsip triangulasi yang digariskan oleh Lincoln dan Guba (1985). Secara
keseluruhannya, integrasi dapatan kuantitatif dan kualitatif memberikan gambaran yang
konsisten dan saling melengkapi terhadap persepsi komuniti Dusun Bundu mengenai cabaran
dan strategi memperkasa tarian mongigol patod.

[175]



Carta Crosstab: Kumpulan Umur mengikut Jantina

8 Jantina
Lelaki
Perempuan

Bilangan Individu
-y

21-40

41-60

61-80 |
81+

Kumpulan Umur

Carta 3: Crosstab Analisis Data
Sumber: Olahan Pengkaji, 2025

Carta Korelasi: Tahap Pendidikan vs Kesedaran Budaya

= [=)]

N
T

Tahap Kesedaran Budaya

1.0 15 2.0 25 3.0 35 2.0 45 5.0
Tahap Pendidikan

Carta 4: Analisis Korelasi (Tahap Pendidikan vs Kesedaran Budaya)
Sumber : Olahan Pengkaji, 2025

KEBOLEHPERCAYAAN, KESAHIHAN BUKTI DAN ETIKA KAJIAN

Kesahihan bukti dalam kajian ini diperkukuh melalui penggunaan petikan verbatim daripada
informan yang mewakili data emik, iaitu suara dalaman komuniti Dusun Bundu yang terlibat
secara langsung dalam amalan upacara dan tarian mongigol patod. Petikan seperti daripada
Kimbi Solinggou, seorang bekas bobolian berusia 79 tahun yang menyatakan bahawa “kalau
yang tua-tua sudah tiada, memang tiada siapa lagi tahu tarian asal ini,” memberikan
gambaran mendalam tentang risiko kehilangan ilmu tradisi sekiranya tiada pewarisan yang
teratur. Begitu juga dengan pandangan Santim Lontuh (85 tahun), yang menegaskan bahawa
generasi muda kini “fakut dianggap tidak ikut ajaran di gereja”, sekaligus menggambarkan
kesan perubahan nilai spiritual terhadap penglibatan masyarakat dalam upacara moi patod.
Suara-suara emik ini menjadi asas penting yang mengesahkan interpretasi penyelidik terhadap
cabaran kelangsungan upacara dan seni tari dalam komuniti tersebut.

[176]



Bukti kajian turut diperkukuh melalui data kuantitatif daripada soal selidik skala
Likert lima mata yang melibatkan 12 orang responden berumur antara 21 hingga 54 tahun.
Dapatan menunjukkan pola yang konsisten dengan maklumat kualitatif, antaranya 10
responden bersetuju bahawa sumber warisan tarian semakin pupus, manakala 8 responden
bersetuju bahawa kekurangan kostum dan alat muzik mengganggu mutu persembahan. Selain
itu, 6 responden turut bersetuju bahawa ketiadaan jurutari terlatih serta promosi yang terhad
menjadi punca kemerosotan minat belia terhadap tarian tradisi. Seluruh dapatan ini
membentuk sokongan statistik yang menyelari isu pewarisan, minat belia dan kekangan
sumber seperti yang dijelaskan oleh para informan.

Keseluruhan dapatan kualitatif dan kuantitatif ini disahkan melalui triangulasi data
yang menggabungkan tiga sumber utama iaitu temu bual mendalam, pemerhatian lapangan,
serta soal selidik. Pemerhatian lapangan yang dijalankan semasa sesi demonstrasi gerak tari
dan paluan gong mengesahkan realiti bahawa latihan hanya dilakukan secara tidak formal
serta bergantung sepenuhnya kepada pengetahuan lisan informan tua tanpa rekod
dokumentasi. Situasi di lapangan ini konsisten dengan temu bual para informan dan turut
disokong oleh corak respons soal selidik, seterusnya menjadikan kesahihan dapatan lebih kuat
dan tidak bergantung kepada satu sumber data sahaja. Akhir sekali, kesahihan bukti diperkasa
melalui rujukan silang teori dan literatur yang menyokong tren dapatan lapangan. Penemuan
tentang penyusutan fungsi spiritual dan kehilangan bobolian, misalnya, sepadan dengan hujah
Hafstein (2009) tentang fenomena “pembekuan budaya,” manakala dapatan mengenai
penurunan minat belia selari dengan hujah Kraidy (2005) tentang dominasi budaya popular
dalam kalangan generasi muda. Kajian terdahulu oleh Hussin, Baptist & Pugh-Kitingan
(2018) menunjukkan bahawa tarian ritual dalam masyarakat Kadazan-Dusun sarat dengan
simbolisme, di mana perubahan sosial dan nilai moden memberi kesan signifikan terhadap
kesinambungan praktik tradisi, selari dengan fenomena yang diperhatikan dalam komuniti
Dusun Bundu.

RUMUSAN METODOLOGI

Secara keseluruhan, metodologi ini menggabungkan kekuatan data kualitatif dan kuantitatif
berasaskan Teori Emik—Etik bagi menilai secara mendalam strategi serta cabaran
memperkasa tarian mongigol patod. Kaedah analisis tematik membolehkan suara komuniti
diangkat sebagai sumber utama strategi pemerkasaan, manakala data kuantitatif menyokong
kesahihan dapatan secara empirikal. Kesemua dapatan kemudiannya diintegrasikan melalui
analisis SWOT, di mana kekuatan dan kelemahan disandarkan kepada data emik, manakala
peluang dan ancaman ditentukan melalui data etik. Pendekatan ini memastikan dapatan kajian
adalah seimbang, sahih dan mencerminkan kedua-dua perspektif komuniti pengamal serta
penilaian masyarakat yang lebih luas yang menegaskan bahawa pelestarian warisan budaya
tak ketara harus difahami melalui interaksi antara dimensi sosial, spiritual, dan pengetahuan
komuniti.

DAPATAN KAJIAN

Bahagian ini membincangkan dapatan utama kajian berkaitan strategi dan cabaran yang
dihadapi dalam usaha memperkasa tarian mongigol patod di kalangan masyarakat Dusun
Bundu di Ranau. Data yang dikumpul melalui temu bual mendalam, pemerhatian lapangan,
dan soal selidik dianalisis secara tematik dan deskriptif bagi menghasilkan gambaran
menyeluruh tentang keadaan semasa tarian mongigol patod dalam dalam upacara moi patod
ini. Dapatan dikategorikan kepada dua dimensi utama: cabaran pelestarian dan strategi
pemerkasaan, dengan penilaian berasaskan model analisis SWOT (Helms & Nixon, 2010)
untuk memahami kekuatan, kelemahan, peluang dan ancaman terhadap warisan budaya ini.

[177]



CABARAN PELESTARIAN MONGIGOL PATOD

Kajian mendapati bahawa tarian mongigol patod berhadapan dengan pelbagai cabaran
kompleks yang berpunca daripada perubahan sosial, keagamaan, ekonomi dan nilai budaya.
Berdasarkan temu bual bersama dua belas informan utama, tiga tema besar dikenal pasti
sebagai cabaran utama, iaitu (i) pengaruh agama dan perubahan nilai spiritual, (ii) penurunan
minat generasi muda dan ketiadaan pewarisan formal, serta (iii) kekangan sumber dan
sokongan institusi.

i. Pengaruh Agama dan Perubahan Nilai Spiritual

Kajian mendapati bahawa pengaruh agama moden serta perubahan nilai spiritual
dalam kalangan masyarakat Dusun Bundu memberi kesan besar terhadap kelangsungan tarian
mongigol patod, khususnya aspek upacara asalnya yang berkait rapat dengan upacara moi
patod. Informan tua seperti Kimbi Solinggou (79 tahun) menjelaskan bahawa generasi lama
yang memahami makna sebenar upacara semakin berkurang, dan hal ini menimbulkan risiko
kehilangan ilmu tradisi sekiranya tiada pewarisan jelas. Perubahan sikap generasi muda yang
lebih berhati-hati terhadap amalan upacara turut mempengaruhi penyertaan mereka. Santim
Lontuh (85 tahun), misalnya menyatakan bahawa terdapat golongan belia yang bimbang
dikaitkan dengan unsur tidak selari dengan ajaran agama semasa. Dapatan ini sejajar dengan
data soal selidik yang menunjukkan 10 daripada 12 responden bersetuju bahawa elemen
warisan tarian semakin pupus akibat perubahan nilai spiritual, sekali gus memperlihatkan
bagaimana aspek kepercayaan moden mempengaruhi kesinambungan upacara dalam tarian
tradisi ini. Salah satu cabaran paling ketara yang menjejaskan kelangsungan tarian mongigol
patod ialah pertembungan antara kepercayaan tradisional dan ajaran agama moden. Sejak
kedatangan agama Kristian dan Islam ke kawasan pedalaman Sabah, amalan upacara seperti
moi patod sering ditafsir secara negatif dan dikaitkan dengan unsur “penyembahan roh” atau
“kepercayaan lama” yang dianggap bertentangan dengan ajaran agama. Sebahagian besar
informan berusia lanjut seperti Kimbi Solinggou (79 tahun, bekas bobolian) dan Santim
Lontuh (85 tahun) menegaskan bahawa perubahan nilai spiritual akibat perkembangan agama
moden telah menyebabkan upacara moi patod semakin jarang dijalankan. Mereka menyatakan
bahawa golongan muda kini lebih berhati-hati untuk terlibat kerana bimbang dianggap
menyimpang daripada ajaran agama. Hal ini selari dengan dapatan soal selidik yang
menunjukkan 10 daripada 12 responden bersetuju bahawa ‘sumber warisan tarian semakin
pupus’, terutama apabila upacara asal sudah tidak lagi dipraktikkan secara menyeluruh. Ketua
Kampung Bundu Tuhan, Radin @ Lousi Madili (67 tahun) turut menyatakan bahawa
pengamal lama semakin berkurangan dan banyak pengetahuan upacara tidak sempat
diwariskan. Keadaan ini menguatkan dapatan kajian terdahulu yang menjelaskan bahawa
kehilangan bobolian mengakibatkan hilangnya struktur spiritual yang menjadi akar tarian
mongigol patod. Fenomena ini menepati amaran Hafstein (2009) tentang risiko ‘pembekuan
budaya’ (cultural freezing), iaitu keadaan apabila tradisi kehilangan fungsi spiritual asalnya
kerana digantikan oleh interpretasi luar.

ii. Penurunan Minat Generasi Muda dan Pewarisan Tidak Formal

Hasil soal selidik menunjukkan menunjukkan wujud jurang sikap antara generasi muda dan
tua. Item soal selidik berkaitan minat dan keterlibatan belia menerima respons yang
menunjukkan 6 responden bersetuju bahawa belia kurang terlibat dalam seni tari manakala 6
responden menyatakan minat belia semakin terhakis sementara itu, 6 responden berpendapat
bahawa belia menganggap tarian tradisi sudah ketinggalan zaman. Maklumat kualitatif
daripada informan seperti Adrian Soidi (39 tahun, aktivis budaya) dan Joaneseh James Ghani
(46 tahun) menunjukkan bahawa ramai belia lebih tertarik kepada tarian K-Pop atau hiburan
moden yang mudah diakses. Mereka juga menekankan bahawa ketiadaan tenaga pengajar
terlatih dan ruang latihan kondusif menyumbang kepada penurunan minat belia. Selain itu,
pewarisan tradisi ini masih berlaku secara tidak formal hanya melalui latihan tidak rasmi di

[178]



rumah atau bengkel kecil komuniti. Tiada modul rasmi atau dokumen bertulis yang
merekodkan langkah, muzik, atau rinai upacara Moi Patod. Keadaan ini menimbulkan risiko
‘pencairan makna’ (loss of authenticity), selari dengan kajian yang menunjukkan bahawa
pengaruh hiburan moden dan pewarisan tidak formal menyumbang kepada penurunan minat
generasi muda serta kemerosotan penghayatan terhadap warisan budaya tak ketara (Juanis et
al., 2022).

iii. Kekangan Sumber, Dokumentasi dan Sokongan Institusi

Komuniti Dusun Bundu di Ranau berdepan kekangan sumber kewangan, logistik, dan
dokumentasi dalam melaksanakan program pelestarian budaya. Sebahagian besar aktiviti
dijalankan atas inisiatif individu atau kumpulan kecil tanpa dana tetap. Laporan daripada
JKKN Sabah (2024) menunjukkan bahawa hanya dua program rasmi berkaitan tarian
mongigol patod dijalankan dalam tempoh lima tahun terakhir. Laporan ini merupakan
dokumen dalaman Jabatan Kebudayaan dan Kesenian Negara (JKKN) Sabah dan diperoleh
melalui akses rasmi untuk tujuan penyelidikan, salinan boleh diberikan atas permintaan
kepada penulis. Walaupun terdapat sokongan moral daripada agensi kebudayaan negeri, tiada
struktur perancangan jangka panjang atau pelan strategik pelestarian disediakan. Ketiadaan
arkib digital juga menyebabkan rakaman tarian, muzik, dan naratif upacara tidak dapat
disimpan dengan baik. Hal ini menjejaskan usaha dokumentasi akademik dan pewarisan
pengetahuan kepada generasi muda, selaras dengan kajian yang menunjukkan bahawa muzik,
tarian, dan elemen ritual Dusunic terdedah kepada perubahan generasi dan transformasi
budaya (Pugh-Kitingan, 2014). Informan seperti Evelyn Akau (56 tahun) dan Helena Sanan
(57 tahun) menyatakan bahawa program latihan atau bengkel tarian sering terhad kerana
ketiadaan dana, kostum, dan peralatan muzik. Hal ini disokong oleh keputusan soal selidik
yang menunjukkan 8 responden bersetuju bahawa kekurangan kostum dan alat muzik
menjejaskan persembahan, 6 lagi responden menyatakan tiada jurutari khusus yang mampu
mengendalikan kelas tarian secara formal, seterusnya 6 responden lagi berpendapat bahawa
promosi tarian sangat kurang. Ketiadaan dokumentasi formal juga diakui oleh informan
seperti Doloros Andang (60 tahun) yang menyatakan bahawa banyak gerakan dan riinait
hanya diingat oleh generasi tua dan belum direkodkan secara sistematik.

Carta Cabaran Pelestarian Tarian Mongigol Patod (Agama & Nilai Spiritual)

| II
10}

Bilangan Responden
(=]

Setuju
Tidak Setuju
W Tidak Pasti
4 6 8 10 12 14 16 18 20
Nombor Soalan Likert

Carta 5: Cabaran Pelestarian Tarian Mongigol Patod (Agama & Nilai Spiritual)
Sumber : Olahan Pengkaji, 2025

[179]



STRATEGI PEMERKASAAN TARIAN MONGIGOL PATOD

Walaupun menghadapi pelbagai cabaran, dapatan kajian menunjukkan bahawa komuniti
Dusun Bundu dan institusi kebudayaan negeri telah mula melaksanakan beberapa inisiatif
strategik untuk memperkasa tarian mongigol patod. Berdasarkan analisis tematik, terdapat
tiga strategi utama yang dikenal pasti iaitu (i) Pendidikan budaya dan pewarisan komuniti, (ii)
Dokumentasi digital dan kolaborasi akademik, serta (iii) Pelestarian beretika melalui
pendekatan pelancongan budaya dan dasar kebudayaan negeri.

i. Pendidikan Budaya dan Pewarisan Komuniti

Strategi paling berkesan dalam memperkasa tarian mongigol patod ialah pendekatan
berasaskan komuniti (community-based safeguarding) melalui pendidikan tidak formal.
Terdapat satu Kumpulan kecil Dusun Bundu di Kampung Bundu Tuhan, misalnya, telah
menubuhkan bengkel latihan kecil yang memberi tunjuk ajar kepada anak muda tentang asas
tarian, irama gong, dan maksud riinait atau hiis. Latihan ini dijalankan dalam suasana santai,
membolehkan pewarisan berlaku tanpa tekanan formal. Pendekatan ini menepati saranan
UNESCO (2018) yang menekankan kepentingan pelibatan langsung komuniti sebagai
pemegang warisan sah dalam setiap usaha pelestarian. Selain itu, beberapa guru di sekolah
sekitar Ranau telah mula memperkenalkan aktiviti kebudayaan berasaskan tarian tradisional
Dusun dalam program kokurikulum. Walaupun versi yang diajar tidak sepenuhnya bersifat
upacara, namun amat membantu mengekalkan bentuk fizikal dan simbolik tarian Mongigo!
Patod. Menurut Yan & Li (2023), pendekatan pendidikan budaya yang berterusan dapat
menanam nilai penghargaan terhadap warisan tempatan, meningkatkan keterlibatan
masyarakat, dan menyokong pewarisan pengetahuan budaya kepada generasi muda..
Informan seperti Norita@Clarice Suali (54 tahun) menegaskan bahawa tarian perlu diamalkan
secara berkala supaya ia kekal relevan dan menjadi sebahagian daripada gaya hidup komuniti.

ii. Dokumentasi Digital dan Kolaborasi Akademik

Dapatan kajian juga menunjukkan bahawa kerjasama antara komuniti tempatan dan institusi
akademik seperti Universiti Malaysia Sabah (UMS), KadazanDusun Cultural Association
(KDCA) memainkan peranan penting dalam memperkasa warisan ini. Projek dokumentasi
digital telah dijalankan secara berperingkat, termasuk rakaman video gerakan tarian mongigol
patod, props upacara moi patod, dan alat muzik tradisional. Usaha ini bukan sahaja bertujuan
untuk arkib akademik, tetapi juga bagi memudahkan penyelidikan lanjut dalam bidang seni
persembahan dan antropologi budaya. Beberapa informan, termasuk aktivis budaya Adrian
Soidi, mengakui bahawa dokumentasi melalui penyelidikan dan rakaman akademik
merupakan strategi penting dalam memastikan kesinambungan ilmu. Jawapan responden juga
menunjukkan kesemua 12 responden percaya bahawa program kebudayaan seperti
persembahan dan festival dapat merancakkan pemuliharaan tarian. Dengan adanya kerjasama
antara komuniti dan institusi seperti UMS atau KDCA, maklumat seperti langkah tarian,
simbolisme, riinait dan sejarah tarian dapat direkod sebagai modul latihan.

iii. Pelestarian Beretika dan Pelancongan Budaya

Satu lagi strategi penting ialah penerapan model pelestarian beretika melalui pelancongan
budaya terkawal. Respon soal selidik menunjukkan 8 daripada 12 responden percaya bahawa
tarian mongigol patod mempunyai potensi ekonomi apabila komuniti penggiatnya kini
menampilkan versi simbolik tarian mongigol patod dalam acara kebudayaan daerah, seperti
‘Festival Mongigol Patod’, ‘Festival Budaya Ranau’ dan ‘Hari Kebudayaan Sabah’.
Walaupun versi ini telah dimodenkan dan tidak lagi melibatkan unsur upacara sepenuhnya, ia
mengekalkan gerakan asas dan naratif spiritual asal bagi tujuan pendidikan serta promosi
kesedaran budaya. Cohen (1988) menegaskan bahawa pelancongan budaya boleh menjadi alat
pelestarian yang berkesan dengan syarat dikawal secara etika dan tidak menghakis makna
ritual dan dikendalikan oleh pemegang warisan asal. Selain itu, dasar kebudayaan negeri

[180]



Sabah yang menyokong pelindungan warisan tak ketara turut membantu memperkukuh
kedudukan tarian mongigol patod sebagai warisan rasmi negeri. Lembaga Kebudayaan Negeri
Sabah (LKNS) telah mula menilai potensi pendaftaran tarian mongigol patod sebagai
Heritage Performance Category di bawah Enakmen Warisan Budaya Sabah. Kesemua
langkah ini penting kerana ia memberi pengiktirafan undang-undang dan membuka peluang
kepada bantuan kewangan dan penjanaan ekonomi bagi aktiviti pelestarian jangka panjang.

Carta Strategi Pemerkasaan Tarian Mongigol Patod
(Berdasarkan Item Likert 11-15)

12r

s Setuju

mam Tidak Setuju
W Tidak Pasti
101

Bilangan Responden
(=]

11 12 13 14 15
Nombor Soalan Likert (11-15)

Carta 6: Strategi Pemerkasaan tarian Mongigol Patod
Sumber : Olahan Pengkaji, 2024

ANALISIS SWOT TARIAN MONGIGOL PATOD

Analisis SWOT terhadap tarian mongigol patod menunjukkan bahawa tarian ini mempunyai
beberapa kekuatan penting yang menyumbang kepada kelangsungan warisan budaya dalam
komuniti Dusun Bundu. Antaranya, tarian mongigol patod masih diiktiraf sebagai salah satu
identiti budaya yang signifikan, selain mempunyai simbolisme upacara yang unik yang
membezakan tarian ini daripada bentuk tarian tradisi lain di Ranau. Kehadiran informan tua
yang masih menyimpan pengetahuan asli tentang gerak tari, riinait dan makna spiritualnya
turut menjadi kekuatan penting. Komuniti juga menunjukkan sokongan yang positif terhadap
usaha pelestarian, terutamanya melalui penglibatan dalam program budaya, festival dan
aktiviti komuniti yang memperkenalkan tarian ini kepada generasi muda. Namun begitu,
kajian turut mengenal pasti beberapa kelemahan yang menghalang usaha pemerkasaan tarian
ini. Pewarisan tarian masih berlaku secara tidak formal dan bergantung kepada hafalan lisan
informan berusia, menyebabkan risiko kehilangan ilmu sekiranya tidak didokumentasikan
dengan baik. Kekurangan jurutari terlatih serta fasilitator budaya yang mampu menjalankan
kelas latihan secara sistematik turut menyukarkan penyebaran pengetahuan kepada generasi
muda. Selain itu, dokumentasi berkaitan gerak tari, muzik dan upacara masih sangat terhad,
dan komuniti berdepan kekurangan sumber seperti kostum dan alat muzik tradisi,
menyebabkan pelaksanaan latihan dan persembahan tidak dapat dijalankan secara konsisten.

Dari segi peluang, tarian mongigol patod mempunyai ruang besar untuk diperkasa
melalui pelbagai inisiatif pelestarian budaya. Festival kebudayaan peringkat daerah dan negeri
menyediakan platform pendedahan yang penting bagi memperkenalkan tarian ini kepada
masyarakat umum dan pelancong. Selain itu, peluang digitalisasi melalui rakaman video,
arkib digital, dan kerjasama dengan institusi pendidikan seperti universiti membuka ruang
baharu untuk dokumentasi dan penyelidikan yang lebih sistematik. Sokongan institusi
kebudayaan seperti LKNS, KDCA dan NGO budaya turut memperkukuh usaha pemeliharaan

[181]



warisan ini. Peningkatan minat generasi baharu terhadap warisan etnik juga menjadi peluang
strategik untuk mengembang luaskan tarian ini melalui pendidikan budaya, program seni dan
penglibatan belia. Walau bagaimanapun, beberapa ancaman turut dikenal pasti sebagai faktor
yang boleh menjejaskan kelangsungan tarian mongigol patod. Pengaruh budaya luar,
khususnya budaya popular seperti K-pop, menyebabkan minat generasi muda terhadap tarian
tradisi semakin merosot. Pengamal tua yang merupakan pemegang ilmu budaya semakin
berkurangan, dan ketergantungan berlebihan terhadap mereka menimbulkan risiko kehilangan
maklumat penting jika tidak direkodkan segera. Persepsi agama terhadap upacara tradisi,
terutama elemen yang dikaitkan dengan kepercayaan lama, turut mempengaruhi penerimaan
tarian ini dalam kalangan belia dan sebahagian masyarakat. Selain itu, upacara moi patod
semakin jarang dijalankan, menyebabkan elemen spiritual yang menjadi identiti tarian
mongigol patod semakin sukar difahami oleh generasi muda. Merujuk kepada analisis SWOT
ini menunjukkan bahawa tarian mongigol patod mempunyai potensi besar untuk diperkasa,
namun usaha bersepadu amat diperlukan bagi menangani kelemahan dalaman serta ancaman
luar yang semakin ketara. Pelestarian yang sistematik melalui dokumentasi, pendidikan
budaya, dan sokongan institusi dilihat sebagai strategi utama dalam memastikan tarian ini
terus diwarisi oleh generasi akan datang.

STRENGTHS WEAKNESSES
- Diiktiraf sebagai warisan - Pewarisan tidak formal
- Simbolisme ritual unik - Kekurangan jurutari
- Informan tua masih ada - Dokumentasi terhad
- Sokongan komuniti - Kekurangan alat & kostum
OPPORTUNITIES THREATS
- Festival budaya - Pengaruh budaya luar
- Digitalisasi dokumentasi - Pengamal tua berkurangan
- Sokongan institusi - Persepsi agama
- Minat generasi baharu - Ritual semakin jarang

Rajah 1: Analisis SWOT Tarian Mongigol Patod
Sumber: Olahan Pengkaji, 2024

[182]



SINTESIS DAPATAN

Sintesis dapatan menunjukkan bahawa pelestarian tarian mongigol patod dipengaruhi oleh
gabungan faktor dalaman dan luaran yang saling berkait. Walaupun diiktiraf sebagai warisan
budaya penting etnik Dusun Bundu, tradisi ini semakin mencabar untuk dikekalkan akibat
perubahan nilai spiritual, pengaruh agama moden, serta pengurangan pengamal upacara yang
memahami makna asal upacara moi patod. Penurunan minat generasi muda dan pewarisan
tidak formal yang masih bergantung kepada ingatan informan tua turut mempercepatkan
risiko kehilangan elemen gerak tari, riinait dan simbolisme upacara. Dapatan soal selidik
menyokong hal ini apabila majoriti responden bersetuju bahawa ketiadaan jurutari terlatih,
kekurangan dokumentasi, serta sumber yang terhad seperti kostum dan alat muzik menjadi
faktor utama kemerosotan pewarisan. Walau bagaimanapun, terdapat potensi besar bagi
memperkasa tarian ini melalui sokongan komuniti, peluang pendidikan budaya, serta program
kebudayaan daerah. Data kuantitatif menunjukkan komuniti bersedia terlibat dalam usaha
pelestarian melalui aktiviti budaya, festival, dan latihan komuniti. Peluang digitalisasi
dokumentasi dan kerjasama institusi akademik serta agensi kebudayaan turut membuka ruang
untuk memastikan ilmu gerak tari dan simbolisme direkod serta diwarisi secara lebih
sistematik. Oleh itu, sintesis dapatan menegaskan bahawa pelestarian tarian mongigol patod
memerlukan pendekatan holistik yang menggabungkan kekuatan sedia ada, menangani
kelemahan dalaman, memanfaatkan peluang luar dan mengurus ancaman seperti perubahan
budaya dan sensitiviti agama. Usaha bersepadu ini penting untuk memastikan tarian mongigo!
patod kekal relevan dan dimartabatkan sebagai warisan budaya tak ketara masyarakat Dusun
Bundu.

KESIMPULAN

Secara keseluruhannya, hasil Kajian ini menyimpulkan bahawa tarian mongigol patod
merupakan warisan budaya tak ketara yang sangat penting dalam masyarakat Dusun Bundu,
namun berdepan cabaran signifikan akibat perubahan nilai spiritual, pengaruh agama moden,
penurunan minat generasi muda, serta pewarisan tidak formal yang bergantung kepada
individu berusia. Kekurangan dokumentasi, jurutari terlatih dan sumber sokongan turut
melemahkan kesinambungannya. Walau bagaimanapun, dapatan kualitatif dan kuantitatif
menunjukkan bahawa komuniti masih memiliki kesediaan tinggi untuk memperkasa tarian ini
melalui program budaya, pendidikan komuniti, festival etnik dan peluang digitalisasi
dokumentasi. Oleh itu, pelestarian tarian mongigol patod memerlukan pendekatan yang lebih
holistik, meliputi dokumentasi sistematik, kolaborasi institusi, pendidikan budaya generasi
muda, dan pelestarian beretika agar warisan ini dapat terus dipertahankan serta dimartabatkan
dalam budaya moden.

RUJUKAN

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in
Psychology, 3(2), 77-101.

Cohen, E. (1988). Authenticity and commoditization in tourism. Annals of Tourism Research,
15(3), 371-386. https://doi.org/10.1016/0160-7383(88)90028-X

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods approaches
(4th ed.). Sage Publications.

Lincoln, Y. S., & Guba, E. G. (1985). Naturalistic inquiry. Sage Publications.

Google Maps. (2025). Kampung Bundu Tuhan, Ranau, Sabah [Peta]. Google.
https://www.google.com/maps (Retrieved January 15, 2025).

[183]


https://doi.org/10.1016/0160-7383(88)90028-X

Hafstein, V. T. (2009). Intangible heritage as a list: From masterpieces to representation. In L.
Smith & N. Akagawa (Eds.), Intangible heritage (pp. 93-111). Routledge.
https://doi.org/10.4324/9780203884973-10

Haris Abd Aziz, M. (2021). Pemerkasaan seni tradisi dalam era globalisasi. Dewan Bahasa dan
Pustaka.

Helms, M. M., & Nixon, J. (2010). Exploring SWOT analysis — Where are we now? Journal of
Strategy and Management, 3(3), 215-251.

Hussin, H., Baptist, J. J., & Pugh-Kitingan, J. (2018). Enriching the soundscape and dancescape of
Sabah through Sumazau. JATI: Journal of Southeast Asian Studies, 23(2), 181-204.
https://doi.org/10.22452/jati.vol23n02.9

James, P. (2006). Globalism, nationalism, tribalism: Bringing theory back in. Sage Publications.

Jabatan Kebudayaan dan Kesenian Negara (JKKN) Sabah. (2024). Laporan tahunan program
warisan budaya negeri Sabah (Laporan dalaman tidak diterbitkan). Kota Kinabalu.

Juanis, B., Saleh, Y., Ghazali, M. K. A., Mahat, H., & Hashim, M. (2022). Knowledge,
attitudes and practices of youths towards the intangible cultural heritage elements of
Dusun ethnic in Malaysian environment. IOP Conference Series, Earth and
Environmental Science, 975 (1), 012008. https://doi.org/10.1088/1755-
1315/975/1/012008

Kraidy, M. M. (2005). Hybridity, or the cultural logic of globalization. Temple University
Press.

Patton, M. Q. (2015). Qualitative research & evaluation methods (4th ed.). Sage Publications.

Pike, K. L. (1967). Language in relation to a unified theory of the structure of human behavior.
Mouton.

Pugh-Kitingan, J. (2014). Balancing the human and spiritual worlds: Ritual, music, and dance
among Dusunic societies in Sabah. Yearbook for Traditional Music, 46, 170-190.
https://doi.org/10.5921/yeartradmusi.46.2014.0170.

Sharifuddin Zainal, S. A., et al. (2023). Magombok: Reimagining traditional performance
(ritual-theater) for heritage sustainability. Environment-Behaviour Proceedings

Journal, 10(32). https://doi.org/10.21834/e-bpj.v10i32.6660

Sri Ningsih Sukirman. (2020). Asal usul tarian tradisional di luar dan di Sabah. Jurnal
Gendang Alam (GA), 10(2). https://doi.org/10.51200/ga.v10i2.2843.

Turner, V. (1969). The ritual process: Structure and anti-structure. Aldine Publishing.

UNESCO. (2003). Convention for the safeguarding of the intangible cultural heritage.
Paris:  UNESCO.

UNESCO. (2018). Operational Directives for the implementation of the Convention for the
Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage (2018 edition). UNESCO.

Yan, W.-J., & Li, K.-R. (2023). Sustainable cultural innovation practice: Heritage education in
universities and creative inheritance of intangible cultural heritage craft. Sustainability, 15(2),

1194. https://doi.org/10.3390/5u15021194

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). Sage
Publications.

[184]


https://doi.org/10.4324/9780203884973-10
https://doi.org/10.1088/1755-

