
Jurnal Borneo Akhailogia (Warisan, Arkeologi & Sejarah), Disember 2025, Vol.10 (1), hlm. 17-36 
e-ISSN: 2600-8726© Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah  

https://jurcon.ums.edu.my/ojums/index.php/JBA/  
 

  

 

BURU-BURU SEBAGAI MEDIUM KOMUNIKASI TRADISI ETNIK 

BAJAU DALAM MISI PENCARIAN ORANG HILANG 
Buru-buru as a Medium of Communication in Bajau Ethnic Traditions 

During Missing Person Search Missions 
 

 
Aisah Hossin1 

Mohd Hanafi Jumrah2 

 
1&2Han Chiang University College of Communication, Penang, Jalan Lim Lean 

Teng, 11600 Penang 
*Corresponding author: hanafi@hju.edu.my 

 
Dihantar: 9 April 2025 / Penambahbaikan: 10 Julai 2025 
Diterima: 1 November 2025/ Terbit: 31 Disember 2025 

 
 

Abstrak 
 
Gong merupakan salah satu instrumen tradisi yang memainkan peranan 

signifikan dalam kehidupan pelbagai etnik di Sabah. Dalam konteks 
sosio-budaya komuniti di Sabah, gong bukan hanya sekadar dijadikan 
sebagai alat muzik, tetapi turut berfungsi sebagai elemen penting dalam 

pelbagai upacara ritual utama serta aktiviti sosial mereka. Justeru, 
kajian ini cuba untuk meneliti fungsi gong khususnya dalam buru-buru 
dalam konteks pencarian orang hilang yang dijadikan sebagai medium 
komunikasi utama dalam kalangan etnik Bajau. Melalui pendekatan 

kualitatif dengan persampelan bertujuan, data dikumpulkan melalui 
temu bual mendalam bersama dua belas orang informan yang terdiri 
daripada komuniti Bajau yang memiliki pengalaman langsung dalam 

buru-buru. Hasil daripada analisis tematik, dapatan kajian mendapati 
bahawa buru-buru memainkan peranan penting sebagai medium 
komunikasi melalui tiga tema utama iaitu (i) Mind- Etnik bajau 

membentuk fikiran mereka hasil daripada proses sosialisasi, (ii) Self- 
Pukulan gong dimaknai dengan makna yang dikongsi bersama sejajar 
dengan perlakuan, dan (iii) Society- Berinteraksi secara sedar dan 

bertindak secara bersama untuk melakukan pencarian berdasarkan 
makna yang dipersetujui. Kajian ini juga mencadangkan di masa akan 
datang pengkaji dapat menyiasat sama ada tradisi ini (mencari orang 

hilang) diturunkan atau berisiko mengalami hakisan budaya, dan apakah 
inisiatif yang boleh dilaksanakan untuk kebangkitan semula. Buru-buru 



 

 

18 

 

 

 
  

 

 
 
Abstract 
 
The gong is one of the traditional instruments that plays a significant 
role in the lives of various ethnic groups in Sabah. In the socio-cultural 
context of communities in Sabah, the gong is not merely regarded as a 
musical instrument, but also functions as a crucial element in key ritual 
ceremonies and social activities. Therefore, this study aims to examine 
the function of the gong, specifically within the practice of buru-buru in 
the context of missing person search missions, where it serves as a 
primary medium of communication among the Bajau ethnic group. Using 
a qualitative approach with purposive sampling, data were collected 
through in-depth interviews with twelve informants from the Bajau 
community who had direct experience with buru-buru. Thematic 
analysis of the data revealed that buru-buru plays an important 
communicative role, reflected in three main themes: (i) Mind – The 
Bajau ethnic group shapes their thoughts through socialisation 
processes; (ii) Self – Gong beats are imbued with shared meanings that 
align with communal behaviours; and (iii) Society – Individuals interact 
consciously and act collectively in the search process based on agreed-
upon meanings. This study also suggests that future researchers 
investigate whether this tradition (searching for missing persons) is 
being passed down or is at risk of cultural erosion, and explore potential 
initiatives for its revival. Buru-buru remains one of the traditional 
knowledge practices of the Bajau ethnic group that continues to be 
applied today as a method for locating missing persons. 
 
Keywords : Buru-Buru, Traditional Gong, Indigenous 

Communication Medium, Bajau Ethnic Group, 
Missing Person Search  

 
 
 

 

Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah

menjadi salah satu daripada pengetahuan tradisi etnik Bajau yang masih 
diaplikasikan  sehingga  hari  ini  sebagai  satu  kaedah  yang  digunakan 
untuk mencari orang hilang.

Kata Kunci : Buru-Buru,  Gong  Tradisi,  Medium  Komunikasi
Orang Asal, Etnik Bajau, Pencarian Orang Hilang



Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradisi  

Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang 

19 

 

Pengenalan 
 
Gong atau buru-buru merupakan salah satu peralatan dalam muzik 

tradisional. Peralatan ini lazim digunakan untuk mengiringi muzik 
tradisional semasa majlis keramaian seperti perkahwinan. Gong 
mempunyai kepentingan dalam pelbagai tradisi budaya dan sering 

digunakan dalam muzik rakyat untuk mengekspresikan identiti 
tempatan. Ia memainkan peranan penting dalam persembahan seni dan 
pemeliharaan warisan budaya (Chen, 2023). Menurut Wiyati et al. 
(2023), gong didefinisikan sebagai alat muzik tradisional yang diperbuat 
daripada perunggu atau logam lain, dengan bentuk bulat dan pipih. Alat 
muzik ini dimainkan dengan cara memukul bahagian pencu atau tengah 

dengan menggunakan alat pemukul, yang juga dikenali sebagai tabuh 
dalam bahasa Jawa. 
 

Pada masa dahulu, gong dilihat sebagai simbol kekayaan 
seseorang yang berfungsi sebagai medium pertukaran nilai iaitu 
digunakan dalam urus niaga seperti jual beli haiwan ternakan, tanah, 

dan barangan lain (Ronald Yusri et al., 2016). Di Sabah juga, muzik, 
tarian, dan gong merupakan elemen yang penting dalam upacara ritual 
utama serta perayaan sosial bukan ritual. Setiap komuniti memiliki jenis 

gong yang tersendiri, yang lazimnya merangkumi satu atau dua 
gendang bergantung pada budaya, serta muzik gong yang unik (Pugh-
Kitingan et al., 2009). Gong juga dihasilkan dalam pelbagai jenis dan 
saiz, dari besar hingga kecil, dengan variasi pusat (Akhmad, et al., 
2023). 

 
Gong juga sangat signifikan dalam beberapa urusan adat seperti 

perkahwinan, perceraian, keamanan dan sebagainya (Rosnah Nining et 
al., 2018). Namun begitu beberapa etnik di Borneo yang menganggap 
gong sebagai salah satu alat yang membantu dalam kebudayaan 

mereka. Gong juga dilihat menjadi alat pelengkap bagi sesebuah tradisi 
bagi suku kaum tertentu di Sabah. Menurut Wiyati et al., (2023) 
menyatakan gong merupakan alat muzik tradisional Indonesia yang 

melambangkan identiti budaya serta kepentingan keagamaan. Alat 
muzik ini digunakan dalam pelbagai upacara dan mencerminkan 
kepelbagaian budaya Indonesia, yang turut dipengaruhi oleh sejarah 

perdagangan dan penyebaran teknologi gangsa di seluruh nusantara 
(Wiyati et al., 2023; Fitri et al., 2019). 

 

Gong sebagai instrumen tembaga dalam masyarakat Bajau tidak 
hanya berperanan sebagai alat muzik, tetapi juga merupakan medium 



Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah 

 

20 

 

komunikasi kompleks yang mencerminkan sistem pengetahuan orang 
asal. Artikel ini bertujuan untuk meneliti fungsi gong khususnya dalam 
buru-buru dalam konteks pencarian orang hilang yang dijadikan sebagai 

medium komunikasi utama dalam kalangan etnik Bajau. Sejajar dengan 
ini juga, artikel ini juga bertujuan untuk mendokumentasikan 
pengetahuan tradisi buru-buru sebagai warisan budaya tidak ketara 

agar pengetahuan tradisi ini dapat dipelihara dan tidak hilang. 
 
 

Kajian Lepas 
 
Penggunaan gong dilihat merangkumi pelbagai aspek dan fungsi di 

dalam kehidupan komuniti orang asal. Hal ini termasuklah perkhawinan, 
keagamaan, ritual kematian, kebudayaan dan komunikasi. 
 

 
Perkahwinan 
 
Gong dianggap sebagai penanda kedudukan sosial sesebuah keluarga. 
Dalam masyarakat Sebup, Kenyah di Sarawak gong juga dijadikan 
sebagai kepala hantaran perkahwinan, memandangkan hanya keluarga 

aristokrat yang memiliki gong. Hal ini kerana hanya golongan aristokrat 
yang diberi keizinan untuk menggunakan gong dan barangan tembaga 
sebagai hantaran perkahwinan dalam budaya masyarakat Sebup (Nur 
Afifah, 2021). Selepas mempamerkan hadiah perkahwinan, upacara 

diteruskan dengan pasangan pengantin duduk di atas gong duduk. 
Dalam kalangan masyarakat aristokrat Sebup, pasangan pengantin 
diwajibkan duduk bersebelahan di atas gong duduk semasa upacara 

perkahwinan berlangsung. Pengantin lelaki akan duduk di sebelah 
kanan, manakala pengantin perempuan berada di sebelah kiri gong. 
Gong yang digunakan biasanya berukuran sekitar 30 inci diameter (Nur 

Afifah, 2021; Ronald Yusri et al., 2016). 
 

Bagi masyarakat Kadazandusun fungsi gong digunakan sebagai 

pemberian (hantaran) dalam perkahwinan (Tinggolongon, 2016). Di 
samping itu, bagi masyarakat Sebup sebahagian suku kaum Kenyah di 
Sarawak turut menjadikan gong sebagai hadiah atau hantaran yang 

wajib diberikan kepada pengantin wanita dengan meletakkan gong di 
barisan utama hantaran (Nur Afifah, 2021). Bagi masyarakat Rungus di 
Sabah, alat muzik tradisional gong dalam dikenali sebagai Nunuk Ragang, 

yang sering dimainkan semasa majlis-majlis keramaian dan perkahwinan. 
Hingga kini, etnik Rungus masih menggunakan gong tradisional kerana 



Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradisi  

Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang 

21 

 

ia dianggap sebagai elemen penting dalam seni muzik tradisional mereka, 
yang diwarisi secara turun-temurun sejak zaman nenek moyang 
(Frenigesol Mukoi, 2024).  

 
Sementara itu, Muhamed Syafiq dan Nur Afifah (2022) 

menyatakan bagi masyarakat Murut Paluan di Sabah, menggunakan 

gong dalam upacara berian (hantaran) terakhir ke rumah ibu bapa 
pengantin perempuan yang dikenali sebagai Inasi. Upacara ini dimulakan 
dengan paluan gong yang dijadikan sebagai isyarat kedua belah pihak 

lelaki dan perempuan dalam amalan Angkikiat (pembukaan upacara 
Inasi). Menurut Akhmad, et al., (2023) bagi adat masyarakat Tolaki di 
Sulawesi Tenggara dalam perkahwinan menjadikan gong sebagai mas 

kahwin yang turut dikenali sebagai tawa-tawa sara (gong tradisional), 
kemudiannya gong tersebut diganti dengan wang (nililima/nilungga). 

 

 
Keagamaan, Ritual dan kematian 
 
Masyarakat Bajau menggunakan gong dalam Adat Balu-Balu yang 
digunakan dalam upacara ritual kematian (Aina, 2024). Menurut Saleviter 
(2016) bagi masyarakat Dusun Tatana menggunakan gong sebagai 

Surabai iaitu muzik ensembel gong tradisional yang dimainkan khusus 
dalam upacara kematian. Muzik ini hanya dipersembahkan apabila berlaku 
kematian dalam komuniti Kampung Dusun Tatana di Kuala Penyu, Sabah. 
Bagi masyarakat Jarai di Vietnam menjadikan gong sebagai simbolik 

dalam upacara mayat terakhir, fokus terhadap sub-etnik Jarai Arap. Gong 
berfungsi sebagai medium pemindahan ke alam akhirat, 
memperkukuhkan dimensi rohani dan simbolik dalam ritual jenazah 

(Ratta, 2023). 
 

Pada setiap upacara pengebumian masyarakat Tolaki di Sulawesi 

Tenggara, gong digunakan, terutamanya pada upacara tumotabua 
(menghibur keluarga dan memberi khabar duka) kepada masyarakat 
Tolaki. Mendengar pukulan gong, seseorang dapat memahami bahawa 

sesuatu peristiwa buruk telah berlaku terutamanya kepada mokole (Raja), 
anakia (bangsawan), pembesar diraja, orang yang dihormati pada masa 
dahulu dan pegawai kerajaan (Akhmad, et al., 2023). Menurut Kojaing 

(2019), tradisi upacara kematian yang dilakukan oleh masyarakat 
Hewokloang Nusa Tenggara Timur, Indonesia menggabungkan antara 
gong dengan gendang yang dikenali sebagai Waning. Gong Waning 

digunakan bagi iringan muzik upacara kematian ibu bapa yang melebihi 
70 tahun dan tarian perayaan kerana ini adalah satu kemestian. 



Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah 

 

22 

 

Masyarakat ini percaya bahawa kematian adalah permulaan kehidupan 
baru di dunia baru, kematian adalah perubahan tempat tinggal daripada 
dunia Ata Moret (orang yang masih hidup) kepada dunia Ata Mate atau 

Nitu (dunia orang mati). 
 
 

Kebudayaan dan komunikasi 
 
Gong sebagai elemen penting dalam muzik instrumental tradisional 

masyarakat Cina, mencerminkan warisan budaya yang kaya dari 
lembangan Sungai Huaihe. Alat muzik ini menggabungkan pengaruh 
sejarah dan geografi yang unik, sekali gus memperkayakan budaya 

tempatan serta menyumbang kepada pemahaman yang lebih mendalam 
tentang tradisi muzik Cina kuno (Zhan, 2024). Manakala, bagi masyarakat 
Cina di Jiangxi, China, gong dilihat sebagai salah satu elemen budaya 

tempatan yang kaya dan pelbagai di China. Bagi Gong Musim Bunga di 
Pingxiang, ini merupakan bentuk seni persembahan yang signifikan, 
mengandungi konotasi sejarah dan budaya yang mendalam di rantau 

tersebut, dalam konteks perkembangan masyarakat dan pertumbuhan 
ekonomi, pengaruh faktor budaya tempatan, seperti bahasa, adat resam, 
dan identiti budaya (Chen, 2024). 

 
Menurut Sidom (2015), bagi suku kaum Dusun Labuk di Sabah, 

menggunakan dua jenis gong sebagai peralatan muzik bagi menyambut 
majlis keramaian atau majlis rasmi iaitu kulintangan (gong kecil) dan tiga 

jenis gong (Tulakan, Tunggal dan Babandil). Di Indonesia, gong Ogung 
dalam budaya Batak Toba melambangkan kebesaran, keseimbangan, dan 
kitaran kehidupan yang diwakili melalui konsep geometri bulat. Ia 

mencerminkan hubungan harmoni dengan alam semula jadi serta 
menyampaikan nilai-nilai falsafah yang mendalam menerusi bentuk seni 
dan persembahan tradisionalnya (Purba et al., 2024). Bagi masyarakat 

Suku Dawan yang dari Timur Tengah Utara Indonesia, gong digunakan 
dalam tarian yang diberi nama tari gong yang dipersembahkan dalam 
pelbagai acara, termasuk upacara adat dan sebagai tarian sambutan 

tetamu. Di samping itu, tarian Gong juga merupakan simbol kewibawaan, 
ketangguhan, keberanian, dan kejantanan seorang lelaki Suku Dawan 
(Hariswari et al., 2023). 

 
Menurut Alperson et.al., (2007), persembahan muzik yang 

menggunakan gong tradisional mempunyai hubungan yang erat dengan 

kepercayaan seni, keagamaan, dan falsafah, serta memainkan peranan 
penting dalam kehidupan masyarakat. Identiti budaya pelbagai kumpulan 



Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradisi  

Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang 

23 

 

etnik di kawasan tanah tinggi di Vietnam secara langsung terikat dengan 
budaya gong mereka. Kulintang merupakan alat muzik yang terdiri 
daripada beberapa gong bersaiz kecil yang berperanan sebagai lambang 

warisan dan identiti dan kebudayaan masyarakat Maranao, Filipina. Alat 
muzik ini mencerminkan naratif sejarah, nilai-nilai sosial, dan hubungan 
erat antara muzik dengan cabaran kontemporari, khususnya dalam 

konteks penghijrahan dan perubahan budaya di Filipina (Talusan, 2017). 
 

Manakala, gong sebagai alat komunikasi dapat dilihat melalui 

kajian Fitri et al., (2019), yang melihat gong sebagai satu alat tradisional 
yang digunakan oleh masyarakat Benuaq sebagai simbol komunikasi. 
Bunyi yang dihasilkan daripada pukulan gong berfungsi menyampaikan 

mesej-mesej tertentu. Gong menyampaikan mesej melalui simbol bunyi 
yang dihasilkan, di mana setiap pola pukulan memiliki makna atau 
interpretasi yang berbeza. Bagi masyarakat Napan, Nusa Tenggara 

Timur, Indonesia melihat Gong Timor berperanan sebagai alat 
komunikasi yang digunakan bagi menyampaikan mesej semasa upacara 
dan acara tertentu. Gong ini juga melambangkan kekuatan serta identiti 

budaya, di samping berfungsi menyampaikan maklumat penting, seperti 
amaran tentang peristiwa besar, termasuk kematian pemimpin 
tradisional (Afoan Elu et al., 2022). 

 
 

Teori Interaksionisme Simbolik (Symbolic Interactionism 
Theory) 

 
Teori Interaksionisme Simbolik yang diperkenalkan oleh George Herbert 
Mead (1934) menekankan kepada tiga prinsip utama iaitu makna 

simbolik yang mana individu dianggap telah bertindak atau berkelakuan 
berdasarkan kepada makna yang diberikan kepada simbol tertentu. 
Kedua, interaksi sosial dan ketika adalah interpretasi daripada proses 

pemberian makna tersebut (Griffin, 2012). Teori ini juga merupakan 
interaksi manusia seperti individu dalam persekitaran sosial dengan 
individu lain dengan memfokuskan kepada simbol dan makna (Husin et 
al., 2021). Di samping itu menurut Efendi et al., (2024) teori 
interaksionisme simbolik ini menekankan bahawa simbol membentuk 
tingkah laku individu melalui makna bersama yang dicipta dalam 

interaksi sosial dalam memberi tumpuan kepada minda (mind), diri 
(self), dan masyarakat (society). Tiga prinsip pemikiran teori 
Interaksionisme simbolik adalah i) Makna bagi perilaku manusia, ii) 

Interaksi sosial dan iii) interpretasi daripada pemaknaan simbol (Efendi 
et al., 2024). Kajian ini menggunakan teori yang dikemukakan oleh 



Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah 

 

24 

 

George Herbert Mead (1969) dengan memfokuskan makna dalam 
membentuk interaksi sosial. 
 

 
Metodologi  
 

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif iaitu temu bual mendalam 
ke atas dua belas orang informan etnik Bajau yang tinggal di Kg. 
Timbang Dayang, Kota Belud (rujuk Jadual 1.1) Sementara itu, menurut 

Tscholl et al., (2019) dan Oranga et al.., (2023) penyelidikan kualitatif 
berkesan dalam mendapatkan maklumat khusus tentang tingkah laku, 
nilai, pendapat dan konteks sosial populasi tertentu dalam memberikan 

maklumat tentang sisi "manusia" sesuatu isu, iaitu, tingkah laku, 
kepercayaan, pendapat, emosi dan hubungan individu berbanding 
dengan memberikan nombor atau kuantifikasi. Di samping itu, konsep 

ketepuan data merujuk kepada titik dalam pengumpulan data apabila 
tiada maklumat baru yang timbul daripada usaha pengumpulan data 
berikutnya. Bilangan temu bual yang diperlukan untuk mencapai tahap 

ketepuan (saturation) data adalah di antara dua belas hingga tujuh 
belas informan (Muellmann et al., 2020; Hennink et al., 2017; Francis 
et al., 2010; Guest et al., 2006).  

 
Selain itu, kajian ini menggunakan persampelan bertujuan 

(purposive sampling). Persampelan bertujuan memilih kes yang kaya 
dengan maklumat untuk dikajian secara mendalam dan saiz dan kes 

tertentu bergantung kepada tujuan kajian (Friday & Leah 2024). Di 
samping itu, Persampelan bertujuan digunakan untuk memilih 
responden yang berkemungkinan besar untuk menghasilkan maklumat 

yang sesuai dan berguna, ia merupakan satu cara untuk mengenal pasti 
dan memilih kes yang akan menggunakan sumber penyelidikan yang 
terhad secara berkesan (Campbell, 2020; Palinkas et al., 2015; Kelly, 

2010). Antara ciri-ciri yang ditetapkan dalam kajian ini adalah i) 
Informan terdiri daripada komuniti Bajau, dan ii) Informan memiliki 
pengalaman langsung dalam gong atau buru-buru sekurang-kurangnya 

dua tahun. 
 
  

 
 
 

 
 



Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradisi  

Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang 

25 

 

Jadual 1: Maklumat Informan 

No Kod Informan Umur 

1. IM1 40 tahun 

2. IM2 38 tahun 

3. IM3 48 tahun 

4. IM4 58 tahun 

5. IM5 78 tahun 

6. IM6 28 tahun 

7. IM7 30 tahun 

8. IM8 33 tahun 

9. IM9 58 tahun 

10. IM10 60 tahun 

11. IM11 63 tahun 

12. IM12 31 tahun 

Sumber: Kajian lapangan, 2024 

 
Kajian ini menggunakan enam soalan sebagai garis panduan 

dalam soalan separa struktur dan dua soalan tambahan ditemui semasa 

temu bual. Hal ini menurut Utibe (2020), soalan tambahan boleh ditanya 
dan soalan tersebut mungkin soalan yang tidak dijangka pada awal temu 
bual. Sesi temu bual ini telah diadakan mengikut masa yang disesuaikan 

dengan informan bagi melakukan temu bual secara bersemuka di rumah 
informan dengan ditemani oleh penduduk tempatan yang fasih 
berbahasa bajau. Sesi temu bual ini telah dirakam melalui video dan 
audio. Sesi temu bual ini mengambil masa lebih kurang 45 minit hingga 

satu jam dan 30 minit, temu bual ini pada mulanya dimulakan dengan 
sesi taklimat termasuk tajuk kajian, objektif kajian, matlamat kajian, dan 
ringkasan terma dan syarat sebelum, semasa, dan selepas sesi temu 

bual. 
 



Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah 

 

26 

 

Selepas taklimat, sekiranya informan tidak bersetuju atau menarik 
diri daripada kajian ini, pengkaji tidak akan meneruskan ke peringkat 
seterusnya. Sebaliknya, mereka yang bersetuju dengan terma dan 

syarat dan bersedia untuk mengambil bahagian dalam temu bual 
tersebut, dikehendaki mengisi borang kebenaran dan menandatangani 
borang tersebutl. Ini termasuk kebenaran untuk merakam video dan 

audio semasa sesi temu bual diadakan. Selepas informan bersetuju, 
pengkaji akan memulakan temu bual dengan bertanyakan soalan yang 
telah disediakan dan beberapa soalan tambahan sehingga temu bual 

selesai.  
 
Semasa sesi temu bual diadakan, pengkaji akan mengambil nota 

dan mendokumentasikan dengan menggunakan perakam suara dan 
juga video yang diambil menggunakan telefon bimbit. Menurut Utibe 
(2020), kajian qualitatif ini melibatkan pengambilan nota atau temu bual 

dokumen rakaman pita. Semua data yang diperoleh akan di analisis 
menggunakan kaedah analisis tematik seperti yang dicadangkan oleh 
Braun dan Clarke (2019). Pengkaji akan mentranskripsikan data yang 

diperoleh dan mengodkannya kepada beberapa tema utama. Analisis 
tematik ini mempunyai beberapa prinsip antaranya pengekodan data, 
pencarian tema, memperhalusi tema, dan pelaporan penemuan. Ini juga 

melibatkan pengenalpastian dan pelaporan corak dalam data dan 
kemudiannya ditafsirkan berdasarkan makna yang wujud (Naeem et al., 
2023; Flick, 2022; Braun & Clarke, 2019). 
 

 
Hasil kajian / dapatan kajian 
 

Etnik Bajau di bahagian pantai Barat Sabah khususnya Kota Belud 
sangat sinonim dengan penggunaan gong di dalam pelbagai acara 
kebudayaan mereka. Tidak terhad sebagai instrumen muzik, gong turut 

dijadikan sebagai medium komunikasi yang digunakan untuk mencari 
orang hilang yang mana penggunaan gong ini dimaknai dari aspek 
simbol budaya sebagai perlakuan yang boleh memberikan pemahaman 

kepada sesuatu perkara yang berlaku di dalam komuniti ini. Penggunaan 
gong di dalam proses pencarian orang hilang ini dapat mencerminkan 
sistem pengetahuan orang asal yang tidak seharusnya dipandang ringan 

dan diabaikan tetapi sebaliknya dihargai dan difahami maknanya agar 
salah faham terhadap perlakuan tersebut dapat dielakkan. 
 

Daripada kajian ini didapati bahawa pemaknaan terhadap pukulan 
gong dapat diperoleh daripada proses pengetahuan tradisi yang 



Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradisi  

Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang 

27 

 

diperturunkan dari generasi ke generasi dan pengalaman komuniti 
sehingga membentuk pemahaman bersama di dalam kelompok 
komuniti tersebut. Dalam konteks pencarian orang hilang, etnik Bajau 

akan menggunakan gong yang dikenali sebagai agung dan merupakan 
gong yang paling besar dan tebal. Bentuk agung adalah bulat dengan 
diameter bahagian atas adalah 36 cm dan bawah 32 cm. Bahagian atas 

agung ini pula dilekukkan menjadi bonggol dengan diameter 7.5 cm dan 
ketinggian 2.5 cm (lihat Rajah 1.1) yang berfungsi sebagai bahagian 
yang akan dipukul dengan menggunakan pemukul yang diperbuat 

daripada kayu yang bahagian hujungnya dibalut dengan menggunakan 
lilitan susu pokok getah yang telah kering. Etnik Bajau menggunakan 
agung dalam buru-buru disebabkan bunyi yang dihasilkan oleh agung 

adalah bernada besar dan lebih kuat berbanding dengan gong-gong 
yang lain. 
 

 
Rajah 1: Bentuk Agung 

Sumber: Ronald et al., (2016) 
 

Bunyi yang dihasilkan daripada pukulan agung dapat didengar 
dari jarak yang jauh dengan anggaran jarak melebihi 500 meter. Semasa 
buru-buru dilakukan, etnik Bajau biasanya akan memanggil individu 

yang memiliki kepakaran dalam membuat pukulan gong agar irama 
pukulan bagi orang hilang dapat dimainkan dengan sempurna sehingga 
sesiapa sahaja yang mendengar pukulan ini akan terus faham dan 



Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah 

 

28 

 

memahami maksudnya walaupun berada pada jarak yang jauh daripada 
tempat kejadian. Ini diperkukuhkan dengan pandangan informan. 

 

“...kami guna gong kami panggil agung kalau sini yang 
besar tu selalu yang kami guna…bunyi dia kuat tu boleh 
dengar sampai sanaaa…kalau dengar sudah ketukan tu 
kau tau sudah tu ertinya ada la tu orang hilang…” (IM5, 
78 tahun). 

 
Keadaan ini secara tidak langsung telah menjadi simbol kepada 

penyampaian maklumat yang pada akhirnya menjadi intepretasi makna 
yang difahami oleh semua ahli dalam kelompok komuniti Bajau 

sepertimana yang ditegaskan dalam teori interaksi simbolik.  
 
Agung akan dipukul di sekitar kawasan tempat yang dipercayai 

sebagai tempat bermulanya individu tersebut hilang dan dipukul secara 
terus di sekitar kawasan tersebut sambil diperluaskan pencariannya oleh 
beberapa orang komuniti. Tempoh masa pukulan ini tidak terhad dan 

akan dipukul daripada pagi sehingga malam dan berlarutan sehingga 
orang yang hilang tersebut dijumpai. Pada kebiasaannya, orang 
kampung akan mula berkumpul dan seterusnya mendirikan khemah 

atau penempatan tidak kekal sebagai tempat beristirahat di kawasan 
tersebut bagi memastikan pencarian orang hilang tersebut dilakukan 
dengan usaha semaksimum yang boleh. Ini diperkukuhkan dengan 
pandangan informan: 

 
“...kalau sudah tau ada orang hilang tu kami mula sudah 
tu pigi sana…nanti ada yang pandai pukul tu gong kena 
panggil supaya dia boleh pukul tu gong di tempat orang 
tu hilang…kena pukul jak tu gong banyak kali…ada yang 
sampai betidur di sana buat khemah-khemah lagi sampai 
jumpa orang tu…” (IM2, 38 tahun). 

 
Teori interaksi simbolik sangat menekankan kepada makna simbol 

yang diberikan ke atas sesuatu perkara dan dapat memicu perlakuan 
sedar komuniti untuk bertindak sesuai dengan matlamat yang diinginkan 
oleh komunitinya. Jika dilihat berdasarkan kepada teori interaksi 

simbolik, pukulan gong yang dihasilkan daripada agung, memiliki kode 
komunikasi tertentu yang terhasil daripada jenis pukulan yang 
dimainkan sehingga membolehkan ianya ditafsir dengan satu makna 

iaitu pemberitahuan kepada komuniti bahawa pada masa tersebut ada 
berlaku kesusahan di kampung mereka yang melibatkan orang hilang. 



Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradisi  

Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang 

29 

 

Setelah simbolik pukulan ini difahami, komuniti Bajau mula berkumpul 
di tempat kejadian dan membantu dalam pencarian tersebut. Ini seperti 
yang ditegaskan oleh informan: 

 
“...kalau dengar sudah ketukan tu kau tau sudah tu 
ertinya ada orang hilang…na bekumpul la sudah sana tu 
sebab mau tau siapa yang hilang…selalu banyak jak 
orang tu di sana bekumpul tolong-tolong cari” (IM6, 28 
tahun). 

 
Dalam teori interaksi simbolik tindakan ini merupakan tindakan 

kolektif yang mana makna yang dikongsi bersama daripada pukulan 

agung telah menyebabkan interaksi sosial berlaku sehingga pada 
akhirnya komuniti akan bertindak berdasarkan makna yang mereka 
fahami. Daripada pandang dunia etnik Bajau, disebabkan makna 

pukulan agung dikongsi bersama dalam ahli komuniti, maka orang yang 
hilang juga secara tidak langsung turut memahami makna tersebut dan 
etnik Bajau percaya bahawa sekiranya individu yang hilang tersebut 

mendengar pukulan agung tersebut, individu tersebut akan berusaha 
untuk mengikuti arah bunyi pukulan tersebut. Keadaan ini menjelaskan 
bahawa selain daripada simbol pemberitahuan kepada komuniti 

terhadap apa yang berlaku ia secara tidak langsung juga turut menjadi 
medium komunikasi secara non verbal di antara individu yang hilang 
dan pencari. Ini seperti yang ditegaskan oleh informan: 

 

“...jadi ketuk tu gong supaya dia dengar kita cari dia…jadi 
kalau dia dengar dia pun balik ikut bunyi tu gong 
dimana…sebab dia pun sudah sesat jadi ni bunyi boleh 
jadi tunjuk arah supaya dia tau mana mau pigi balik…ini 
macam juga panggil balik semangat dia sebab kadang-
kadang yang hilang ni sebab ada benda halus yang kasi 
tapuk dia…” (IM5, 78 tahun). 

 
Tidak dinafikan bahawa dalam misi pencarian orang hilang, etnik 

Bajau yang juga sinonim sebagai salah satu etnik yang beragama Islam 
telah menggabungkan pengetahuan tradisi mereka melalui kaedah 
buru-buru dengan ajaran agama Islam iaitu penggunaan bunyi agung 

yang diselitkan dengan laungan bacaan azan di kawasan orang hilang 
tersebut. Ini kerana, etnik Bajau percaya bahawa orang hilang kadang 
kala tidak hanya sesat secara sendirinya tetapi juga boleh disebabkan 

oleh faktor gangguan makhluk halus yang dipercayai dengan sengaja 



Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah 

 

30 

 

menyebabkan individu tersebut disembunyikan sehingga orang lain 
tidak boleh melihat dirinya. Ini seperti yang dinyatakan oleh informan: 
 

“...ini macam juga panggil balik semangat dia sebab 
kadang-kadang yang hilang ni sebab ada benda halus 
yang kasi tapuk dia…” (IM5, 78 tahun). 
 

 Laungan azan dan bunyi agung dianggap sebagai satu integrasi 
yang sangat penting kerana kedua-dua cara ini dapat menyokong antara 

satu dengan lain bagi mempercepatkan lagi proses pencarian orang 
hilang. Ini diperkukuhkan dengan pandangan informan: 
 

“...kalau kami sekarang kami kasi campur tu dengan kasi 
azan di tempat tu kalau ndak lambat lagi tu mau 
jumpa…lepas kasi azan kasi bunyi tu gong jadi dia dengar 
dia tau…mau buka juga laluan untuk orang hilang tu 
sebab kebanyakkan sebab kena tapuk oleh mahkluk 
halus…kasi pukul tu gong jadi tau ada orang cari…” 
(IM11, 63 tahun). 

 
 

Perbincangan  
 
Setiap pukulan gong yang dimainkan oleh etnik Bajau di dalam 
kehidupan mereka memberi makna budaya yang tersendiri dan dikongsi 

oleh ahli komunitinya. Gema gong biasanya dapat didengar ketika ia 
dimainkan oleh masyarakat yang berfungsi sebagai tanda atau simbol 
komunikasi (Fitri et al., 2019). Pemaknaan simbol budaya di dalam 

setiap perlakuan etnik Bajau menjadi simbolik kepada kepatuhan dan 
juga keakraban di dalam komuniti tersebut sehingga menjadikan setiap 
perlakuan tersebut mengandungi makna dan membawa kepada 

interaksi sosial di kalangan mereka. 
  

Menurut Oscar et al., (2023) upacara adat yang melibatkan gong 

menjadi alat komunikasi dengan alam supernatural iaitu berbicara 
dengan nenek moyang, roh-roh alam, dan makhluk roh lainnya yang 
tinggal di pegunungan, sungai, dan hutan. Disebabkan ini juga, bunyi 

yang terhasil daripada pukulan agung dipercayai memiliki daya penarik 
yang boleh menyebabkan orang yang hilang tersebut menyedari situasi 
yang berlaku kepada dirinya dan seterusnya membantu dirinya untuk 

pulang dan menjadikan bunyi agung sebagai penunjuk arah mereka. 



Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradisi  

Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang 

31 

 

Melalui variasi pukulan yang dimainkan oleh etnik Bajau juga 
mencerminkan kekayaan budaya dan juga pengetahuan tradisi yang 
sangat bermakna dan penting untuk dipelihara. Daripada konteks 

pencarian orang hilang dengan menggunakan kaedah buru-buru ini 
memperlihatkan bahawa orang asal memiliki teknologi mereka yang 
sendiri dalam mengawal atur dan seterusnya menyelesaikan krisis yang 

mereka hadapi. 
 

 Pukulan gong yang dipukul telah memberikan makna dengan 

membawa mesej tertentu yang dapat difahami walaupun ianya tidak 
melibatkan interaksi secara verbal namun masih berupaya untuk 
mewujudkan komunikasi dua hala yang pada akhirnya membawa 

kepada komunikasi yang lebih berkesan. Menurut Ronald Yusri et al., 
(2016) dan Rosnah Nining et al., (2018) gong juga boleh digunakan 
sebagai alat komunikasi melalui variasi paluan dan penghasilan bunyi 

yang membawa kepada mesej tertentu. 
 

Justeru, dalam teori interaksi simbolik ia secara tidak langsung 

telah memberi penekanan bahawa setiap perlakuan individu di dalam 
komuniti pada dasarnya adalah hasil interaksi yang berlaku di dalam 
komuniti Bajau dalam memaknai pukulan agung untuk mencari orang 

hilang sehingga ahli-ahli komuniti ini telah berinteraksi secara sedar dan 
bertindak secara bersama-sama untuk berkumpul dan melakukan 
pencarian tersebut. Ini dapat disimpulkan melalui Rajah 1.2: 
 

 
 

Rajah 2: Interaksi Simbolik Melalui Buru-Buru 
Sumber: Kajian lapangan, 2024 

 



Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah 

 

32 

 

Kesimpulan 
 
Buru-buru menjadi salah satu daripada pengetahuan tradisi etnik Bajau 

yang masih diaplikasikan sehingga hari ini sebagai satu kaedah yang 
digunakan untuk mencari orang hilang. Tidak dinafikan bahawa arus 
kemodenan dan bantuan daripada pihak kerajaan khususnya anggota 

keselamatan banyak membantu dalam pencarian orang hilang, namun 
etnik Bajau masih utuh dalam mengekalkan tradisi mereka kerana 
percaya bahawa buru-buru masih relevan dan berupaya untuk 

membantu pencarian tersebut. 
 
 

Penghargaan  
 
Penghargaan ini ditujukan kepada etnik Bajau di Kg. Timbang Dayang 

Kota Belud atas kerjasama dan perkongsian sepanjang kutipan data 
dilakukan. 
 

 
Senarai Rujukan  
 

Buku dan Jurnal  
Afoan Elu, A. R., Ama, A. B., & Kian, M. (2022). Communication 

Functions of the Timor Gong in Napan Village Community. 
Ekspresi Seni: Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, 24(1), 

83-98.  
Akhmad, M., Syahrun, Basrin, M., Marwati, & Hayari. (2023). Karandu 

(Gong): History, Functions, and Symbols in the Life of the Tolaki 

People in 17th -20th Century Southeast Sulawesi. Indonesian 
Historical Studies. 7(1). 1-21.  

Alperson, P., Nguyễn Chí Bến, & To Ngoc Thanh. (2007). The Sounding 

of the World: Aesthetic Reflections on Traditional Gong Music of 
Vietnam. The Journal of Aesthetics and Art Criticism. 65(1). 11–
20. http://www.jstor.org/stable/4622206. 

Braun V., Clarke V. (2019). Reflecting On Reflexive Thematic Analysis. 
Qualitative Research In Sport, Exercise And Health. 11(4). 589–
597. https://doi.org/10.1080/2159676x.2019.1628806. 

Campbell, S., Greenwood, M., Prior, S., Shearer, T., Walkem, K., Young, 
S., Bywaters, D., & Walker, K. (2020). Purposive sampling: 
complex or simple? Research case examples. Journal of research 
in nursing: JRN. 25(8). 652–661.  

http://www.jstor.org/stable/4622206


Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradisi  

Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang 

33 

 

Chen, L. (2024). The Influence of Local Cultural Factors on the 
Development of Pingxiang Spring Gongs -Based on the 
Perspective of Symbiosis Theory. International Journal of 
Religion. 5(11). 8177–8186. https://doi.org/10.61707/e14sca95. 

Chen, N. (2023). VR System Application In The Inheritance Of Intangible 
Cultural Heritage Gongs And Drums Based On Video Simulation. 

Soft Computing. 28. 69-85. https://doi.org/10.21203/rs.3.rs-
2650653/v1. 

Efendi, E., Fadila, F., Tariq, K., Pratama, T., & Azmi, W. (2024). 

Interaksionisme Simbolik dan Prakmatis. Da’watuna: Journal of 
Communication and Islamic Broadcasting. 4(3). 1088–1095. 
https://doi.org/10.47467/dawatuna.v4i3.514. 

Francis, J.J., Johnston, M., Robertson, C., Glidewell, L., Entwistle, V., 
Eccles, M. P., & Grimshaw J.M. (2010). What Is Anadequate 
Sample Size? Operationalising Data Saturation for Theory-Based 

Interview Studies. Psychology and Health. 25(10). 1229-1245.9. 
Fitri, H., Sugandi, Ghufron. (2019). Makna Gong Sebagai Media 

Komunikasi bagi Suku dayak Benuaq di Kampung Lambing 

Kecamatan Muara Lawa Kabupaten Kutai Barat. eJournal Ilmu 
Komunikasi. 7(1). 1-15.  

Flick U. (2022). The Sage Handbook of Qualitative Research Design. 

Sage. 
Friday, N., & Leah, N. (2024). Types of Purposive Sampling Techniques 

with Their Examples and Application in Qualitative Research 
Studies. British Journal of Multidisciplinary and Advanced 
Studies: English Language, teaching, Literature, Linguistics & 
Communication. 5(1). 90-99.  

Griffin, E. M. (2012). A First Look at Communication Theory, 8th Ed. 

McGraw Hill. 
Gues,t B., Bunce, A., & Johnson, L. (2006). How Many Interviews Are 

Enough? An Experiment with Data Saturationand Variablility. 

Field Methods. 18(1). 59-82. 
Hariswari, K. P., Ceunfin, F., & Amasanan, Y. D. (2023). Symbolic Meaning 

of Costumes and Property Gong Dance of The Dawan 

Tribe Nansean Village. Ekspresi Seni: Jurnal Ilmu Pengetahuan 
dan Karya Seni. 24 (1), 20-33.  

Hennink, M. M., Kaiser B. N., Marconi, V. C. (2017). Code Saturation 

Versus Meaning Saturation: How ManyInterviews Are Enough? 
Qualitative Health Research. 27(4). 591-608.10. 

Husin, S. S., Ab Rahman, A. A., & Mukhtar, D. (2021). The Symbolic 

Interaction Theory: A Systematic Literature Review of Current 

https://doi.org/10.21203/rs.3.rs-2650653/v1
https://doi.org/10.21203/rs.3.rs-2650653/v1


Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah 

 

34 

 

Research. International Journal of Modern Trends in Social 
Sciences. 4 (17). 113-126.  

Kelly S. (2010). Qualitative interviewing techniques and styles. In: 
Bourgeault I, Dingwall R, de Vries R. (eds) The Sage Handbook 
of Qualitative Methods in Health Research. Sage Publications. 

Kojaing, K. (2019). The Meaning of Gong Waning Music Spirituality in 

the Community Death Ritual of Sikka District. The 1st Conference 
of Visual Art, Design, and Social Humanities (CONVASH). 
http://doi.org/10.4108/eai.2-11-2019.2294937. 

Muhamed Syafiq, S., & Nur Afifah, V. A. (2022). Amalan Angkikiat 
masyarakat Murut Paluan di Sabah. Malaysian Journal of Society 
and Space. 18(2). 75-89. https://doi.org/10.17576/geo-2022-

1802-06. 
Muellmann, M., Brand, T., Jürgens, D., Gansefort, D., & Zeeb, H. (2020). 

How Many Key Informants Are Enough? Analysing the Validity of 

the Community Readiness Assessment. Research Square. 1. 1-9. 
ttps://doi.org/10.21203/rs.3.rs-79360/v1. 

Naeem, M., Ozuem, W., Howell, K., & Ranfagni, S. (2023). A Step-by-

Step Process of Thematic Analysis to Develop a Conceptual 
Model in Qualitative Research. International Journal of 
Qualitative Methods. 22.  

Nur Afifah, V., A. (2021). Gong dalam kehidupan golongan aristokrat 
Sebup, Kenyah di Sarawak. Malaysian Journal of Society and 
Space. 17 (2). 286-297.  

Oranga, J. & Matere, A. (2023). Qualitative Research: Essence, Types, 

and Advantages. Open Access Library Journal. 10: e11001. 
https://doi.org/10.4236/oalib.1111001. 

Oscar, O. Y., Syam, C., Widyatama Putra, Z. A., & Sagala, M. D. (2023). 

Gong dan Mantra sebagai Simbol Komunikasibagi Masyarakat 
Dayak Kalimantan Barat. Jurnal Ideas, Pendidikan, Sosial, dan  
Budaya. 9(4). 1125-1134.  

Palinkas, L.A., Horwitz, S.M., Green, C.A, Wisdom, J. P., Duan, N., & 
Hoagwaood, K. (2015). Purposeful Sampling for Qualitative Data 
Collection and Analysis in Mixed Method Implementation 

Research. Adm Policy Ment Health. 42. 533–544. 
https://doi.org/10.1007/s10488-013-0528-y. 

Pugh-Kitingan, J., Hussin, H., & Baptist, J. J. (2009). Symbolic 

Articulation of Interactions between the seen and The Unseen 
through Gong Music and Dance in the Lotud Mamahui Pogun. 
Borneo Research Journal. 3. 221-237. 

Purba, R. R., Tambunan, H., Simanjuntak, R. M. (2024). Eksplorasi Alat 
Music Ogung Batak Toba Terhadap Konsep Geometri Lingkaran. 

http://doi.org/10.4108/eai.2-11-2019.2294937
https://doi.org/10.17576/geo-2022-1802-06
https://doi.org/10.17576/geo-2022-1802-06


Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradisi  

Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang 

35 

 

SEPREN: Journal of Mathematics Education and Applied. 5(2). 
96-103. https://doi.org/10.36655/sepren.v4i1. 

Ratta, V.D. (2023). On the Threshold between Different Worlds: The 

Symbolic Role of Gongs in the Final Mortuary Ritual of the Jarai 
(Central Highlands of Vietnam). Asian Music. 54(1). 120-144. 
https://dx.doi.org/10.1353/amu.2023.0005. 

Ronald Yusri, B., Jedol, D., Losuyun @ Juhilim, T. (2016). Teknologi 
Pembuatan Gong di Kudat Sabah. Seminar Penulis Etnik 
Serantau. 

Rosnah Nining, S., Ronal Yusri, B., & Mohd Hafizuddin, H. (2018). Kajian 
Etnosains Ciri-Ciri Dimensi Fizikal Gong dan Frekuensi Bunyi 
Ensemble Tuaran. Seminar Kebangsaan Bahasa, Budaya dan 
Sastera Masyarakat Kadazan Dusun. IPG Kampus Kent, Tuaran. 

Saleviter, A. (2016). The Functions of Gong Ensemble Music in Death 
Rituals of The Dusun Tatana. Universiti Teknologi Mara.  

Talusan, M. (2017). Review of the book Kulintang: Gong Music from 
Mindanao in the Southern Philippines (2011, 23 minutes) and 
Maranao Culture at Home and in the Diaspora (2012, 33 

minutes). Asian Music. 48(1). 135-139.  
Tscholl, D. W., Handschin, L., Rössler, J., Weiss, M., Spahn, D. R., & 

Nöthiger, C. B. (2019). It's not you, it's the design – common 

problems with patient monitoring reported by anesthesiologists: 
a mixed qualitative and quantitative study. BMC anesthesiology. 
19(1). 87. https://doi.org/10.1186/s12871-019-0757-z. 

Utibe T. (2020). Impacts of Interview as Research Instrument of Data 

Collection in Social Sciences. Journal of Digital Art & Humanities. 
1. (1). 15-24. https://doi.org/10.33847/2712-8148.1.1_2. 

Wiyati, W. S., Saptono, & Raharip, A. Gong dalam Budaya Masyarakat di 

Indonesia. Journal of Music Science, Technology, and Industry. 
6 (1).  

Zhan, H. (2024). Research on the Composition and Social value of Gongs 

and Drums in Huaihe River Basin of Anhui Province. Journal of 
Education and Educational Research. 9(3). 211-213.  

 

 
 
 

 
Latihan Ilmiah 
Frenigesol Mukoi. (2024). Kajian Teknik-Teknik Pembuatan Alat Muzik 

Tradisional Gong Bagi Suku Kaum Etnik Rungus di Kg Sumangkap 

https://doi.org/10.36655/sepren.v4i1


Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah 

 

36 

 

Matunggong, Kudat Sabah. Final Year Project thesis, Universiti 
Malaysia Kelantan. 

 

Laman Sesawang 
Berita Harian. (2016). Gong Pelengkap Tradisi Perkahwinan. Dipetik dari 

https://www.bharian.com.my/bhplusold/2016/02/126456/gong-

pelengkap-tradisi-perkahwinan. 
Berita Harian. (2015). Kulintangan, Gong Dimainkan Serentak. Dipetik 

dari www.bharian.com.my/bhplus-old/2015/05/52416/kulintan 

gan-gong-dimainkan-serentak. 
Aina Musa. (22 November 2024). Ketahui Adat Balu-Balu, Tradisi 

Pemukulan Gong Dalam Ritual Kematian Etnik Bajau. Dipetik dari 

https://www.iloveborneo.my/adat-balu-balu-ritual-kematian-
etnik-bajau/. 

 

 

 

https://www.bharian.com.my/bhplusold/2016/02/126456/gong-pelengkap-tradisi-perkahwinan
https://www.bharian.com.my/bhplusold/2016/02/126456/gong-pelengkap-tradisi-perkahwinan
http://www.bharian.com.my/bhplus-old/2015/05/52416/kulintan
https://www.iloveborneo.my/adat-balu-balu-ritual-kematian-etnik-bajau/
https://www.iloveborneo.my/adat-balu-balu-ritual-kematian-etnik-bajau/

