Jurnal Borneo Akhailogia (Warisan, Arkeologi & Sejarah), Disember 2025, Vol.10 (1), him. 17-36
e-ISSN: 2600-8726© Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah
https://jurcon.ums.edu.my/ojums/index.php/JBA/

BURU-BURU SEBAGAI MEDIUM KOMUNIKASI TRADISI ETNIK
BAJAU DALAM MISI PENCARIAN ORANG HILANG
Buru-buru as a Medium of Communication in Bajau Ethnic Tradlitions
During Missing Person Search Missions

Aisah Hossin!
Mohd Hanafi Jumrah?

18Han Chiang University College of Communication, Penang, Jalan Lim Lean
Teng, 11600 Penang
*Corresponding author: hanafi@hju.edu.my

Dihantar: 9 April 2025 / Penambahbaikan. 10 Julai 2025
Diterima. 1 November 2025/ Terbit: 31 Disember 2025

Abstrak

Gong merupakan salah satu instrumen tradisi yang memainkan peranan
signifikan dalam kehidupan pelbagai etnik di Sabah. Dalam konteks
sosio-budaya komuniti di Sabah, gong bukan hanya sekadar dijadikan
sebagai alat muzik, tetapi turut berfungsi sebagai elemen penting dalam
pelbagai upacara ritual utama serta aktiviti sosial mereka. Justeru,
kajian ini cuba untuk meneliti fungsi gong khususnya dalam buru-buru
dalam konteks pencarian orang hilang yang dijadikan sebagai medium
komunikasi utama dalam kalangan etnik Bajau. Melalui pendekatan
kualitatif dengan persampelan bertujuan, data dikumpulkan melalui
temu bual mendalam bersama dua belas orang informan yang terdiri
daripada komuniti Bajau yang memiliki pengalaman langsung dalam
buru-buru. Hasil daripada analisis tematik, dapatan kajian mendapati
bahawa buru-buru memainkan peranan penting sebagai medium
komunikasi melalui tiga tema utama iaitu (i) Mind- Etnik bajau
membentuk fikiran mereka hasil daripada proses sosialisasi, (ii) Self-
Pukulan gong dimaknai dengan makna yang dikongsi bersama sejajar
dengan perlakuan, dan (iii) Society- Berinteraksi secara sedar dan
bertindak secara bersama untuk melakukan pencarian berdasarkan
makna yang dipersetujui. Kajian ini juga mencadangkan di masa akan
datang pengkaji dapat menyiasat sama ada tradisi ini (mencari orang
hilang) diturunkan atau berisiko mengalami hakisan budaya, dan apakah
inisiatif yang boleh dilaksanakan untuk kebangkitan semula. Buru-buru



Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah

menjadi salah satu daripada pengetahuan tradisi etnik Bajau yang masih
diaplikasikan sehingga hari ini sebagai satu kaedah yang digunakan
untuk mencari orang hilang.

Kata Kunci : Buru-Buru, Gong Tradisi, Medium Komunikasi
Orang Asal, Etnik Bajau, Pencarian Orang Hilang

Abstract

The gong is one of the traditional instruments that plays a significant
role in the lives of various ethnic groups in Sabah. In the socio-cultural
context of communities in Sabah, the gong is not merely regarded as a
musical instrument, but also functions as a crucial element in key ritual
ceremonies and social activities. Therefore, this study aims to examine
the function of the gong, specifically within the practice of buru-buru in
the context of missing person search missions, where it serves as a
primary medium of communication among the Bajau ethnic group. Using
a qualitative approach with purposive sampling, data were collected
through in-depth interviews with twelve informants from the Bajau
community who had direct experience with buru-buru. Thematic
analysis of the data revealed that buru-buru plays an important
communicative role, reflected in three main themes: (i) Mind — The
Bajau ethnic group shapes their thoughts through socialisation
processes; (1i) Self — Gong beats are imbued with shared meanings that
align with communal behaviours; and (iif) Society — Individuals interact
consciously and act collectively in the search process based on agreed-
upon meanings. This study also suggests that future researchers
investigate whether this tradition (searching for missing persons) is
being passed down or is at risk of cultural erosion, and explore potential
initiatives for its revival. Buru-buru remains one of the traditional
knowledge practices of the Bajau ethnic group that continues to be
applied today as a method for locating missing persons.

Keywords : Buru-Bury, Traditional ~ Gong, Indigenous

Communication Medium, Bajau Ethnic Group,
Missing Person Search

18



Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradlisi
Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang
Pengenalan

Gong atau buru-buru merupakan salah satu peralatan dalam muzik
tradisional. Peralatan ini lazim digunakan untuk mengiringi muzik
tradisional semasa maijlis keramaian seperti perkahwinan. Gong
mempunyai kepentingan dalam pelbagai tradisi budaya dan sering
digunakan dalam muzik rakyat untuk mengekspresikan identiti
tempatan. Ia memainkan peranan penting dalam persembahan seni dan
pemeliharaan warisan budaya (Chen, 2023). Menurut Wiyati et al.
(2023), gong didefinisikan sebagai alat muzik tradisional yang diperbuat
daripada perunggu atau logam lain, dengan bentuk bulat dan pipih. Alat
muzik ini dimainkan dengan cara memukul bahagian pencu atau tengah
dengan menggunakan alat pemukul, yang juga dikenali sebagai tabuh
dalam bahasa Jawa.

Pada masa dahulu, gong dilihat sebagai simbol kekayaan
seseorang yang berfungsi sebagai medium pertukaran nilai iaitu
digunakan dalam urus niaga seperti jual beli haiwan ternakan, tanah,
dan barangan lain (Ronald Yusri et al., 2016). Di Sabah juga, muzik,
tarian, dan gong merupakan elemen yang penting dalam upacara ritual
utama serta perayaan sosial bukan ritual. Setiap komuniti memiliki jenis
gong yang tersendiri, yang lazimnya merangkumi satu atau dua
gendang bergantung pada budaya, serta muzik gong yang unik (Pugh-
Kitingan et al.,, 2009). Gong juga dihasilkan dalam pelbagai jenis dan
saiz, dari besar hingga kecil, dengan variasi pusat (Akhmad, et al.,
2023).

Gong juga sangat signifikan dalam beberapa urusan adat seperti
perkahwinan, perceraian, keamanan dan sebagainya (Rosnah Nining et
al., 2018). Namun begitu beberapa etnik di Borneo yang menganggap
gong sebagai salah satu alat yang membantu dalam kebudayaan
mereka. Gong juga dilihat menjadi alat pelengkap bagi sesebuah tradisi
bagi suku kaum tertentu di Sabah. Menurut Wiyati et al, (2023)
menyatakan gong merupakan alat muzik tradisional Indonesia yang
melambangkan identiti budaya serta kepentingan keagamaan. Alat
muzik ini digunakan dalam pelbagai upacara dan mencerminkan
kepelbagaian budaya Indonesia, yang turut dipengaruhi oleh sejarah
perdagangan dan penyebaran teknologi gangsa di seluruh nusantara
(Wiyati et al., 2023; Fitri et al., 2019).

Gong sebagai instrumen tembaga dalam masyarakat Bajau tidak
hanya berperanan sebagai alat muzik, tetapi juga merupakan medium

19



Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah

komunikasi kompleks yang mencerminkan sistem pengetahuan orang
asal. Artikel ini bertujuan untuk meneliti fungsi gong khususnya dalam
buru-buru dalam konteks pencarian orang hilang yang dijadikan sebagai
medium komunikasi utama dalam kalangan etnik Bajau. Sejajar dengan
ini juga, artikel ini juga bertujuan untuk mendokumentasikan
pengetahuan tradisi buru-buru sebagai warisan budaya tidak ketara
agar pengetahuan tradisi ini dapat dipelihara dan tidak hilang.

Kajian Lepas

Penggunaan gong dilihat merangkumi pelbagai aspek dan fungsi di
dalam kehidupan komuniti orang asal. Hal ini termasuklah perkhawinan,
keagamaan, ritual kematian, kebudayaan dan komunikasi.

Perkahwinan

Gong dianggap sebagai penanda kedudukan sosial sesebuah keluarga.
Dalam masyarakat Sebup, Kenyah di Sarawak gong juga dijadikan
sebagai kepala hantaran perkahwinan, memandangkan hanya keluarga
aristokrat yang memiliki gong. Hal ini kerana hanya golongan aristokrat
yang diberi keizinan untuk menggunakan gong dan barangan tembaga
sebagai hantaran perkahwinan dalam budaya masyarakat Sebup (Nur
Afifah, 2021). Selepas mempamerkan hadiah perkahwinan, upacara
diteruskan dengan pasangan pengantin duduk di atas gong duduk.
Dalam kalangan masyarakat aristokrat Sebup, pasangan pengantin
diwajibkan duduk bersebelahan di atas gong duduk semasa upacara
perkahwinan berlangsung. Pengantin lelaki akan duduk di sebelah
kanan, manakala pengantin perempuan berada di sebelah kiri gong.
Gong yang digunakan biasanya berukuran sekitar 30 inci diameter (Nur
Afifah, 2021; Ronald Yusri et a/., 2016).

Bagi masyarakat Kadazandusun fungsi gong digunakan sebagai
pemberian (hantaran) dalam perkahwinan (Tinggolongon, 2016). Di
samping itu, bagi masyarakat Sebup sebahagian suku kaum Kenyah di
Sarawak turut menjadikan gong sebagai hadiah atau hantaran yang
wajib diberikan kepada pengantin wanita dengan meletakkan gong di
barisan utama hantaran (Nur Afifah, 2021). Bagi masyarakat Rungus di
Sabah, alat muzik tradisional gong dalam dikenali sebagai Nunuk Ragang,
yang sering dimainkan semasa majlis-maijlis keramaian dan perkahwinan.
Hingga kini, etnik Rungus masih menggunakan gong tradisional kerana

20



Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradlisi

Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang
ia dianggap sebagai elemen penting dalam seni muzik tradisional mereka,
yang diwarisi secara turun-temurun sejak zaman nenek moyang
(Frenigesol Mukoi, 2024).

Sementara itu, Muhamed Syafigq dan Nur Afifah (2022)
menyatakan bagi masyarakat Murut Paluan di Sabah, menggunakan
gong dalam upacara berian (hantaran) terakhir ke rumah ibu bapa
pengantin perempuan yang dikenali sebagai Inasi. Upacara ini dimulakan
dengan paluan gong yang dijadikan sebagai isyarat kedua belah pihak
lelaki dan perempuan dalam amalan Angkikiat (pembukaan upacara
Inasi). Menurut Akhmad, et al., (2023) bagi adat masyarakat Tolaki di
Sulawesi Tenggara dalam perkahwinan menjadikan gong sebagai mas
kahwin yang turut dikenali sebagai tawa-tawa sara (gong tradisional),
kemudiannya gong tersebut diganti dengan wang (nililima/nilungga).

Keagamaan, Ritual dan kematian

Masyarakat Bajau menggunakan gong dalam Adat Balu-Balu yang
digunakan dalam upacara ritual kematian (Aina, 2024). Menurut Saleviter
(2016) bagi masyarakat Dusun Tatana menggunakan gong sebagai
Surabai iaitu muzik ensembel gong tradisional yang dimainkan khusus
dalam upacara kematian. Muzik ini hanya dipersembahkan apabila berlaku
kematian dalam komuniti Kampung Dusun Tatana di Kuala Penyu, Sabah.
Bagi masyarakat Jarai di Vietham menjadikan gong sebagai simbolik
dalam upacara mayat terakhir, fokus terhadap sub-etnik Jarai Arap. Gong
berfungsi sebagai medium pemindahan ke alam akhirat,
memperkukuhkan dimensi rohani dan simbolik dalam ritual jenazah
(Ratta, 2023).

Pada setiap upacara pengebumian masyarakat Tolaki di Sulawesi
Tenggara, gong digunakan, terutamanya pada upacara tumotabua
(menghibur keluarga dan memberi khabar duka) kepada masyarakat
Tolaki. Mendengar pukulan gong, seseorang dapat memahami bahawa
sesuatu peristiwa buruk telah berlaku terutamanya kepada mokole (Raja),
anakia (bangsawan), pembesar diraja, orang yang dihormati pada masa
dahulu dan pegawai kerajaan (Akhmad, et a/.,, 2023). Menurut Kojaing
(2019), tradisi upacara kematian yang dilakukan oleh masyarakat
Hewokloang Nusa Tenggara Timur, Indonesia menggabungkan antara
gong dengan gendang yang dikenali sebagai Waning. Gong Waning
digunakan bagi iringan muzik upacara kematian ibu bapa yang melebihi
70 tahun dan tarian perayaan kerana ini adalah satu kemestian.

21



Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah

Masyarakat ini percaya bahawa kematian adalah permulaan kehidupan
baru di dunia baru, kematian adalah perubahan tempat tinggal daripada
dunia Ata Moret (orang yang masih hidup) kepada dunia Ata Mate atau
Nitu (dunia orang mati).

Kebudayaan dan komunikasi

Gong sebagai elemen penting dalam muzik instrumental tradisional
masyarakat Cina, mencerminkan warisan budaya yang kaya dari
lembangan Sungai Huaihe. Alat muzik ini menggabungkan pengaruh
sejarah dan geografi yang unik, sekali gus memperkayakan budaya
tempatan serta menyumbang kepada pemahaman yang lebih mendalam
tentang tradisi muzik Cina kuno (Zhan, 2024). Manakala, bagi masyarakat
Cina di Jiangxi, China, gong dilihat sebagai salah satu elemen budaya
tempatan yang kaya dan pelbagai di China. Bagi Gong Musim Bunga di
Pingxiang, ini merupakan bentuk seni persembahan yang signifikan,
mengandungi konotasi sejarah dan budaya yang mendalam di rantau
tersebut, dalam konteks perkembangan masyarakat dan pertumbuhan
ekonomi, pengaruh faktor budaya tempatan, seperti bahasa, adat resam,
dan identiti budaya (Chen, 2024).

Menurut Sidom (2015), bagi suku kaum Dusun Labuk di Sabah,
menggunakan dua jenis gong sebagai peralatan muzik bagi menyambut
maijlis keramaian atau maijlis rasmi iaitu kulintangan (gong kecil) dan tiga
jenis gong (Tulakan, Tunggal dan Babandil). Di Indonesia, gong Ogung
dalam budaya Batak Toba melambangkan kebesaran, keseimbangan, dan
kitaran kehidupan yang diwakili melalui konsep geometri bulat. Ia
mencerminkan hubungan harmoni dengan alam semula jadi serta
menyampaikan nilai-nilai falsafah yang mendalam menerusi bentuk seni
dan persembahan tradisionalnya (Purba et a/., 2024). Bagi masyarakat
Suku Dawan yang dari Timur Tengah Utara Indonesia, gong digunakan
dalam tarian yang diberi nama tari gong yang dipersembahkan dalam
pelbagai acara, termasuk upacara adat dan sebagai tarian sambutan
tetamu. Di samping itu, tarian Gong juga merupakan simbol kewibawaan,
ketangguhan, keberanian, dan kejantanan seorang lelaki Suku Dawan
(Hariswari et al., 2023).

Menurut Alperson et.al, (2007), persembahan muzik yang
menggunakan gong tradisional mempunyai hubungan yang erat dengan
kepercayaan seni, keagamaan, dan falsafah, serta memainkan peranan
penting dalam kehidupan masyarakat. Identiti budaya pelbagai kumpulan

22



Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradlisi

Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang
etnik di kawasan tanah tinggi di Vietnam secara langsung terikat dengan
budaya gong mereka. Kulintang merupakan alat muzik yang terdiri
daripada beberapa gong bersaiz kecil yang berperanan sebagai lambang
warisan dan identiti dan kebudayaan masyarakat Maranao, Filipina. Alat
muzik ini mencerminkan naratif sejarah, nilai-nilai sosial, dan hubungan
erat antara muzik dengan cabaran kontemporari, khususnya dalam
konteks penghijrahan dan perubahan budaya di Filipina (Talusan, 2017).

Manakala, gong sebagai alat komunikasi dapat dilihat melalui
kajian Fitri et al., (2019), yang melihat gong sebagai satu alat tradisional
yang digunakan oleh masyarakat Benuaq sebagai simbol komunikasi.
Bunyi yang dihasilkan daripada pukulan gong berfungsi menyampaikan
mesej-mesej tertentu. Gong menyampaikan mesej melalui simbol bunyi
yang dihasilkan, di mana setiap pola pukulan memiliki makna atau
interpretasi yang berbeza. Bagi masyarakat Napan, Nusa Tenggara
Timur, Indonesia melihat Gong Timor berperanan sebagai alat
komunikasi yang digunakan bagi menyampaikan mesej semasa upacara
dan acara tertentu. Gong ini juga melambangkan kekuatan serta identiti
budaya, di samping berfungsi menyampaikan maklumat penting, seperti
amaran tentang peristiwa besar, termasuk kematian pemimpin
tradisional (Afoan Elu et a/., 2022).

Teori Interaksionisme Simbolik (Symbolic Interactionism
Theory)

Teori Interaksionisme Simbolik yang diperkenalkan oleh George Herbert
Mead (1934) menekankan kepada tiga prinsip utama iaitu makna
simbolik yang mana individu dianggap telah bertindak atau berkelakuan
berdasarkan kepada makna yang diberikan kepada simbol tertentu.
Kedua, interaksi sosial dan ketika adalah interpretasi daripada proses
pemberian makna tersebut (Griffin, 2012). Teori ini juga merupakan
interaksi manusia seperti individu dalam persekitaran sosial dengan
individu lain dengan memfokuskan kepada simbol dan makna (Husin et
al, 2021). Di samping itu menurut Efendi et al, (2024) teori
interaksionisme simbolik ini menekankan bahawa simbol membentuk
tingkah laku individu melalui makna bersama yang dicipta dalam
interaksi sosial dalam memberi tumpuan kepada minda (mind), diri
(self)y, dan masyarakat (society). Tiga prinsip pemikiran teori
Interaksionisme simbolik adalah i) Makna bagi perilaku manusia, ii)
Interaksi sosial dan iii) interpretasi daripada pemaknaan simbol (Efendi
et al, 2024). Kajian ini menggunakan teori yang dikemukakan oleh

23



Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah

George Herbert Mead (1969) dengan memfokuskan makna dalam
membentuk interaksi sosial.

Metodologi

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif iaitu temu bual mendalam
ke atas dua belas orang informan etnik Bajau yang tinggal di Kg.
Timbang Dayang, Kota Belud (rujuk Jadual 1.1) Sementara itu, menurut
Tscholl et al., (2019) dan Oranga et a/.., (2023) penyelidikan kualitatif
berkesan dalam mendapatkan maklumat khusus tentang tingkah laku,
nilai, pendapat dan konteks sosial populasi tertentu dalam memberikan
maklumat tentang sisi "manusia" sesuatu isu, iaitu, tingkah laku,
kepercayaan, pendapat, emosi dan hubungan individu berbanding
dengan memberikan nombor atau kuantifikasi. Di samping itu, konsep
ketepuan data merujuk kepada titik dalam pengumpulan data apabila
tiada maklumat baru yang timbul daripada usaha pengumpulan data
berikutnya. Bilangan temu bual yang diperlukan untuk mencapai tahap
ketepuan (saturation) data adalah di antara dua belas hingga tujuh
belas informan (Muellmann et al., 2020; Hennink et al., 2017; Francis
et al., 2010; Guest et al., 2006).

Selain itu, kajian ini menggunakan persampelan bertujuan
(purposive sampling). Persampelan bertujuan memilih kes yang kaya
dengan maklumat untuk dikajian secara mendalam dan saiz dan kes
tertentu bergantung kepada tujuan kajian (Friday & Leah 2024). Di
samping itu, Persampelan bertujuan digunakan untuk memilih
responden yang berkemungkinan besar untuk menghasilkan maklumat
yang sesuai dan berguna, ia merupakan satu cara untuk mengenal pasti
dan memilih kes yang akan menggunakan sumber penyelidikan yang
terhad secara berkesan (Campbell, 2020; Palinkas et a/., 2015; Kelly,
2010). Antara ciri-ciri yang ditetapkan dalam kajian ini adalah i)
Informan terdiri daripada komuniti Bajau, dan ii) Informan memiliki
pengalaman langsung dalam gong atau buru-buru sekurang-kurangnya
dua tahun.

24



Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradlisi
Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang
Jadual 1: Maklumat Informan

No Kod Informan Umur

1. M1 40 tahun
2. IM2 38 tahun
3. IM3 48 tahun
4. IM4 58 tahun
5. IM5 78 tahun
6 IM6 28 tahun
7 IM7 30 tahun
8. IM8 33 tahun
9 IM9 58 tahun
10. IM10 60 tahun
11. IM11 63 tahun
12. IM12 31 tahun

Sumber: Kajian lapangan, 2024

Kajian ini menggunakan enam soalan sebagai garis panduan
dalam soalan separa struktur dan dua soalan tambahan ditemui semasa
temu bual. Hal ini menurut Utibe (2020), soalan tambahan boleh ditanya
dan soalan tersebut mungkin soalan yang tidak dijangka pada awal temu
bual. Sesi temu bual ini telah diadakan mengikut masa yang disesuaikan
dengan informan bagi melakukan temu bual secara bersemuka di rumah
informan dengan ditemani oleh penduduk tempatan yang fasih
berbahasa bajau. Sesi temu bual ini telah dirakam melalui video dan
audio. Sesi temu bual ini mengambil masa lebih kurang 45 minit hingga
satu jam dan 30 minit, temu bual ini pada mulanya dimulakan dengan
sesi taklimat termasuk tajuk kajian, objektif kajian, matlamat kajian, dan
ringkasan terma dan syarat sebelum, semasa, dan selepas sesi temu
bual.

25



Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah

Selepas taklimat, sekiranya informan tidak bersetuju atau menarik
diri daripada kajian ini, pengkaji tidak akan meneruskan ke peringkat
seterusnya. Sebaliknya, mereka yang bersetuju dengan terma dan
syarat dan bersedia untuk mengambil bahagian dalam temu bual
tersebut, dikehendaki mengisi borang kebenaran dan menandatangani
borang tersebutl. Ini termasuk kebenaran untuk merakam video dan
audio semasa sesi temu bual diadakan. Selepas informan bersetuju,
pengkaji akan memulakan temu bual dengan bertanyakan soalan yang
telah disediakan dan beberapa soalan tambahan sehingga temu bual
selesai.

Semasa sesi temu bual diadakan, pengkaji akan mengambil nota
dan mendokumentasikan dengan menggunakan perakam suara dan
juga video yang diambil menggunakan telefon bimbit. Menurut Utibe
(2020), kajian qualitatif ini melibatkan pengambilan nota atau temu bual
dokumen rakaman pita. Semua data yang diperoleh akan di analisis
menggunakan kaedah analisis tematik seperti yang dicadangkan oleh
Braun dan Clarke (2019). Pengkaji akan mentranskripsikan data yang
diperoleh dan mengodkannya kepada beberapa tema utama. Analisis
tematik ini mempunyai beberapa prinsip antaranya pengekodan data,
pencarian tema, memperhalusi tema, dan pelaporan penemuan. Ini juga
melibatkan pengenalpastian dan pelaporan corak dalam data dan
kemudiannya ditafsirkan berdasarkan makna yang wujud (Naeem et a/.,,
2023; Flick, 2022; Braun & Clarke, 2019).

Hasil kajian / dapatan kajian

Etnik Bajau di bahagian pantai Barat Sabah khususnya Kota Belud
sangat sinonim dengan penggunaan gong di dalam pelbagai acara
kebudayaan mereka. Tidak terhad sebagai instrumen muzik, gong turut
dijadikan sebagai medium komunikasi yang digunakan untuk mencari
orang hilang yang mana penggunaan gong ini dimaknai dari aspek
simbol budaya sebagai perlakuan yang boleh memberikan pemahaman
kepada sesuatu perkara yang berlaku di dalam komuniti ini. Penggunaan
gong di dalam proses pencarian orang hilang ini dapat mencerminkan
sistem pengetahuan orang asal yang tidak seharusnya dipandang ringan
dan diabaikan tetapi sebaliknya dihargai dan difahami maknanya agar
salah faham terhadap perlakuan tersebut dapat dielakkan.

Daripada kajian ini didapati bahawa pemaknaan terhadap pukulan
gong dapat diperoleh daripada proses pengetahuan tradisi yang

26



Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradlisi

Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang
diperturunkan dari generasi ke generasi dan pengalaman komuniti
sehingga membentuk pemahaman bersama di dalam kelompok
komuniti tersebut. Dalam konteks pencarian orang hilang, etnik Bajau
akan menggunakan gong yang dikenali sebagai agung dan merupakan
gong yang paling besar dan tebal. Bentuk agung adalah bulat dengan
diameter bahagian atas adalah 36 cm dan bawah 32 cm. Bahagian atas
agung ini pula dilekukkan menjadi bonggol dengan diameter 7.5 cm dan
ketinggian 2.5 cm (lihat Rajah 1.1) yang berfungsi sebagai bahagian
yang akan dipukul dengan menggunakan pemukul yang diperbuat
daripada kayu yang bahagian hujungnya dibalut dengan menggunakan
lilitan susu pokok getah yang telah kering. Etnik Bajau menggunakan
agung dalam buru-buru disebabkan bunyi yang dihasilkan oleh agung
adalah bernada besar dan lebih kuat berbanding dengan gong-gong
yang lain.

(2) Kepingan rink membulat dan segi

empat tepat / \
Bonggol
— ——pDaun

— —

(e} Plat atas dan daun gong '\‘-\_h_____/‘/
disamnbung, dicat dan nada bunyi {b) Pembentukan plat atas dan
dilarasksn. o

daun gong

Rajah 1: Bentuk Agung
Sumber: Ronald et al., (2016)

Bunyi yang dihasilkan daripada pukulan agung dapat didengar
dari jarak yang jauh dengan anggaran jarak melebihi 500 meter. Semasa
buru-buru dilakukan, etnik Bajau biasanya akan memanggil individu
yang memiliki kepakaran dalam membuat pukulan gong agar irama
pukulan bagi orang hilang dapat dimainkan dengan sempurna sehingga
sesiapa sahaja yang mendengar pukulan ini akan terus faham dan

27



Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah

memahami maksudnya walaupun berada pada jarak yang jauh daripada
tempat kejadian. Ini diperkukuhkan dengan pandangan informan.

“...kami guna gong kami panggil agung kalau sini yang
besar tu selalu yang kami guna...bunyi dia kuat tu boleh
dengar sampai sanaaa...kalau dengar sudah ketukan tu
kau tau sudah tu ertinya ada la tu orang hilang...” (IM5,
78 tahun).

Keadaan ini secara tidak langsung telah menjadi simbol kepada
penyampaian maklumat yang pada akhirnya menjadi intepretasi makna
yang difahami oleh semua ahli dalam kelompok komuniti Bajau
sepertimana yang ditegaskan dalam teori interaksi simbolik.

Agung akan dipukul di sekitar kawasan tempat yang dipercayai
sebagai tempat bermulanya individu tersebut hilang dan dipukul secara
terus di sekitar kawasan tersebut sambil diperluaskan pencariannya oleh
beberapa orang komuniti. Tempoh masa pukulan ini tidak terhad dan
akan dipukul daripada pagi sehingga malam dan berlarutan sehingga
orang yang hilang tersebut dijumpai. Pada kebiasaannya, orang
kampung akan mula berkumpul dan seterusnya mendirikan khemah
atau penempatan tidak kekal sebagai tempat beristirahat di kawasan
tersebut bagi memastikan pencarian orang hilang tersebut dilakukan
dengan usaha semaksimum yang boleh. Ini diperkukuhkan dengan
pandangan informan:

"...kalau sudah tau ada orang hilang tu kami mula sudah
tu pigi sana...nanti ada yang pandai pukul tu gong kena
panggil supaya dia boleh pukul tu gong di tempat orang
tu hilang...kena pukul jak tu gong banyak kall...ada yang
sampail betidur di sana buat khemah-khemah lagi sampai
Jjumpa orang tu...” (IM2, 38 tahun).

Teori interaksi simbolik sangat menekankan kepada makna simbol
yang diberikan ke atas sesuatu perkara dan dapat memicu perlakuan
sedar komuniti untuk bertindak sesuai dengan matlamat yang diinginkan
oleh komunitinya. Jika dilihat berdasarkan kepada teori interaksi
simbolik, pukulan gong yang dihasilkan daripada agung, memiliki kode
komunikasi tertentu yang terhasil daripada jenis pukulan yang
dimainkan sehingga membolehkan ianya ditafsir dengan satu makna
iaitu pemberitahuan kepada komuniti bahawa pada masa tersebut ada
berlaku kesusahan di kampung mereka yang melibatkan orang hilang.

28



Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradlisi

Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang
Setelah simbolik pukulan ini difahami, komuniti Bajau mula berkumpul
di tempat kejadian dan membantu dalam pencarian tersebut. Ini seperti
yang ditegaskan oleh informan:

“...kalau dengar sudah ketukan tu kau tau sudah tu
ertinya ada orang hilang...na bekumpul la sudah sana tu
sebab mau tau siapa yang hilang...selalu banyak jak
orang tu di sana bekumpul tolong-tolong cari” (IM6, 28
tahun).

Dalam teori interaksi simbolik tindakan ini merupakan tindakan
kolektif yang mana makna yang dikongsi bersama daripada pukulan
agung telah menyebabkan interaksi sosial berlaku sehingga pada
akhirnya komuniti akan bertindak berdasarkan makna yang mereka
fahami. Daripada pandang dunia etnik Bajau, disebabkan makna
pukulan agung dikongsi bersama dalam ahli komuniti, maka orang yang
hilang juga secara tidak langsung turut memahami makna tersebut dan
etnik Bajau percaya bahawa sekiranya individu yang hilang tersebut
mendengar pukulan agung tersebut, individu tersebut akan berusaha
untuk mengikuti arah bunyi pukulan tersebut. Keadaan ini menjelaskan
bahawa selain daripada simbol pemberitahuan kepada komuniti
terhadap apa yang berlaku ia secara tidak langsung juga turut menjadi
medium komunikasi secara non verbal di antara individu yang hilang
dan pencari. Ini seperti yang ditegaskan oleh informan:

"...jadi ketuk tu gong supaya dia dengar kita cari dia...jadi
kalau dia dengar dia pun balik ikut bunyi tu gong
dimana...sebab dia pun sudah sesat jadi ni bunyi boleh
jadi tunjuk arah supaya dia tau mana mau pigi balik...ini
macam juga panggil balik semangat dia sebab kadang-
kadang yang hilang ni sebab ada benda halus yang kasi
tapuk dia...” (IM5, 78 tahun).

Tidak dinafikan bahawa dalam misi pencarian orang hilang, etnik
Bajau yang juga sinonim sebagai salah satu etnik yang beragama Islam
telah menggabungkan pengetahuan tradisi mereka melalui kaedah
buru-buru dengan ajaran agama Islam iaitu penggunaan bunyi agung
yang diselitkan dengan laungan bacaan azan di kawasan orang hilang
tersebut. Ini kerana, etnik Bajau percaya bahawa orang hilang kadang
kala tidak hanya sesat secara sendirinya tetapi juga boleh disebabkan
oleh faktor gangguan makhluk halus yang dipercayai dengan sengaja

29



Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah

menyebabkan individu tersebut disembunyikan sehingga orang lain
tidak boleh melihat dirinya. Ini seperti yang dinyatakan oleh informan:

“..ini macam juga panggil balik semangat dia sebab
kadang-kadang yang hilang ni sebab ada benda halus
yang kasi tapuk dia...” (IM5, 78 tahun).

Laungan azan dan bunyi agung dianggap sebagai satu integrasi
yang sangat penting kerana kedua-dua cara ini dapat menyokong antara
satu dengan lain bagi mempercepatkan lagi proses pencarian orang
hilang. Ini diperkukuhkan dengan pandangan informan:

"...kalau kami sekarang kami kasi campur tu dengan kasi
azan di tempat tu kalau ndak lambat lagi tu mau
Jjumpa...lepas kasi azan kasi bunyi tu gong jadi dia dengar
dia tau...mau buka juga laluan untuk orang hilang tu
sebab kebanyakkan sebab kena tapuk oleh mahkluk
halus...kasi pukul tu gong jadi tau ada orang cari...”
(IM11, 63 tahun).

Perbincangan

Setiap pukulan gong yang dimainkan oleh etnik Bajau di dalam
kehidupan mereka memberi makna budaya yang tersendiri dan dikongsi
oleh ahli komunitinya. Gema gong biasanya dapat didengar ketika ia
dimainkan oleh masyarakat yang berfungsi sebagai tanda atau simbol
komunikasi (Fitri et al, 2019). Pemaknaan simbol budaya di dalam
setiap perlakuan etnik Bajau menjadi simbolik kepada kepatuhan dan
juga keakraban di dalam komuniti tersebut sehingga menjadikan setiap
perlakuan tersebut mengandungi makna dan membawa kepada
interaksi sosial di kalangan mereka.

Menurut Oscar et al., (2023) upacara adat yang melibatkan gong
menjadi alat komunikasi dengan alam supernatural iaitu berbicara
dengan nenek moyang, roh-roh alam, dan makhluk roh lainnya yang
tinggal di pegunungan, sungai, dan hutan. Disebabkan ini juga, bunyi
yang terhasil daripada pukulan agung dipercayai memiliki daya penarik
yang boleh menyebabkan orang yang hilang tersebut menyedari situasi
yang berlaku kepada dirinya dan seterusnya membantu dirinya untuk
pulang dan menjadikan bunyi agung sebagai penunjuk arah mereka.

30



Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradlisi

Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang

Melalui variasi pukulan yang dimainkan oleh etnik Bajau juga

mencerminkan kekayaan budaya dan juga pengetahuan tradisi yang

sangat bermakna dan penting untuk dipelihara. Daripada konteks

pencarian orang hilang dengan menggunakan kaedah buru-buru ini

memperlihatkan bahawa orang asal memiliki teknologi mereka yang

sendiri dalam mengawal atur dan seterusnya menyelesaikan krisis yang
mereka hadapi.

Pukulan gong yang dipukul telah memberikan makna dengan
membawa mesej tertentu yang dapat difahami walaupun ianya tidak
melibatkan interaksi secara verbal namun masih berupaya untuk
mewujudkan komunikasi dua hala yang pada akhirnya membawa
kepada komunikasi yang lebih berkesan. Menurut Ronald Yusri et al.,
(2016) dan Rosnah Nining et al/, (2018) gong juga boleh digunakan
sebagai alat komunikasi melalui variasi paluan dan penghasilan bunyi
yang membawa kepada mesej tertentu.

Justeru, dalam teori interaksi simbolik ia secara tidak langsung
telah memberi penekanan bahawa setiap perlakuan individu di dalam
komuniti pada dasarnya adalah hasil interaksi yang berlaku di dalam
komuniti Bajau dalam memaknai pukulan agung untuk mencari orang
hilang sehingga ahli-ahli komuniti ini telah berinteraksi secara sedar dan
bertindak secara bersama-sama untuk berkumpul dan melakukan
pencarian tersebut. Ini dapat disimpulkan melalui Rajah 1.2:

Interaksi Simbolik melalui

buru-buru
T
™,
™,
™
™,
] y | \ . Society
_ ) Mind ] F * Berninteraksi secara sedar dan
Etnik Bajau _memb.ent'uk fikiran | bertindak secara bersama untuk
mefek_a }_15311 daripada proses melakukan pencarian berdasarkan
sosialisasi makna yang dipersetujui bersama
¥
Self

Pukulan agong dimaknai
dengan makna yang dikongsi
bersama sejajar dengan
perlakuan

Rajah 2: Interaksi Simbolik Melalui Buru-Buru
Sumber: Kajian lapangan, 2024

31



Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah

Kesimpulan

Buru-buru menjadi salah satu daripada pengetahuan tradisi etnik Bajau
yang masih diaplikasikan sehingga hari ini sebagai satu kaedah yang
digunakan untuk mencari orang hilang. Tidak dinafikan bahawa arus
kemodenan dan bantuan daripada pihak kerajaan khususnya anggota
keselamatan banyak membantu dalam pencarian orang hilang, namun
etnik Bajau masih utuh dalam mengekalkan tradisi mereka kerana
percaya bahawa buru-buru masih relevan dan berupaya untuk
membantu pencarian tersebut.

Penghargaan

Penghargaan ini ditujukan kepada etnik Bajau di Kg. Timbang Dayang
Kota Belud atas kerjasama dan perkongsian sepanjang kutipan data
dilakukan.

Senarai Rujukan

Buku dan Jurnal

Afoan Elu, A. R, Ama, A. B., & Kian, M. (2022). Communication
Functions of the Timor Gong in Napan Village Community.
Ekspresi Seni: Jurnal Ilmu Pengetahuan dan Karya Seni, 24(1),
83-98.

Akhmad, M., Syahrun, Basrin, M., Marwati, & Hayari. (2023). Karandu
(Gong): History, Functions, and Symbols in the Life of the Tolaki
People in 17th -20th Century Southeast Sulawesi. Indonesian
Historical Studjes. 7(1). 1-21.

Alperson, P, Nguyen Chi Bén, & To Ngoc Thanh. (2007). The Sounding
of the World: Aesthetic Reflections on Traditional Gong Music of
Vietnam. The Journal of Aesthetics and Art Criticism. 65(1). 11—
20. http://www.jstor.org/stable/4622206.

Braun V., Clarke V. (2019). Reflecting On Reflexive Thematic Analysis.
Qualitative Research In Sport, Exercise And Health. 11(4). 589—
597. https://doi.org/10.1080/2159676x.2019.1628806.

Campbell, S., Greenwood, M., Prior, S., Shearer, T., Walkem, K., Young,
S., Bywaters, D., & Walker, K. (2020). Purposive sampling:
complex or simple? Research case examples. Journal of research
in nursing.: JRN. 25(8). 652—-661.

32


http://www.jstor.org/stable/4622206

Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradlisi
Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang

Chen, L. (2024). The Influence of Local Cultural Factors on the
Development of Pingxiang Spring Gongs -Based on the
Perspective of Symbiosis Theory. International Journal of
Religion. 5(11). 8177-8186. https://doi.org/10.61707/e14sca95.

Chen, N. (2023). VR System Application In The Inheritance Of Intangible
Cultural Heritage Gongs And Drums Based On Video Simulation.
Soft Computing. 28. 69-85. https://doi.org/10.21203/rs.3.rs-
2650653/v1.

Efendi, E., Fadila, F, Tarigq, K., Pratama, T., & Azmi, W. (2024).
Interaksionisme Simbolik dan Prakmatis. Da‘watuna: Journal of
Communication and Islamic Broadcasting. 4(3). 1088-1095.
https://doi.org/10.47467/dawatuna.v4i3.514.

Francis, J.J., Johnston, M., Robertson, C., Glidewell, L., Entwistle, V.,
Eccles, M. P, & Grimshaw J.M. (2010). What Is Anadequate
Sample Size? Operationalising Data Saturation for Theory-Based
Interview Studies. Psychology and Health. 25(10). 1229-1245.9.

Fitri, H., Sugandi, Ghufron. (2019). Makna Gong Sebagai Media
Komunikasi bagi Suku dayak Benuaq di Kampung Lambing
Kecamatan Muara Lawa Kabupaten Kutai Barat. eJournal Iimu
Komunikasi. 7(1). 1-15.

Flick U. (2022). The Sage Handbook of Qualitative Research Design.
Sage.

Friday, N., & Leah, N. (2024). Types of Purposive Sampling Techniques
with Their Examples and Application in Qualitative Research
Studies. British Journal of Multidisciplinary and Advanced
Studlies: English Language, teaching, Literature, Linguistics &
Communication. 5(1). 90-99.

Griffin, E. M. (2012). A First Look at Communication Theory, 8th Ed.
McGraw Hill.

Gues,t B., Bunce, A., & Johnson, L. (2006). How Many Interviews Are
Enough? An Experiment with Data Saturationand Variablility.
Field Methods. 18(1). 59-82.

Hariswari, K. P., Ceunfin, F., & Amasanan, Y. D. (2023). Symbolic Meaning
of Costumes and Property Gong Dance of The Dawan
Tribe Nansean Village. Ekspresi Seni: Jurnal IImu Pengetahuan
dan Karya Seni. 24 (1), 20-33.

Hennink, M. M., Kaiser B. N., Marconi, V. C. (2017). Code Saturation
Versus Meaning Saturation: How ManylInterviews Are Enough?
Qualitative Health Research. 27(4). 591-608.10.

Husin, S. S., Ab Rahman, A. A.,, & Mukhtar, D. (2021). The Symbolic
Interaction Theory: A Systematic Literature Review of Current

33


https://doi.org/10.21203/rs.3.rs-2650653/v1
https://doi.org/10.21203/rs.3.rs-2650653/v1

Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah

Research. International Journal of Modern Trends in Social
Sciences. 4 (17). 113-126.

Kelly S. (2010). Qualitative interviewing technigues and styles. In:
Bourgeault 1, Dingwall R, de Vries R. (eds) The Sage Handbook
of Qualitative Methods in Health Research. Sage Publications.

Kojaing, K. (2019). The Meaning of Gong Waning Music Spirituality in
the Community Death Ritual of Sikka District. 7he 1st Conference
of Visual Art, Design, and Social Humanities (CONVASH).
http://doi.org/10.4108/eai.2-11-2019.2294937.

Muhamed Syafig, S., & Nur Afifah, V. A. (2022). Amalan Angkikiat
masyarakat Murut Paluan di Sabah. Malaysian Journal of Society
and Space. 18(2). 75-89. https://doi.org/10.17576/ge0-2022-
1802-06.

Muellmann, M., Brand, T., Jirgens, D., Gansefort, D., & Zeeb, H. (2020).
How Many Key Informants Are Enough? Analysing the Validity of
the Community Readiness Assessment. Research Square. 1. 1-9.
ttps://doi.org/10.21203/rs.3.rs-79360/v1.

Naeem, M., Ozuem, W., Howell, K., & Ranfagni, S. (2023). A Step-by-
Step Process of Thematic Analysis to Develop a Conceptual
Model in Qualitative Research. International Journal of
Qualitative Methods. 22.

Nur Afifah, V., A. (2021). Gong dalam kehidupan golongan aristokrat
Sebup, Kenyah di Sarawak. Malaysian Journal of Society and
Space. 17 (2). 286-297.

Oranga, J. & Matere, A. (2023). Qualitative Research: Essence, Types,
and Advantages. Open Access Library Journal. 10: e11001.
https://doi.org/10.4236/0alib.1111001.

Oscar, O. Y., Syam, C., Widyatama Putra, Z. A., & Sagala, M. D. (2023).
Gong dan Mantra sebagai Simbol Komunikasibagi Masyarakat
Dayak Kalimantan Barat. Jurnal Ideas, Pendidikan, Sosial, dan
Budaya. 9(4). 1125-1134.

Palinkas, L.A., Horwitz, S.M., Green, C.A, Wisdom, J. P,, Duan, N., &
Hoagwaood, K. (2015). Purposeful Sampling for Qualitative Data
Collection and Analysis in Mixed Method Implementation
Research. Adm Policy Ment Health. 42. 533-544.
https://doi.org/10.1007/s10488-013-0528-y.

Pugh-Kitingan, J., Hussin, H. & Baptist, J. J. (2009). Symbolic
Articulation of Interactions between the seen and The Unseen
through Gong Music and Dance in the Lotud Mamahui Pogun.
Borneo Research Journal. 3. 221-237.

Purba, R. R., Tambunan, H., Simanjuntak, R. M. (2024). Eksplorasi Alat
Music Ogung Batak Toba Terhadap Konsep Geometri Lingkaran.

34



http://doi.org/10.4108/eai.2-11-2019.2294937
https://doi.org/10.17576/geo-2022-1802-06
https://doi.org/10.17576/geo-2022-1802-06

Buru-Buru sebagai Medium Komunikasi Tradlisi

Etnik Bajau dalam Misi Pencarian Orang Hilang
SEPREN: Journal of Mathematics Education and Applied. 5(2).
96-103. https://doi.org/10.36655/sepren.v4il.

Ratta, V.D. (2023). On the Threshold between Different Worlds: The
Symbolic Role of Gongs in the Final Mortuary Ritual of the Jarai
(Central Highlands of Vietnam). Asian Music. 54(1). 120-144.
https://dx.doi.org/10.1353/amu.2023.0005.

Ronald Yusri, B., Jedol, D., Losuyun @ Juhilim, T. (2016). Teknologi
Pembuatan Gong di Kudat Sabah. Seminar Penulis Etnik
Serantau.

Rosnah Nining, S., Ronal Yusri, B., & Mohd Hafizuddin, H. (2018). Kajian
Etnosains Ciri-Ciri Dimensi Fizikal Gong dan Frekuensi Bunyi
Ensemble Tuaran. Seminar Kebangsaan Bahasa, Budaya dan
Sastera Masyarakat Kadazan Dusun. IPG Kampus Kent, Tuaran.

Saleviter, A. (2016). The Functions of Gong Ensemble Music in Death
Rituals of The Dusun Tatana. Universiti Teknologi Mara.

Talusan, M. (2017). Review of the book Kulintang: Gong Music from
Mindanao in the Southern Philippines (2011, 23 minutes) and
Maranao Culture at Home and in the Diaspora (2012, 33
minutes). Asian Music. 48(1). 135-139.

Tscholl, D. W., Handschin, L., Rdssler, J., Weiss, M., Spahn, D. R., &
Nothiger, C. B. (2019). It's not you, it's the design — common
problems with patient monitoring reported by anesthesiologists:
a mixed qualitative and quantitative study. BMC anesthesiology.
19(1). 87. https://doi.org/10.1186/s12871-019-0757-z.

Utibe T. (2020). Impacts of Interview as Research Instrument of Data
Collection in Social Sciences. Journal of Digital Art & Humanities.
1. (1). 15-24. https://doi.org/10.33847/2712-8148.1.1_2.

Wiyati, W. S., Saptono, & Raharip, A. Gong dalam Budaya Masyarakat di
Indonesia. Journal of Music Science, Technology, and Industry.
6 (1).

Zhan, H. (2024). Research on the Composition and Social value of Gongs
and Drums in Huaihe River Basin of Anhui Province. Journal of
Education and Educational Research. 9(3). 211-213.

Latihan Ilmiah
Frenigesol Mukoi. (2024). Kajian Teknik-Teknik Pembuatan Alat Muzik
Tradisional Gong Bagi Suku Kaum Etnik Rungus di Kg Sumangkap

35


https://doi.org/10.36655/sepren.v4i1

Aisah Hossin & Mohd Hanafi Jumrah

Matunggong, Kudat Sabah. Final Year Project thesis, Universiti
Malaysia Kelantan.

Laman Sesawang

Berita Harian. (2016). Gong Pelengkap Tradisi Perkahwinan. Dipetik dari
https://www.bharian.com.my/bhplusold/2016/02/126456/gong-
pelengkap-tradisi-perkahwinan.

Berita Harian. (2015). Kulintangan, Gong Dimainkan Serentak. Dipetik
dari www.bharian.com.my/bhplus-old/2015/05/52416/kulintan
gan-gong-dimainkan-serentak.

Aina Musa. (22 November 2024). Ketahui Adat Balu-Balu, Tradisi
Pemukulan Gong Dalam Ritual Kematian Etnik Bajau. Dipetik dari
https://www.iloveborneo.my/adat-balu-balu-ritual-kematian-
etnik-bajau/.

36


https://www.bharian.com.my/bhplusold/2016/02/126456/gong-pelengkap-tradisi-perkahwinan
https://www.bharian.com.my/bhplusold/2016/02/126456/gong-pelengkap-tradisi-perkahwinan
http://www.bharian.com.my/bhplus-old/2015/05/52416/kulintan
https://www.iloveborneo.my/adat-balu-balu-ritual-kematian-etnik-bajau/
https://www.iloveborneo.my/adat-balu-balu-ritual-kematian-etnik-bajau/

