Jurnal Borneo Akhailogia (Warisan, Arkeologi & Sejarah), Disember 2025, Vol.10 (1), him.83-96
e-ISSN: 2600-8726© Rosmah Derak, Saidatul Nornis Hj. Mahali & Noorafini Kassim
https://jurcon.ums.edu.my/ojums/index.php/JBA/

NUNUK RAGANG SEBAGAI SIMBOL IDENTITI ETNIK DUSUN
DALAM CERITA RAKYAT SABAH “"KISAH AYAM SAKTI DAN
TEMPAYAN” KARYA KUNIAH@ANTHONIA GILUNG
Nunuk Ragang as a Symbol of Dusun Ethnic Identity in Sabah Folklore:
Kisah Ayam Sakti dan Tempayan by Kuniah@Anthonia Gilung

Rosmah Derak!
Saidatul Nornis Hj. Mahali?2
Noorafini Kassim?

L.283pysat Penataran IImu dan Bahasa, Jalan UMS, 88400 Kota Kinabalu,
Sabah
*Corresponding author: rosmah@ums.edu.my

Dihantar: 26 Mac 2025 / Penambahbaikan: 24 Julai 2025
Diterima: 1 November 2025 / Terbit: 31 Disember 2025

Abstrak

Cerita rakyat Sabah yang menghimpunkan pelbagai bentuk kearifan
tempatan milik kaum peribumi Sabah sudah banyak diterbitkan di
pasaran. Kisah Ayam Sakti dan Tempayan karya Kuniah@Anthonia
Gilung adalah salah satu contoh cerita rakyat tentang asal-usul etnik
Dusun yang dipercayai berasal dari Nunuk Ragang. Kepercayaan ini
menjadi lambang dan identiti yang dipercayai oleh etnik Dusun sehingga
ke hari ini. Oleh itu, kertas kerja ini bertujuan untuk menganalisis
bagaimana Nunuk Ragang itu telah menjadi simbol etnik Dusun yang
sangat akrab dengan alam sekitar dan semangat kekitaan yang sangat
kukuh antara satu sama lain. Kajian tekstual dan pembacaan rapi akan
digunakan untuk menganalisis cerita rakyat ini. Dapatan kajian
menunjukkan bahawa kepercayaan terhadap cerita Nunuk Ragang
bukan hanya dianggap sekadar mitos tetapi lebih kepada falsafah dan
pandangan hidup mereka. Kepercayaan animisme sudah sebati dengan
diri mereka dan menganggap bahawa alam semula jadi mempunyai roh
atau semangat yang perlu dihormati oleh manusia. Selain itu, semangat
gotong royong dan saling hormat menghormati sangat menebal dalam
diri mereka yang berkekalan sehingga ke hari ini. Impak kepada kajian
ini menunjukkan bahawa cerita rakyat Sabah sangat penting untuk
didokumentasikan sama ada dalam bentuk penulisan kreatif mahupun



Rosmah Derak, Saidatul Nornis Hj. Mahali & Noorafini Kassim

penulisan yang bersifat ilmiah agar kepercayaan dan pegangan etnik
Dusun sentiasa diingati oleh generasi pada masa kini.

Kata Kunci : Nunuk Ragang, Mitos, Animisme, Etnik Dusun,
Cerita Rakyat

Abstract

Sabah folklore, which compiles various forms of indigenous wisdom
belonging to the native communities of Sabah, has been extensively
published. Kisah Ayam Sakti dan Tempayan by Kuniah@Anthonia Gilung
is one such example, narrating the origin of the Dusun ethnic group,
believed to have originated from Nunuk Ragang. This belief remains a
significant symbol and identity marker for the Dusun people today. This
paper explores how Nunuk Ragang has become a cultural emblem of
the Dusun ethnic identity, emphasizing their deep connection with
nature and strong communal bonds. A textual analysis and close reading
approach employed to examine this folklore. The findings reveal that
the Nunuk Ragang narrative is not merely perceived as a myth but as a
guiding philosophy and way of life. Animistic beliefs are deeply
embedded in their worldview, reflecting the idea that nature possesses
spirits deserving of human respect. Furthermore, the values of mutual
cooperation and respect remain integral to their culture and continue to
thrive. This study underscores the importance of documenting Sabah
folklore, both in creative and academic writings, to preserve the beliefs
and traditions of the Dusun ethnic group for future generations.

Keywords : Nunuk Ragang, Myth, Animism, Dusun Ethnic
Group, Folklore

Pengenalan

Setiap lapisan masyarakat mempunyai hasil kesusasteraan mereka yang
memberi gambaran hidup anggota masyarakat tersebut sama ada
dalam aspek kepercayaan, adat istiadat, pegangan hidup, cara hidup
dan budaya yang diamalkan. Di negeri Sabah, setiap etnik berperanan
penting dalam usaha pemuliharaan dan pendokumentasian hasil sastera
rakyat masing-masing agar warisan nenek moyang mereka tidak lenyap
dari ingatan masyarakat pendukungnya dan kekal terpelihara sepanjang
zaman. Cerita rakyat yang berakar dari tradisi lisan ini merupakan

84



Nunuk Ragang sebagai Simbol Identiti Etnik Dusun dalam Cerita Rakyat

Sabah "Kisah Ayam Sakti dan Tempayan” Karya Kuniah@Anthonia Gilung

warisan nenek moyang yang menjadi pegangan dan kepercayaan etnik
Dusun yang tinggal di Sabah sehingga ke hari ini.

Istilah Dusun sebenarnya adalah daripada bahasa Melayu-Brunei
(dan bahasa Jawa-kuno) yang merujuk kepada kebun. Istilah ini
dipercayai digunakan oleh orang Brunei untuk merujuk penduduk
Borneo yang tinggal di pedalaman dan menjalankan aktiviti pertanian
sekitar abad ke-15. Dari sudut sejarah, istilah Dusun telah wujud
beberapa tahun sejak komuniti ini berhijrah dari pesisir pantai ke
pedalaman. Beberapa ratus tahun kemudian, istilah ini telah digunakan
secara rasmi dalam banci penduduk untuk merujuk kepada komuniti
yang menjalankan aktiviti pertanian (Saimin Ginsari, 2022: 7-11). Istilah
Dusun dan Kadazan yang membentuk istilah Kadazandusun pernah
menimbulkan isu etnisti dan menjadi perbincangan dalam kalangan
pemain politik (Johnatan Jolius, 2023). Namun begitu, perbincangan
demi perbincangan yang dilakukan berjaya mendapat titik temu apabila
Kadazandusun Cultural Association (KDCA) mencapai kata sepakat
untuk menggunakan istilah Kadazandusun berbanding istilah Kadazan
dan Dusun kerana kedua-dua istilah ini merujuk kepada etnik yang
sama.

Terdapat juga pendapat yang mengatakan bahawa Kadazan
merujuk kepada orang yang tinggal di kawasan bandar sedangkan
Dusun adalah mereka yang tinggal di kawasan pedalaman (Bede John,
1996; Mohd. Yaakub, 1989). Etnik Dusun merupakan etnik yang
terbesar di negeri Sabah dan memiliki sub etnik antaranya Dusun
Kimaragang, Dusun Liwan, Dusun Tindal, Dusun Bundu dan Dusun
Lotud yang tinggal di beberapa daerah di kawasan Pantai Barat Sabah
dan Pedalaman Atas di Barat Sabah. Etnik ini mempunyai cerita rakyat
yang berkait rapat dengan asal usul nenek moyang mereka yang
berkaitan dengan sistem kepercayaan dan asal-usul etnik Dusun yang
pada asalnya diceritakan secara lisan sebelum cerita tersebut ditulis
semula dan diterbitkan. Budi Anto Tamring et al (2023) berpendapat
cerita asal-usul sama ada asal usul sesuatu tempat atau asal usul
keturunan pada dasarnya dikaitkan dengan unsur magis yang mungkin
kurang logik dalam pemikiran manusia biasa hamun diterima sebagai
bentuk kepercayaan anggota masyarakat tersebut. Kepercayaan kepada
mitos dan legenda ini dilihat sebagai suatu bentuk kepercayaan untuk
mengangkat nilai kebudayaan dan martabat masyarakat etnik Dusun.

Cerita tentang asal usul etnik Dusun yang dikatakan berasal dari
Nunuk Ragang telah disampaikan melalui cerita rakyat Sabah berjudul
Kisah Ayam Sakti dan Tempayan karya pengarang wanita Sabah,

85



Rosmah Derak, Saidatul Nornis Hj. Mahali & Noorafini Kassim

Kuniah@Anthonia Gilung. Penulis wanita Sabah ini menurut Asmiaty
Amat & Lokman Abdul Samad (2015) adalah penulis yang giat menulis
tentang latar budaya masyarakatnya dan budaya tempatan Sabah
khususnya budaya etnik Kadazandusun. Oleh hal yang demikian, cerita
Kisah Ayam Sakti dan Tempayan dapat dijadikan sebagai bacaan
penting untuk mengetahui serba sedikit tentang asal usul etnik Dusun
dan latar masyarakatnya yang banyak bergantung kepada alam yang
melingkungi kehidupan mereka.

Asal-Usul Nunuk Ragang

Salah satu cerita mitos asal-usul yang terkenal dalam kalangan
masyarakat Dusun ialah cerita Nunuk Ragang. Cerita Nunuk Ragang
sangat terkenal sebagai tempat bermulanya asal-usul etnik Dusun yang
menjadi kepercayaan etnik ini sehingga ke hari ini. Menurut Minah
Sintian (2023), asal usul etnik Dusun dikaitkan dengan cerita legenda
Nunuk Ragang. Hal ini juga dibuktikan oleh sejarawan Yunus Sauman
(2000) yang mengatakan bahawa etnik Dusun berasal dari Nunuk
Ragang yang terletak di Kampung Tompios, Ranau. Dikatakan bahawa
masyarakat yang tinggal di kawasan tersebut sangat ramai yang
akhirnya menyebabkan berlakunya penghijrahan secara berperingkat
oleh ketua kumpulan etnik tersebut kerana penempatan yang sangat
padat dan sesak. Tambahan pula terdapat serangan penyakit yang
melanda kawasan tersebut selain masalah kebuluran yang berlaku pada
ketika itu. Perpindahan ini telah mengakibatkan etnik Dusun tersebar di
merata tempat khususnya di kawasan yang berbukit antaranya Ranau,
Tambunan, Tamparuli, Tuaran, Kota Belud, Keningau, Telupid, Kota
Marudu dan Penampang.

Dayu Sansalu (2017:8) menjelaskan selepas penghijrahan
pertama masyarakat Kadazandusun dari Nunuk Ragang, nama suku
setiap kelompok masyarakatnya diambil daripada nama kampung,
pokok dan sempena keadaan penempatan mereka. Fee & On, (2012)
dalam kajian mereka juga menyebut bahawa etnik Dusun mempunyai
kebiasaan yang unik apabila sering memberikan nama kepada sesuatu
tempat atau sesuatu benda. Nama yang diberikan pula mengandungi
maksud yang tersirat bagi masyarakat tersebut. Saimin Ginsari (2022:
60) menjelaskan dalam konteks sejarah, kemunculan Nunuk Ragang
sebagai penempatan terbesar komuniti Dusun membuktikan bahawa
etnik ini boleh hidup bermasyarakat walaupun tidak mempunyai struktur
pentadbiran yang jelas di Nunuk Ragang selama beratus tahun.

86



Nunuk Ragang sebagai Simbol Identiti Etnik Dusun dalam Cerita Rakyat
Sabah "Kisah Ayam Sakti dan Tempayan” Karya Kuniah@Anthonia Gilung
Kehidupan yang harmoni ini menunjukkan bahawa komuniti yang
menetap di Nunuk Ragang hidup aman dan damai dan hanya berpegang
kepada kepercayaan labus (animisme) dan adat yang bersandarkan
kepercayaan kepada bobolian dan ketua komuniti atau ketua kampung.

Objektif Kajian

Kajian ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana cerita asal-usul etnik
Dusun ini dapat menjadi simbol etnik yang sangat akrab dengan alam
dan membentuk semangat kekitaan yang kukuh antara mereka.

Sorotan Kajian

Etnik Dusun terkenal dengan kepercayaan terhadap Nunuk Ragang atau
pokok ara merah yang dikatakan sebagai tempat asal bermulanya
keturunan mereka. Kebanyakan kajian yang ditemui tentang teori
kedatangan kaum Kadazandusun menjurus kepada kepercayaan nenek
moyang warisan zaman berzaman yang dikatakan berasal dari Nunuk
Ragang. Kajian tentang teori ini menjadi sandaran kepada para pengkaji
khususnya yang berkaitan dengan warisan budaya, adat dan
kepercayaan etnik Dusun. Dalam cerita rakyat atau tangon-tangon
dalam bahasa etnik Kadazandusun, cerita Nunuk Ragang dalam Kisah
Ayam Sakti dan Tempayan yang mengisahkan tentang asal usul etnik
Dusun belum ditemui. Kajian sebelum ini lebih tertumpu kepada
kepercayaan, simbolik tugu Nunuk Ragang sebagai suatu simbol identiti
etnik yang wajar dipelihara dan koleksi cerita rakyat etnik Kadazandusun
yang terhimpun dalam Buku Himpunan Cerita Kadazandusun yang
berkisar kepada sikap masyarakat Kadazandusun.

Kajian tentang kepercayaan terhadap mitos asal-usul etnik
Dusun yang dikatakan berasal dari Nunuk Ragang telah disentuh secara
ringkas oleh Minah Sintian (2023) yang percaya bahawa etnik ini sering
dikaitkan dengan cerita legenda Nunuk Ragang dalam kepercayaan dan
pandangan dunia mereka. Kepercayaan kepada animisme ini
menunjukkan etnik Dusun masih berasimilasi dengan kepercayaan
tradisional yang percaya kepada semangat alam sekitar, roh, dan benda
ghaib yang tidak boleh dilihat dalam pandangan mata kasar manusia.
Mereka juga percaya bahawa hanya bobolian (pakar perbomohan) yang
dapat berinteraksi dan melihat alam ghaib tersebut. Pandangan bahawa
etnik Dusun berasal dari Nunuk Ragang ini turut disokong oleh

87



Rosmah Derak, Saidatul Nornis Hj. Mahali & Noorafini Kassim

sejarawan Yunus Sauman (2000) yang mengesahkan perkara tersebut
dan dikatakan etnik Dusun berasal dari Nunuk Ragang yang terletak di
Kampung Tampios, Ranau.

Johnnatan Jolius (2023) dalam kajiannya tentang Tugu Nunuk
Ragang turut menjelaskan tentang kepercayaan terhadap Nunuk
Ragang yang menjadi simbol budaya etnik Dusun. Tugu Nunuk Ragang
yang terletak di daerah Ranau berdekatan dengan Kampung Tompios
dipercayai sebagai tapak penempatan awal masyarakat Dusun yang
dapat dijadikan sebagai simbol budaya etnik Dusun yang perlu
dipelihara dan dapat diangkat sebagai tapak warisan. Seterusnya, tugu
tersebut mampu menarik perhatian pelancong dalam dan luar negara
apatah lagi terdapat satu acara untuk mengenang Nunuk Ragang
sebagai tempat asal-usul etnik Dusun yang diadakan pada setiap tahun
yakni pada minggu pertama pada bulan Julai di daerah Ranau. Pesta
yang diberi nama Pesta Nunuk Ragang tersebut adalah simbolik kepada
kepercayaan etnik Dusun terhadap warisan nenek moyang mereka dan
upaya untuk memelihara dan melindungi tugu tersebut adalah sangat
signifikan dalam kepercayaan mereka. Daripada kajian tersebut dapat
dikatakan bahawa masyarakat Dusun masih berpegang teguh kepada
kepercayaan ini yang menjadi warisan zaman berzaman.

Kajian oleh Florina Jumil dan Norjietta Julita Taisin (2017) lebih
menjurus kepada cerita rakyat atau tangon-tangon dalam lapan buah
cerita rakyat Kadazandusun seperti Yanakanak om Rogon Gayo,
Tebuan, Maki yang Pemalas, Rumpad Nipon, Oki dan Odou, Yanakanak
dan Lintagu, Ikan Menjadi Manusia dan Bambarayon. Kesemua cerita
rakyat ini telah dibukukan dalam Buku Tinimungan Tangon
Kadazandusun atau dalam Bahasa Melayunya Himpunan Cerita
Kadazandusun (2016). Fokus utama penulis ialah tentang nilai
pendidikan yang diperoleh daripada kelapan-lapan buah cerita etnik
Kadazandusun dengan bersandarkan kepada teori pendekatan moral
dan teori formalistik. Nilai pendidikan yang boleh diperoleh daripada
cerita rakyat ini ialah nilai-nilai murni antaranya kerajinan, kasih sayang,
ketaatan kepada suami, baik hati, sabar dan menghormati orang yang
lebih tua. Nilai-nilai ini menunjukkan bahawa masyarakat Kadazandusun
sangat mementingkan nilai-nilai kebaikan dalam watak dan perwatakan
cerita rakyat yang dikaji.

Kajian Saimin Ginsari (2022) bertajuk Sejarah migrasi Dusun di
Sabah menjelaskan tentang sejarah penempatan komuniti Dusun dalam
empat bab yang memberi perhatian kepada Dusun di Pulau Borneo,

88



Nunuk Ragang sebagai Simbol Identiti Etnik Dusun dalam Cerita Rakyat
Sabah "Kisah Ayam Sakti dan Tempayan” Karya Kuniah@Anthonia Gilung
Kerajaan Brunei dan pengaruh China di Borneo, Nunuk Ragang sebagai
petempatan terbesar komuniti Dusun dan migrasi keluar komuniti Dusun
dari Nunuk Ragang. Meskipun sumber yang digunakan tidak mencukupi
namun memadai untuk dijadikan rujukan tentang perkembangan
penempatan komuniti Dusun di Nunuk Ragang. Tafsiran daripada cerita
rakyat turut digunakan dan disokong oleh dokumen bertulis yang sedia
ada dalam usaha mendokumentasikan sejarah migrasi etnik Dusun.
Penempatan asal yang dikatakan berasal dari Nunuk Ragang ini
disentuh oleh penulis bersandarkan cerita rakyat tentang kisah lagenda
Nunuk Ragang dan diperincikan daripada aspek sejarah yang ditemui.
Pendek kata, kajian ini adalah merupakan usaha penulis untuk
menjelaskan bagaimana berlakunya migrasi masyarakat Dusun di Pulau
Borneo.

Metodologi Kajian

Kajian ini adalah kajian kualitatif yang memberi perhatian kepada kajian
teks atau analisis teks terhadap cerita rakyat Kisah Ayam Sakti dan
Tempayan. Pembacaan rapi digunakan untuk menganalisis bagaimana
cerita ini dapat dijadikan sebagai simbol etnik Dusun yang akrab dengan
alam sesuai dengan maksud Nunuk Ragang itu sendiri (pokok ara
merah) dan membentuk semangat kekitaan dalam kalangan masyarakat
ini. Cerita rakyat ini mengandungi tiga belas bab yang terdiri daripada
Asal usul Kaum Dusun, Nunuk Ragang Diancam, Tidak Mengenang Budi,
Dendam Belum Terlerai, Pemburuan Berterusan, Tempayan,
Pengembaraan ke Nunuk Ragang, Pertembungan di Tengah Jalan, Jasa
Dikenang, Peristiwa di Pondok Tempayan, Rancangan Merebut
Tempayan, Persahabatan Terjalin dan Adat Budaya Sanjungan Budi.

Asal Usul Etnik Dusun dalam Kisah Ayam Sakti dan Tempayan

Berdasarkan kepada Kisah Ayam Sakti dan Tempayan dipercayai
bahawa Nunuk Ragang adalah sebagai tempat asal usul bermulanya
keturunan etnik Dusun. Nunuk Ragang adalah penempatan terawal
masyarakat ini yang akhirnya tersebar dari satu tempat ke satu tempat
lain akibat penghijrahan yang berlaku. Nenek moyang mereka dikatakan
bermula daripada seekor Ayam Jantan Sakti yang mempunyai kuasa luar
biasa. Ayam sebesar seekor kerbau ini dikatakan mengais tanah untuk
mencari makanan. Namun, ketika mengais tanah keluar seorang
pemuda daripada tanah yang dikais olehnya dan disusuli oleh seorang

89



Rosmah Derak, Saidatul Nornis Hj. Mahali & Noorafini Kassim

gadis yang rupawan. Ayam Jantan Sakti tersebut kemudian membela
kedua-dua manusia itu dan akhirnya dikahwinkan. Mereka adalah
manusia pertama yang membina penempatan di kawasan tersebut.
Mereka dikurniakan seorang putera dan seorang puteri yang akhirnya
beranak pinak dan jumlah mereka semakin ramai. Perkahwinan antara
pemuda dan gadis yang dijumpai oleh ayam jantan sakti itu menjadi titik
tolak kepada keturunan etnik Dusun di Sabah. Fausto Borlocco (2013:
60) juga mengatakan penjelasan tentang asal usul Dusun daripada
seorang lelaki dan perempuan yang secara tiba-tiba muncul daripada
tanah atau batu dan kemudian beranak pinak dan menghasilkan
populasi yang besar di Nunuk Ragang adalah cerita rakyat yang
menjelaskan tentang asal usul etnik Dusun di Nunuk Ragang. Namun
begitu dari sudut sejarah, Saimin Ginsari (2022: 38) mengatakan
kenyataan tersebut tidak dapat diterima kerana dari sudut disiplin
sejarah, kemunculan manusia daripada tanah atau batu tidak dapat
dibuktikan.

Berkait rapat dengan Nunuk Ragang, nunuk bermaksud pokok ara
dan ragang bermaksud merah. Pokok ini tumbuh besar di tebing sungai
Liwagu yang menjadi penempatan awal masyarakat Dusun. Mereka
sering mandi manda dan akan berteduh di bawah pokok ara dalam
keadaan tanpa pakaian. Pendek kata, pokok ara itu adalah tempat untuk
mereka bersantai setiap hari. Cahaya matahari yang memancar
menyebabkan tubuh badan mereka yang tidak ditutupi oleh pakaian itu
menyebabkan warna merah terpantul dan kerana pantulan warna
kemerah-merahan itu telah menyebabkan penempatan tersebut
dipanggil sebagai Nunuk Ragang yang bermaksud pokok ara merah.
Seterusnya ia telah menjadi simbol kepercayaan dan mitos asal usul
etnik Dusun yang dipercayai oleh mereka sehingga ke hari ini.

Dalam Kisah Ayam Sakti dan Tempayan, penghijrahan masyarakat
Dusun berlaku apabila Kampung Nunuk Ragang diserang oleh makhluk
ghaib yang bernama Ragang Taie (Tahi Merah) yang menyebabkan
berlakunya wabak penyakit di kampung tersebut. Masyarakat Dusun
yang pada mulanya hidup aman damai mulai kucar kacir akibat ancaman
tersebut. Tanaman mereka banyak yang mati dan penduduk juga
diancam dengan wabak penyakit menyebabkan mereka mula berhijrah
dan meninggalkan Nunuk Ragang bagi menyelamatkan diri. Pembukaan
penempatan baharu ini sebagaimana yang diceritakan dalam cerita
rakyat ini juga berlaku apabila Nunuk Ragang diancam oleh orang
bawah tanah yang telah mengambil alih Nunuk Ragang. Orang bawah
tanah yang dijumpai oleh penduduk Nunuk Ragang ini telah disumpah

90



Nunuk Ragang sebagai Simbol Identiti Etnik Dusun dalam Cerita Rakyat
Sabah "Kisah Ayam Sakti dan Tempayan” Karya Kuniah@Anthonia Gilung
oleh Dewa Tanah kerana perbuatan jahat mereka yang banyak
melakukan kerosakan terhadap alam sekitar. Penduduk Nunuk Ragang
telah diselamatkan oleh Ayam Jantan Sakti dengan melarikan penghulu
dan sebilangan penduduk ke kawasan lain yang menjadi pencetus
kepada peristiwa penghijrahan penduduk. Identiti Nunuk Ragang yang
telah diambil alih oleh orang bawah tanah telah menyebabkan etnik
Dusun berpecah dan tersebar dari satu tempat ke satu tempat. Identiti
masyarakat Dusun ini hilang apabila orang bawah tanah yang menghuni
Nunuk Ragang menebang pokok ara merah tersebut dan menggantikan
nama kampung Nunuk Ragang kepada kampung Tampios yang kekal
sehingga ke hari ini.

Nunuk Ragang sebagai simbol hubungan akrab dengan alam

Nunuk Ragang atau pokok ara merah telah menjadi simbol kepada
hubungan erat antara masyarakat Dusun dengan alam semula jadi.
Pembukaan Nunuk Ragang sebagai penempatan pertama mereka yang
berdekatan dengan sungai dan berbukit bukau telah mempengaruhi
corak kehidupan awal mereka. Mereka menjalankan aktiviti bercucuk
tanam, menanam padi huma, berburu di hutan dan menangkap ikan.
Kawasan tanah tinggi yang berbukit bukau dan sesuai untuk menanam
padi huma ini menyebabkan masyarakat Dusun suka tinggal di kawasan
tersebut. Hubungan yang akrab dengan alam ini dapat dilihat melalui
petikan berikut:

Kehidupan mereka bergantung pada hasil yang terdapat
di hutan dan sungai. Mereka hidup bebas, menikmati
berbagai-bagai jenis buah-buahan seperti tarap, nangka,
rambutan, durian hutan dan lain-lain lagi. Kegiatan
mereka bercucuk tanam, seperti menanam sayur, ubi
kayu dan berhuma. Selain itu, mereka juga memburu
binatang di hutan dan menangkap ikan di sungai...”
(Kuniah@Anthonia Gilung, 2018: 4).

Perpindahan penduduk Nunuk Ragang dan pembukaan tempat
baharu di kawasan berbukit yang diratakan oleh oleh Ayam Jantan Sakti
dinamakan sebagai Ranau oleh Penghulu memandangkan kawasan
tersebut mempunyai banyak lumpur. Dalam bahasa Dusun, Ranau
bermaksud lumpur. Kehidupan penduduk di sini juga bergantung
kepada kegiatan pertanian seperti bercucuk tanam, berburu dan

91



Rosmah Derak, Saidatul Nornis Hj. Mahali & Noorafini Kassim

menangkap ikan selain turut memelihara haiwan ternakan seperti ayam,
itik, kambing, lembu, kerbau dan khinzir. Begitu juga apabila berlaku
perpindahan demi perpindahan penduduk akibat gangguan daripada
kumpulan orang bawah tanah yang pernah diselamatkan oleh penduduk
Nunuk Ragang yang sentiasa mengganggu gugat kehidupan mereka.
Pembukaan tempat lain seperti Tambunan, Keningau, Apin-Apin juga
berlaku di kawasan berbukit yang diratakan dan penduduk menjalankan
kegiatan pertanian. Kegiatan pertanian ini menunjukkan cara hidup
masyarakat Dusun yang dipengaruhi oleh alam persekitaran yang
melingkungi kehidupan mereka.

Tempayan sebagai simbol pengenalan dan semangat kekitaan
masyarakat Dusun dari Nunuk Ragang

Dalam Kisah Ayam Sakti dan Tempayan, tempayan juga menjadi simbol
penting kepada masyarakat Dusun yang berasal dari Nunuk Ragang.
Mengikut kepercayaan mereka, tempayan adalah satu lagi simbol
pengenalan bahawa nenek moyang mereka berasal dari Nunuk Ragang.
Ketua Kampung Lokos di Ulu Tuaran telah bermesyuarat dengan
penduduk kampung untuk mendapatkan tempayan dari Nunuk Ragang
di Ranau. Menurutnya tempayan tersebut penting dan harus dimiliki
sebagai lambang asal-usul mereka (him. 34). Mesyuarat bersetuju
mencadangkan watak Ondu dan Pituk untuk melaksanakan
tanggungjawab tersebut:

Pak cik sangat berharap agar kalian sungguh-sungguh
bersemangat mengambil tempayan itu. Tempayan itulah
yang menjadi dasar budaya kepada bangsa kita. Maka
dengan itu, kamu harus sampai di Kampung Nunuk
Ragang mengambil salah satu tempayan sebagai
pengenalan kaum keturunan kita,” (Kuniah@Anthonia
Gilung, 2018: 36).

Tok Penghulu di Nunuk Ragang menyambut baik kedatangan
Ondu dan Pituk dan menerangkan kepada mereka tentang kepentingan
tempayan kepada masyarakat Dusun sama seperti yang dijelaskan oleh
Ketua Kampung Lokos kepada mereka. Tempayan mempunyai makna
tersendiri kepada etnik Dusun dan dipercayai sebagai lambang budaya
kepada setiap masyarakat Dusun walau di mana keberadaan mereka.
Memiliki tempayan menunjukkan simbol etnik Dusun yang mana mereka
berasal daripada nenek moyang yang sama meskipun berbeza daerah

92



Nunuk Ragang sebagai Simbol Identiti Etnik Dusun dalam Cerita Rakyat
Sabah "Kisah Ayam Sakti dan Tempayan” Karya Kuniah@Anthonia Gilung
tempat tinggal. Selain itu, tempayan ini adalah lambang kepada
semangat kekitaan atau semangat bekerjasama antara satu sama lain
yang dimiliki oleh etnik Dusun.

Tempayan-tempayan ini dikatakan memiliki semangat/roh
sehinggakan ketika diangkat oleh dua pemuda dari Kampung Bundu
(Pondou dan Luki), tempayan-tempayan ini menjadi sangat berat dan
tidak mampu diangkat oleh mereka. Kejayaan Ondu dan Pituk
membawa tempayan dari Nunuk Ragang, Ranau ke Kampung Lokos di
Ulu Tuaran adalah suatu kejayaan bagi mereka dan pondok tempayan
didirikan di kampung tersebut dengan tujuan untuk menghormati
keturunan mereka yang berasal dari Nunuk Ragang.

Untuk pengetahuan seluruh penduduk, tempayan ini
adalah di bawah jagaan kita semua. Kerana inilah satu-
satunya harta peninggalan nenek moyang yang perlu kita
pelihara sebagai dasar kebudayaan kita. Semua kita
bertanggungjawab menjaga tempayan ini. Mulai dari
sekarang hingga ke anak cucu kita...” (Kuniah@Anthonia
Gilung, 2018: 59).

Peringatan yang diberikan oleh Ketua Kampung Lokos kepada
anak-anak buahnya disambut baik oleh seluruh penduduk kampung
tersebut. Kewujudan pondok tempayan telah berjaya menyatu padukan
penduduk kampung dan semangat saling bergotong royong menjadi
amalan mereka selepas itu. Dalam erti kata lain, tempayan tersebut
telah berjaya membentuk semangat kekitaan antara anggota
masyarakat yang tinggal di kampung tersebut sekali gus berjaya
menamatkan persengketaan antara satu sama lain termasuklah
membuang tabiat memenggal kepala. Tempayan itu juga telah berjaya
membuang anasir negatif yang diamalkan oleh masyarakat Dusun pada
masa itu dan semangat kekitaan semakin kuat dan kukuh dalam setiap
tindak tanduk mereka. Kehadiran tempayan itu juga menyebabkan
Kampung Lokos semakin maju dan padi huma mereka menjadi semakin
subur dan menjadi.

Peristiwa Pondou dan Luki dari Kampung Bundu yang cuba
merampas tempayan dari Kampung Lokos menemui kegagalan apabila
tempayan tersebut mengeluarkan bunyi yang sangat menakutkan.
Bunyi tersebut sangat menggerunkan sehingga Penghulu, Ondu dan
Pituk terjaga daripada tidur dan ketiga-tiganya keluar mencari arah
bunyi tersebut. Mereka terus menuju ke pondok tempayan dan

93



Rosmah Derak, Saidatul Nornis Hj. Mahali & Noorafini Kassim

mendapati pondok tersebut telah diceroboh. Pondou dan Luki ditangkap
dan dinasihatkan oleh Ketua Kampung agar tidak lagi melakukan
perbuatan jahat tersebut. Mereka berjanji untuk berubah dan bermula
daripada peristiwa tersebut, keturunan mereka tidak akan berbalah
sebaliknya saling memaafkan dan saling hormat menghormati sesama
mereka. Tindakan ini sekali gus berjaya menyatupadukan keturunan
masyarakat Dusun tidak kira di mana mereka berada. Tempayan dari
Nunuk Ragang adalah simbol kepada perpaduan masyarakat Dusun
sebagaimana yang diketengahkan dalam cerita rakyat ini dan Kampung
Lokos dan Kampung Bundu telah menjalin hubungan yang baik sesama
mereka.

Kesimpulan

Kepercayaan kepada Nunuk Ragang bukan hanya dianggap sebagai
mitos dan lagenda sebaliknya cerita rakyat ini dianggap sebagai simbol
dan identiti masyarakat Dusun di Sabah. Kisah yang terpapar dalam
Kisah Ayam Sakti dan Tempayan ini menunjukkan Nunuk Ragang adalah
penempatan terawal etnik Dusun sebelum tersebar di merata tempat
akibat penghijrahan yang berlaku. Sungguhpun Kampung Nunuk
Ragang telah ditukar kepada Kampung Tampias oleh orang bawah
tanah yang merampas kampung tersebut daripada penduduk Nunuk
Ragang, namun ingatan masyarakat Dusun terhadap Nunuk Ragang
sebagai tempat asal usul mereka kekal dalam ingatan sehingga ke hari
ini. Penempatan mereka di kawasan berbukit yang diratakan oleh Ayam
Jantan Sakti telah mempengaruhi corak kehidupan mereka yang
bergantung kepada alam semula jadi untuk meneruskan kehidupan.
Mereka bercucuk tanam, menanam padi huma, berburu di hutan dan
menangkap ikan untuk kelangsungan hidup. Tempayan pula adalah
lambang perpaduan etnik Dusun dan lambang keturunan mereka yang
berasal dari Nunuk Ragang yang mesti dipelihara oleh etnik Dusun
walau di mana mereka berada. Cerita rakyat ini memberi impak penting
kepada masyarakat pada hari ini dalam memahami mitos asal usul
mereka khususnya masyarakat Dusun di pelusuk negeri Sabah.

94



Nunuk Ragang sebagai Simbol Identiti Etnik Dusun dalam Cerita Rakyat
Sabah "Kisah Ayam Sakti dan Tempayan” Karya Kuniah@Anthonia Gilung
Rujukan

Buku dan Jurnal

Asmiaty Amat & Lokman Abdul Samad. (2015). Sumbangan penulis
wanita dalam sejarah penulisan kreatif di Sabah. Jurnal Gendang
Alam, 5, 23-38.

Budi Anto Mohd Tamring, Veronica Petrus Atin & Nelson Justin Adeh.
(2023). Asal-usul Kampung Nelumad: Analisis dari perspektif
mitos dan legenda masyarakat Dusun di Ranau, Sabah. Malaysian
Journal of Social Sciences and Humanities (MJSSH), 8(8), 1-19.

Dayu Sansalu. (2017). Warisan sejarah Kadazan Dusun. Kota Kinabalu:
Kadazan Dusun Cultural Association (KDCA).

Fausto Borlocco. (2013). Identity and the State in Malaysia. United
Kindom: Routledge.

Fee, L. Y., & On, L. K. (2012). Investigating the Relationship between
Kadazandusun Beliefs about Paddy Spirits, Ridding in Harvest and
Paddy-related Sundait. Southeast Asia Journal of General Studies,
92-96.

Florina Jumil & Norjietta Julita Taisin. (2017). Nilai Pendidikan dalam
Tangon-Tangon Masyarakat Kadazandusun. PENDETA Journal of
Malay Language, Education and Literature, 8, 36-46.

Jolius, J. (2023). Tugu Nunuk Ragang, Ranau: Simbol Budaya dan
Kepercayaan Masyarakat Dusun. Jurnal Borneo Arkhailogia
(Heritage, Archaeology and History), &1), 169-188.

Kuniah@Anthonia Gilung. (2018). “Kisah Ayam Sakti dan Tempayan.”
Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Minah Sintian. (2023). Meneroka pandangan dunia masyarakat Dusun
tradisional dalam pelestarian alam sekitar melalui aktiviti
penanaman padi. Melayu: Jurnal Antarabangsa Dunia Melayu,
16(1), 33-56.

Mohd. Yaakub Hj. Johari. (1989). Issues in the Identification and
Classification of Indegenous Ethnic Groups in Sabah and Sarawak,
Sarawak Museum Journal, 40(60), 209-218.

Saimin Ginsari. (2022). Sejarah Migrasi Dusun di Sabah. Tuaran:
Penerbit Institut Pendidikan Guru Kampus Kent.

Tesis

Bede John. (1996). Sejarah Perkembangan Sosio-Ekonomi Masyarakat
Kadazan/Dusun di Sabah: Tumpuan kepada daerah Tambunan.
Tesis Sarjana Muda-tidak diterbitkan. Bangi:  Universiti
Kebangsaan Malaysia.

95



