
Jurnal Borneo Akhailogia (Warisan, Arkeologi & Sejarah), Disember 2025, Vol.10 (1),hlm.405-430 
e-ISSN: 2600-8726© Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih 
https://jurcon.ums.edu.my/ojums/index.php/JBA/  

 

  

 

LATAR BELAKANG SEJARAH MASYARAKAT IBAN DI SARATOK, 
SARAWAK 

Historical Background of the Iban Community in Saratok, Sarawak 
 

Wainessline Anak Wau1 
Nur Fardha Ayu Jusnih2 

 

Fakulti Sains Sosial dan Kemanusiaan, Universiti Malaysia Sabah, 

Jalan UMS, 88400 Kota Kinabalu, Sabah 
*Corresponding author: fardhaayu@gmail.com 

 
Dihantar: 29 Jun 2025 / Penambahbaikan: 5 September 2025 

Diterima: 1 November 2025 / Terbit: 31 Disember 2025 
 
 
Abstrak 
 
Makalah ini membincangkan latar belakang sejarah masyarakat Iban di 
Saratok dengan memberi tumpuan kepada perkembangan awal 
masyarakat Iban di Sarawak secara keseluruhan. Perbincangan 
menelusuri asal-usul masyarakat Iban serta proses pembentukan sosial, 
ekonomi, dan budaya mereka dalam konteks sejarah tempatan. Analisis 
bab ini disusun secara kronologi dengan menumpukan kepada tiga fasa 
utama, iaitu zaman sebelum pemerintahan Brooke, semasa 
pemerintahan Brooke, dan tempoh selepas berakhirnya pemerintahan 
Brooke di Sarawak. Pada fasa pra-Brooke, masyarakat Iban 
dibincangkan dalam kerangka migrasi, penempatan awal, serta sistem 
sosial dan adat tradisional. Seterusnya, zaman Brooke dianalisis bagi 
menilai kesan pentadbiran kolonial terhadap struktur kepimpinan, 
penempatan, dan hubungan masyarakat Iban dengan kuasa luar. 
Perbincangan pasca-Brooke pula meneliti perubahan yang berlaku 
dalam kehidupan masyarakat Iban sejajar dengan pembentukan 
Sarawak moden. Bab ini menggunakan pendekatan sejarah berasaskan 
analisis sumber sekunder dan rujukan dokumentasi terdahulu bagi 
memahami perubahan dan kesinambungan masyarakat Iban di Saratok. 
Kajian ini penting bagi memperkukuh pemahaman tentang sejarah 
masyarakat pribumi Sarawak dalam konteks perubahan politik dan sosial 
jangka panjang. 
 

Keywords : Masyarakat Iban, Saratok, Sejarah Sarawak, Zaman 
Brooke, Sejarah Pribumi 



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih 
 

406 

 

Abstract 
 
This paper examines the historical background of the Iban community 
in Saratok, with particular emphasis on the early development of the 
Iban in Sarawak. The discussion traces the origins of the Iban 
community and explores the formation of their social, economic, and 
cultural structures within a historical framework. The analysis is 
presented chronologically and focuses on three major phases: the 
period before Brooke rule, the era of Brooke administration, and the 
period following the end of Brooke governance in Sarawak. During the 
pre-Brooke period, the chapter highlights patterns of migration, early 
settlement, and traditional social organization among the Iban. The 
Brooke era is analyzed to assess the impact of colonial administration 
on Iban leadership structures, settlement patterns, and relations with 
external political authorities. The post-Brooke period examines the 
transformations experienced by the Iban community in line with the 
emergence of modern Sarawak. Employing a historical approach based 
on the analysis of secondary sources and documented records, this 
chapter emphasizes both change and continuity in the historical 
development of the Iban community in Saratok. This study contributes 
to a broader understanding of indigenous history in Sarawak and the 
long-term social and political transformations affecting local 
communities. 
 

 
 
Pengenalan  
 
Masyarakat Iban merupakan antara komuniti pribumi terbesar di 
Sarawak dan memainkan peranan penting dalam pembentukan 
landskap sosial serta sejarah negeri ini. Penempatan mereka yang 
tertumpu di kawasan sungai dan berasaskan institusi rumah panjang 
mencerminkan sistem sosial yang kompleks serta diatur oleh adat. Di 
Saratok, yang mempunyai sejarah penempatan Iban yang panjang, 
perkembangan masyarakat ini berkait rapat dengan proses sejarah yang 
lebih luas, termasuk migrasi, campur tangan kolonial, dan perubahan 
pascakolonial. 

 
Walaupun kajian terdahulu banyak menumpukan kepada 

masyarakat Iban secara umum, khususnya semasa zaman 

Keywords : Iban Community, Saratok, Sarawak History, Brooke 
Era, Indigenous History, Social Change 



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam  
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak 

407 

 

pemerintahan Brooke, kajian sejarah yang memfokuskan kepada 
Saratok masih terhad. Kertas kerja ini bertujuan mengisi kelompangan 
tersebut dengan meneliti perkembangan sejarah masyarakat Iban di 
Saratok melalui analisis kronologi merangkumi zaman sebelum Brooke, 
semasa Brooke, dan selepas Brooke. Dengan menggunakan pendekatan 
sejarah berasaskan sumber bertulis, kajian ini menekankan unsur 
perubahan dan kesinambungan dalam struktur sosial, pola penempatan, 
dan sistem kepimpinan masyarakat Iban. 

 
 

Masyarakat Iban di Sarawak 
 

Klasifikasi Masyarakat Iban 
 
Klasifikasi masyarakat Iban boleh dikesan melalui struktur lokasi 
geografi mereka serta corak migrasi dan pembentukan komuniti. 
Berdasarkan kajian Benedict Sandin dan Derek Freeman, masyarakat 
Iban secara tradisional diklasifikasikan kepada tiga kumpulan utama 
iaitu Iban Hulu, Iban Hilir dan Iban Laut. Iban Hulu pada awalnya 
menetap di kawasan pedalaman seperti Batang Rajang dan Batang Ai. 
Mereka tinggal lebih terasing serta mengekalkan tradisi asal mereka 
daripada pengaruh orang luar. Hal ini sebagaimana dinyatakan oleh 
Sandin (1994), 
 

The upriver Ibans retained their traditional 
beliefs and customs due to their isolation from 
external influences… 

 
Iban Hilir pula tinggal di kawasan hilir sungai seperti di kawasan 

Skrang dan Saribas. Masyarakat Iban di kawasan ini lebih kerap 
berinteraksi dengan masyarakat lain dan perkara ini telah menyebabkan 
perubahan kecil yang berlaku dalam adat dan budaya mereka.  
 

Di samping itu, Iban Laut pula berasal dari kawasan persisiran 
pantai seperti pantai Tanjung Datu. Masyarakat Iban di kawasan ini 
terlibat dengan aktiviti seperti perdagangan dan pelayaran. Hal ini 
menyebabkan mereka lebih terdedah kepada pengaruh luar. Perkara ini 
dapat dilihat seperti yang dinyatakan oleh Freeman (1970), 
 

The coastal Ibans adapted faster to trade and 
external interaction due to their strategic 
location near trade routes…  



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih 
 

408 

 

Sejarah Awal Masyarakat Iban 
 
Asal usul masyarakat Iban masih menjadi persoalan yang belum jelas 
dalam kalangan pengkaji. Ini kerana banyak pendapat mengenai asal-
usul kaum Iban hanya berdasarkan sejarah lisan yang diwarisi turun-
temurun dimana menimbulkan keraguan terhadap kebenaran asal 
bangsa Iban itu sendiri. Sebagaimana yang dinyatakan, “Ibans’ exact 
origin is unknown and unclear due to the absence of written historical 
records. Oleh itu, terdapat dua pandangan utama mengenai kawasan 
asal kaum Iban sebelum mereka berpindah ke pesisir pantai Sarawak. 
Pendapat pertama menyatakan bahawa kaum Iban berasal dari Kapuas 
di Kalimantan, manakala pendapat kedua menyatakan bahawa mereka 
berasal dari Lembangan Sungai Engkari (Engkari Basin). Masyarakat 
Iban dipercayai berasal daripada kumpulan Proto-Melayu, yang 
merupakan penduduk awal Asia Tenggara. Mereka tergolong dalam 
keluarga bahasa Austronesia, yang tersebar dari kawasan selatan China 
ke seluruh kepulauan Asia Tenggara lebih daripada 4,000 tahun lalu. 
Freeman (1970) menyatakan bahawa masyarakat Iban adalah 
keturunan komuniti peladang yang bermigrasi ke Borneo dari kawasan 
sekitar Yunnan, China. 

 
Semasa migrasi ke Borneo, masyarakat Iban menyesuaikan diri 

dengan persekitaran tropika di pedalaman, yang kaya dengan sumber 
semula jadi tetapi juga penuh cabaran. Migrasi ini menghasilkan 
pembentukan komuniti yang bebas, dengan struktur sosial berpusatkan 
rumah panjang.  

 
The migration of the Iban people into the 
interior of Sarawak was driven by their desire 
to seek fertile lands and maintain their 
agricultural practices… (Freeman, 1970)  

 
Bukti linguistik turut menyokong teori ini. Bahasa Iban tergolong 

dalam subkeluarga Melayuik dalam bahasa Austronesia, menunjukkan 
bahawa mereka mempunyai hubungan dengan kumpulan Dayak lain 
seperti orang Bidayuh, Kenyah, dan Kayan. Perbezaan linguistik yang 
berkembang menunjukkan tempoh pemisahan yang lama di antara 
kumpulan-kumpulan ini, yang memungkinkan pembentukan identiti 
budaya tersendiri bagi masyarakat Iban. 

 
Menurut tradisi lisan masyarakat Iban, mereka berasal dari 

kawasan Sungai Kapuas di Kalimantan Barat sebelum berhijrah ke 



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam  
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak 

409 

 

Sarawak. Tradisi ensera (cerita lisan) mencatatkan bahawa nenek 
moyang mereka, yang dipimpin oleh tokoh mitos seperti Tugau, mula 
meneroka kawasan sungai utama seperti Batang Ai, Batang Lupar, dan 
Sungai Rajang. Migrasi ini bukan sahaja bermotifkan pertanian tetapi 
juga keinginan untuk menguasai kawasan baharu sebagai simbol 
kekuatan sosial. Sandin (1994), menulis bahawa migrasi masyarakat 
Iban ke Sarawak sering digambarkan sebagai satu siri ekspedisi yang 
melibatkan pembukaan tanah baharu, konflik dengan kumpulan lain, 
dan penyebaran budaya mereka.  

 
The Iban’s migration narratives reflect their 
dynamic relationship with the environment, 
marked by both adaptation and conquest… 
Sandin (1994) 

 
Pada awalnya orang Iban pernah berada di Kawasan Hulu Kapuas 

dan Ketungau di Kalimantan Barat sebelum berpindah ke Sarawak. 
Benedict Sandin menyatakan bahawa suku ini bermigrasi ke Sarawak 
pada abad ke-18 untuk mencari tanah pertanian baru serta 
mengelakkan tekanan daripada suku-suku lain di kawasan asal mereka.  

 
The Iban, known as Sea Dayaks by early 
European explorers, were migratory by nature, 
driven by a quest for fertile lands and a better 
livehood… 

 
Migrasi pertama yang signifikan berlaku sekitar tahun 1750, di 

mana masyarakat Iban mula menetap di kawasan Batang Lupar, 
sebelum menyusuri sungai utama seperti Sungai Rejang, Sungai Batang 
Ai dan Sungai Katibas. Proses ini sering disertai dengan pembukaan 
kawasan baru untuk pertanian khususnya penanaman padi bukit yang 
menjadi asas ekonomi mereka. Menurut Benedict Sandin, migrasi 
pertama kaum Iban bermula dari Sungai Marakai, Indonesia. Mereka 
diketuai oleh seorang ketua yang bernama Gelungan dan menetap di 
Bukit Balau yang terletak antara Sungai Marakai dan Sungai Batang 
Undop. Kumpulan kedua pula diketuai oleh Langkup yang mana mentap 
di Batang Undop manakala kumpulan ketiga pula diketuai oleh Jelian. 
Penghijrahan kaum Iban dari Sungai Engkari ini diketuai oleh Patih 
Ampau ketua genarasi ke-14 yang menetap di Pangakalan Tabau yang 
terletak berdekatan dengan Lubok Antu. Ambau telah mendaki Batang 
Ai lalu membina rumah di sepanjang jalan dan kemudian memasuki 



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih 
 

410 

 

Engkari. Mereka mendiami Engkari dan becucuk tanam di tempat 
tersebut sebelum berpindah ke Nanga Jela.   

 
Di tengah-tengah kehidupan masyarakat Iban ialah rumah 

panjang (longhouse), yang bukan hanya menjadi tempat tinggal tetapi 
juga pusat sosial, ekonomi, dan politik. Setiap rumah panjang terdiri 
daripada beberapa unit keluarga (bilek), dengan ruang tengah (ruai) 
berfungsi sebagai tempat pertemuan komuniti. Freeman (1970) 
menjelaskan bahawa rumah panjang mencerminkan struktur sosial 
masyarakat Iban, di mana hierarki komuniti diketuai oleh tuai rumah 
(ketua rumah panjang). Kehidupan di rumah panjang berasaskan nilai 
kolektivisme dan gotong-royong.  

 
The longhouse served as the physical and 
symbolic representation of Iban social 
organization, fostering unity and 
interdependence…  

 
Tradisi rumah panjang juga berperanan penting dalam 

mengekalkan identiti budaya Iban. Ia menjadi tempat untuk 
melaksanakan upacara keagamaan seperti miring (pemujaan roh) dan 
gawai (perayaan besar). Ritual ini mengukuhkan hubungan masyarakat 
dengan alam semula jadi, yang menjadi asas kepada sistem 
kepercayaan mereka. 

 
Pada zaman awal, masyarakat Iban mengamalkan animisme, 

dengan kepercayaan kepada roh nenek moyang (petara), semangat 
hutan (antu), dan dewa-dewa alam. Sistem kepercayaan ini berakar 
umbi dalam hubungan rapat mereka dengan alam semula jadi, yang 
dianggap sebagai sumber kehidupan dan perlindungan. Upacara seperti 
‘gawai antu’ (upacara menghormati roh nenek moyang) dan ‘gawai padi’ 
(perayaan menuai) memainkan peranan penting dalam kehidupan 
mereka. Menurut Jensen (1974),  

 
The spiritual worldview of the Iban connects 
them to their ancestors and the natural world, 
creating a holistic sense of community and 
continuity… 

 
Selain itu, ‘manang’ (bomoh) dan lemambang (pendeta ritual) 

memainkan peranan sebagai penjaga keseimbangan spiritual. Mereka 
memimpin upacara penting seperti penyembuhan, pemujaan semangat, 



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam  
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak 

411 

 

dan penangkis roh jahat. Kepercayaan ini mencerminkan 
kebergantungan masyarakat Iban kepada alam semula jadi dan 
pengetahuan tradisional. 

 
Pada zaman awal, masyarakat Iban terkenal sebagai pahlawan 

yang berani, terutamanya melalui tradisi ‘ngayau’ (pemburuan kepala). 
Tradisi ini bukan sekadar amalan peperangan tetapi juga berkait rapat 
dengan kepercayaan spiritual dan status sosial. Kepala yang diperoleh 
dianggap membawa kekuatan mistik kepada komuniti dan sering 
digunakan dalam ritual. Freeman (1970) mencatatkan bahawa ngayau 
juga merupakan cara masyarakat Iban memperluaskan kawasan 
mereka dan mempertahankan komuniti daripada ancaman luar. Namun, 
amalan ini sering disalahertikan oleh masyarakat luar sebagai 
keganasan tanpa sebab. Dalam konteks Iban, ngayau adalah 
sebahagian daripada sistem nilai dan cara mereka mengekalkan 
keamanan serta kehormatan dalam masyarakat. 

 
Pada zaman awal, masyarakat Iban sering terlibat dalam konflik 

dengan kumpulan Dayak lain seperti orang Kayan, Kenyah, dan Punan. 
Konflik ini biasanya berkisar kepada perebutan tanah, kawasan berburu, 
dan sumber hutan. Sandin (1994) menjelaskan bahawa peperangan ini 
bukan hanya melibatkan keganasan tetapi juga peluang untuk menjalin 
hubungan perdagangan dan aliansi dengan kumpulan lain. Menurut 
Sandin (1994), 

 
While the Iban were known for their martial 
prowess, their interactions with other groups 
also involved diplomacy and trade… 

 
Selain konflik, masyarakat Iban turut menjalin hubungan 

perdagangan dengan pedagang Melayu dan Cina. Mereka menukar hasil 
hutan seperti rotan, damar, dan sarang burung dengan barang seperti 
garam, tembikar, dan senjata. Asal-usul masyarakat Iban 
mencerminkan perjalanan sejarah yang kompleks, melibatkan migrasi, 
adaptasi, dan perkembangan budaya. Dari akar mereka sebagai Proto-
Melayu hingga menjadi penghuni utama pedalaman Sarawak, 
masyarakat Iban telah membina identiti mereka melalui hubungan rapat 
dengan alam semula jadi, struktur sosial rumah panjang, dan tradisi 
perang.  

 
Masyarakat Iban adalah salah satu etnik terbesar di Sarawak dan 

mereka mendiami terutamanya kawasan tebing sungai, yang 



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih 
 

412 

 

menawarkan sumber kehidupan seperti pertanian, pemburuan, dan 
hasil hutan. Sebagai masyarakat yang bergantung pada hasil alam, 
mereka mengamalkan pelbagai pekerjaan tradisional seperti menanam 
padi, berburu, menangkap ikan, dan mengumpul hasil hutan untuk 
makanan serta kraf tangan (Mulok Kedit, 1980). 

 
Berdasarkan kajian Mulok Kedit (1980), istilah “Iban” digunakan 

oleh masyarakat ini dengan tiga makna yang berbeza.  Pertama, ia 
digunakan untuk membezakan mereka dari etnik lain seperti Melayu, 
Cina, dan Dayak yang lain. Kedua, istilah ini digunakan untuk 
membezakan golongan biasa daripada dukun atau manang, yang 
merupakan individu yang memiliki pengetahuan dalam ilmu hitam dan 
boleh menyembuhkan penyakit. Ketiga, ia digunakan dalam situasi 
sehari-hari seperti dalam frasa “bisi iban di rumah?” yang bermaksud 
“ada sesiapa di rumah?”. 

 
Selain itu, terdapat beberapa teori tentang asal-usul nama Iban. 

Ada yang berpendapat bahawa nama ini berasal daripada perkataan 
“hivan”, yang bermaksud agresif dan menggambarkan orang yang 
berhijrah dari kawasan selatan ke lembangan sungai Rejang pada abad 
ke-19. Istilah “Dayak”, yang sering dikaitkan dengan Iban dalam 
konteks “Sea Dayak” dan “Land Dayak” pula dikatakan berasal dari 
perkataan “daya” yang membawa maksud “darat” atau “dalam” yang 
merujuk kepada masyarakat bukan Melayu di Borneo. 

 
Pada zaman pra-kemerdekaan, masyarakat Iban juga dikenali 

melalui gelaran berdasarkan tempat tinggal mereka, seperti “Kami 
Undup” (orang dari Undup) atau “Kami Skrang” (orang dari Skrang). 
Istilah “menoa” digunakan untuk merujuk kepada wilayah penguasaan 
rumah panjang atau kawasan lembangan sungai yang mereka duduki. 
Masyarakat Iban ini dikenali sebagai suku yang berdasarkan sungai, 
atau “riverine-based tribes”, yang tinggal dalam komuniti sepanjang 
sungai yang sama, dan mereka cenderung untuk bersatu antara satu 
sama lain daripada bertelagah. 



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam  
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak 

413 

 

 

Foto 1: Lelaki Dayak dan Iban 
Sumber: Benedict Sandin (1994) 

 
 
Sejarah Masyarakat Iban Pada Zaman Brooke 
 
Sebelum kedatangan James Brooke, masyarakat Iban menjalani 
kehidupan yang berasaskan sistem rumah panjang (longhouse), 
pertanian pindah, dan ekonomi sara diri. Mereka terkenal dengan 
budaya merantau, terutamanya untuk mencari tanah baharu atau 
sumber ekonomi. Selain itu, masyarakat Iban juga terkenal dengan 
tradisi ngayau (pemburuan kepala), yang merupakan simbol keberanian 
dan tanda keunggulan sosial. 

 
Struktur sosial masyarakat Iban ketika itu berasaskan kepada 

sistem komuniti rumah panjang, yang diketuai oleh tuai rumah. Rumah 
panjang bukan sahaja tempat tinggal tetapi juga pusat kehidupan sosial, 
budaya, dan politik mereka. Ritual dan adat resam seperti miring 
(upacara pemujaan) dan gawai antu (perayaan untuk menghormati roh 
nenek moyang) menjadi teras kehidupan mereka. Namun, pada abad 
ke-19, masyarakat Iban menghadapi cabaran daripada pencerobohan 
kumpulan luar seperti orang Kayan, Kenyah, dan Melayu Brunei, yang 
sering bertempur untuk menguasai wilayah dan sumber di Sarawak. 
Masyarakat Iban pada zaman Brooke memainkan peranan yang penting 
dalam pemerintahan dinasti Brooke. Zaman Brooke membawa kepada 
pelbagai perubahan kepada masyarakat Iban dari segi politik, sosial dan 
ekonomi. Walaupun masyarakat Iban terkenal dengan tradisi agraria 
dan adat mereka, kedatangan Jamaes Brooke sebagai Rajah Putih 
pertama membawa cabaran dan peluang yang baharu kepada dimana 
telah mempengaruhi cara hidup mereka.  



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih 
 

414 

 

James Brooke memperlihatkan pendekatan yang pragmatik 
dalam berurusan dengan masyarakat Iban. Beliau menghormati struktur 
sosial tradisional mereka dan sering bekerjasama dengan pemimpin 
tempatan seperti tuai rumah dan penghulu. Pemimpin-pemimpin ini 
diberi pengiktirafan rasmi oleh Brooke, yang menjadikan mereka 
sebahagian daripada struktur pentadbiran kolonial. Sebagai balasan, 
pemimpin Iban diminta memastikan keamanan dan kerjasama 
masyarakat mereka dengan pentadbiran Brooke. 

 
Ketika James Brooke mula bertapak di Sarawak pada tahun 

1839, masyarakat Iban telah menetap di kawasan sungai utama seperti 
Sungai Batang Lupar, Rejang dan Saribas. Pada awal pemerintahannya, 
Jamaes Brooke memandang masyarakat Iban sebagai kumpulan yang 
penting untuk membantunya mengukuhkan kekuasaannya di Sarawak. 
Namun begitu, hubungan antara James Brooke dan masyarakat Iban 
agak rumit. Hal ini dikatakan demikian kerana amalan tradisional 
masyarakat Iban seperti Ngayau bertentangan dengan nilai-nilai ajaran 
mereka. Rajah Brooke telah berusaha untuk mengekang amalan ini 
dengan tujuan untuk meningkatakan keamanan di wilayah tersebut 
pada ketika itu. Brooke sering menggunakan kekuatan tenteranya untuk 
menghapuskan amalan tersebut seperti yang dinyatakan oleh Pringle 
(1970), 
 

James Brooke launched punitive expedition 
against Iban groups deemed uncooperative or 
rebellious… 

 
Salah satu dasar kontroversi Brooke ialah larangan terhadap 

ngayau (pemburuan kepala), yang dilihat sebagai kejam dan tidak 
berperikemanusiaan oleh pentadbiran Barat. Namun, bagi masyarakat 
Iban, tradisi ngayau bukan sekadar peperangan tetapi juga berkaitan 
dengan kepercayaan spiritual dan identiti budaya. Larangan ini 
menyebabkan ketegangan antara masyarakat Iban dengan Brooke, 
terutamanya pada awal pemerintahannya. James Brooke juga 
menggunakan polisi ini untuk membezakan “Iban yang setia” dan “Iban 
pemberontak.” Golongan Iban yang menerima larangan ini sering 
dijadikan sekutu, manakala mereka yang menolak dianggap ancaman 
kepada kestabilan wilayah. 

 
Melalui kempen ketenteraan dan perjanjian diplomasi, Brooke 

telah berjaya memujuk beberapa ketua rumah untuk menghentikan 
amalan ini. Contohnya, perjanjian dengan orang Iban di kawasan 



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam  
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak 

415 

 

Saribas dan Skrang pada pertengahan abad ke-19 menunjukkan 
penurunan amalan ngayau ini. Tekanan daripada Brooke telah 
mengakibatkan perubahan sosial yang mendalam di mana masyarakat 
Iban mula beralih kepada cara hidup yang lebih aman. Seelingir 
masyarakat Iban juga telah memainkan peranan yang penting dalam 
kempen ketenteraan Brooke dengan menentang musuh tradisional. 
Contohnyaa seperti menentang kenyah, kayan dan pemberontak 
tempatan seperti Rentap di Sungai Skrang. Ekpedisi Brooke ke Batang 
Ai pada tahun 1857 telah melibatkan ratusan pejuang Iban menentang 
ancaman daripada suku-suku pedalaman.  

 
Pada zaman Brooke, masyarakat Iban memainkan peranan yang 

penting dalam pelbagai konflik. Sebahagian komuniti Iban menjadi 
sekutu Brooke, membantu beliau dalam memerangi musuh-musuh 
seperti orang Melayu Brunei, Dayak pedalaman, dan Bajau. Sebagai 
balasan, Brooke memberikan hadiah seperti senjata dan barang 
dagangan, serta mengiktiraf pemimpin-pemimpin mereka. Namun, tidak 
semua masyarakat Iban menerima pemerintahan Brooke. Sesetengah 
kumpulan, terutama di kawasan pedalaman, enggan tunduk kepada 
kawalan kolonial dan menentang Brooke secara terbuka. Contohnya, 
Rentap, seorang pemimpin Iban yang terkenal, menjadi simbol 
penentangan terhadap Brooke. Rentap memimpin pemberontakan 
besar di kawasan Skrang dan Saribas pada tahun 1853–1861. Beliau 
sering dianggap sebagai pahlawan oleh masyarakat Iban kerana 
keberaniannya mempertahankan tanah air dan tradisi mereka daripada 
penjajah. 
 

Perang Rentap adalah salah satu konflik terbesar pada zaman 
Brooke. Rentap menentang larangan terhadap ngayau dan dasar-dasar 
Brooke yang dianggap mengancam autonomi masyarakat Iban. Dalam 
beberapa pertempuran, seperti di Bukit Sadok, Rentap berjaya 
menangkis serangan Brooke, tetapi akhirnya beliau tewas pada tahun 
1861. Walaupun kalah, penentangan Rentap meninggalkan kesan 
mendalam terhadap sejarah dan identiti masyarakat Iban. 

 
Dari aspek ekonomi pula, zaman Brooke telah membawa 

perubahan dalam ekonomi masyarakat Iban. Sebelum ini, kehidupan 
ekonomi mereka bergantung kepada penanaman padi bukit melalui 
sistem shifting cultivation. Namun, pemerintahan Brooke 
memperkenalkan tanaman komersial seperti lada hitam dan getah di 
mana telah mengubah landskap ekonomi tempatan. Contohnya, 
kawasan seperti Rejang menyaksikan masyarakat Iban mula menceburi 



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih 
 

416 

 

perdagangan hasil pertanian untuk memenuhi permintaan pasar 
tempatan dan antarabangsa. Ini membuka peluang ekonomi baharu 
tetapi juga menyebabkan pergantungan kepada sistem ekonomi yang 
dikuasai oleh Brooke. 

 
Pemerintahan Brooke membawa perubahan yang besar kepada 

masyarakat Iban dari segi sosial, politik, dan ekonomi. Penamatan 
ngayau dan integrasi masyarakat Iban dalam struktur pentadbiran 
Brooke menunjukkan bagaimana tradisi lama mereka diubah oleh 
pengaruh luar. Walaupun begitu, masyarakat Iban berjaya 
menyesuaikan diri dengan perubahan ini sambil mengekalkan banyak 
elemen budaya mereka yang unik. 

 
Sejarah awal masyarakat Iban selepas tahun 1948 adalah 

tempoh peralihan yang penuh cabaran tetapi juga menunjukkan 
keupayaan mereka untuk menyesuaikan diri dengan perubahan zaman. 
Walaupun menghadapi tekanan daripada dasar kolonial, konflik tanah, 
dan perubahan sosial, masyarakat Iban tetap mengekalkan identiti 
budaya mereka. Rumah panjang, adat resam, dan ritual tradisional 
kekal menjadi elemen penting dalam kehidupan mereka, walaupun 
perlahan-lahan disesuaikan dengan dunia moden. Melalui pendidikan, 
penyebaran Kristian, dan penyertaan dalam politik, masyarakat Iban 
berjaya menavigasi perubahan ini tanpa sepenuhnya kehilangan 
warisan mereka. Tempoh ini memberikan asas penting untuk 
memahami perjalanan sejarah mereka sebelum memasuki era 
globalisasi yang lebih moden.  

 
Zaman Brooke membawa perubahan dalam kehidupan sosial 

masyarakat Iban. Penekanan terhadap pendidikan formal mula 
diperkenalkan oleh mubaligh Kristian, terutamanya gereja Anglikan dan 
Katolik. Walaupun pada peringkat awal, pendidikan ini membantu 
memperkenalkan masyarakat Iban kepada dunia luar dan memberi 
peluang kepada mereka untuk menyertai pentadbiran Brooke sebagai 
penterjemah, polis, atau pegawai rendah. Mubaligh Kristian memainkan 
peranan penting dalam memperkenalkan agama Kristian kepada 
masyarakat Iban terutamanya di kawasan yang lebih mudah diakses. 
Walaupun ramai yang menerima agama Kristian, sebahagian besar 
masyarakat Iban pada zaman Brooke masih kekal dengan kepercayaan 
animisme mereka. Brooke sendiri tidak memaksa agama Kristian ke atas 
masyarakat tempatan tetapi membenarkan mubaligh untuk berdakwah 
dengan bebas. 

 



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam  
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak 

417 

 

Zaman Brooke adalah era yang penuh perubahan bagi 
masyarakat Iban. Hubungan mereka dengan pemerintahan Brooke 
bercampur-baur, dengan tempoh kerjasama yang diselangi konflik. 
Dasar-dasar Brooke, seperti larangan ngayau dan pengawalan tanah, 
membawa cabaran besar kepada tradisi dan autonomi mereka. Namun, 
masyarakat Iban menunjukkan daya tahan luar biasa, menyesuaikan diri 
dengan perubahan sambil mengekalkan identiti budaya mereka. Zaman 
ini juga menandakan permulaan integrasi masyarakat Iban ke dalam 
sistem pemerintahan moden, dengan pengenalan pendidikan, 
perdagangan, dan pengaruh agama Kristian. Walaupun menghadapi 
cabaran, zaman Brooke telah membentuk asas penting untuk 
pembangunan dan perubahan yang berlaku pada era seterusnya. 
 
 
Sejarah Masyarakat Iban Selepas 1948 
 
Masyarakat Iban merupakan salah satu kumpulan etnik yang paling 
menonjol di Sarawak, dengan identiti yang kaya dan kehidupan 
tradisional berasaskan sistem rumah panjang, pertanian pindah, dan 
adat resam yang berakar umbi dalam budaya mereka. Selepas Perang 
Dunia Kedua pada tahun 1948, Sarawak kembali berada di bawah 
pentadbiran British, membawa era baru yang penuh cabaran bagi 
masyarakat Iban. Penjajahan British memperkenalkan dasar ekonomi, 
sosial, dan politik yang mengubah struktur tradisional mereka. 
Walaupun begitu, masyarakat Iban menunjukkan daya tahan yang luar 
biasa, menyesuaikan diri dengan perubahan sambil mengekalkan 
identiti mereka. 

 
Selepas Perang Dunia Kedua, pentadbiran British 

memperkenalkan dasar-dasar baru yang bertujuan memodenkan 
Sarawak. Walaupun tujuan utama adalah untuk meningkatkan ekonomi 
dan pembangunan negeri, dasar-dasar ini membawa kesan mendalam 
terhadap masyarakat Iban, yang kebanyakannya masih menjalani 
kehidupan tradisional. Sistem tanah tradisional masyarakat Iban, yang 
dikenali sebagai ‘pemakai menoa’ dan ‘pulau galau’, adalah asas kepada 
kehidupan mereka. Sistem ini membolehkan masyarakat Iban 
mengamalkan pertanian pindah, di mana tanah digunakan secara 
bergilir untuk menanam padi dan tanaman lain. Sistem ini bukan sahaja 
memenuhi keperluan asas mereka tetapi juga menjadi sebahagian 
daripada adat dan ritual mereka. 

 



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih 
 

418 

 

Namun, dengan pengenalan Land Code Ordinance 1958, tanah 
adat secara beransur-ansur diambil alih oleh kerajaan untuk 
pembalakan, pembangunan infrastruktur, dan ladang komersial. 
Freeman (1970) menyatakan bahawa pentadbiran British sering 
menganggap pertanian pindah sebagai tidak produktif dan ingin 
menggantikannya dengan sistem pemilikan tanah individu. Perubahan 
ini membawa konflik besar antara masyarakat Iban dan pentadbiran 
kolonial. Ramai masyarakat Iban kehilangan akses kepada tanah adat 
mereka, yang secara langsung menjejaskan struktur ekonomi dan sosial 
mereka. Selain pertanian pindah, masyarakat Iban juga bergantung 
kepada hasil hutan seperti rotan, damar, dan kayu untuk memenuhi 
keperluan harian dan perdagangan. Walau bagaimanapun, 
pengembangan industri pembalakan komersial oleh syarikat-syarikat 
asing yang disokong oleh pentadbiran kolonial menyebabkan banyak 
kawasan hutan tradisional mereka dimusnahkan. Kehilangan hutan ini 
bukan sahaja menjejaskan sumber ekonomi masyarakat Iban tetapi 
juga mengganggu ekosistem adat mereka, di mana hutan dianggap 
sebagai tempat perlindungan roh nenek moyang.  

 
Bagi pendidikan pula penjajah British memperkenalkan 

pendidikan formal kepada masyarakat asli, termasuk Iban, melalui 
sekolah mubaligh. Pendidikan ini memberikan peluang kepada generasi 
muda untuk mempelajari kemahiran moden seperti membaca dan 
menulis, yang penting untuk pekerjaan di sektor awam dan swasta. 
Namun, pendidikan juga membawa cabaran sosial. Ramai masyarakat 
muda Iban mula meninggalkan rumah panjang mereka untuk belajar di 
bandar atau pekan kecil, yang mengurangkan penglibatan mereka 
dalam kehidupan tradisional. Sistem pendidikan British juga memberi 
penekanan kepada nilai-nilai moden yang kadangkala bertentangan 
dengan adat tradisional Iban. Peranan tuai rumah sebagai pemimpin 
komuniti mula diambil alih oleh individu yang lebih berpendidikan, yang 
membawa kepada perubahan dalam hierarki sosial rumah panjang. 
 

Bagi budaya dan kepercayaan pula, sebelum penyebaran 
Kristian, masyarakat Iban mengamalkan animisme, dengan 
kepercayaan kepada roh nenek moyang (petara) dan roh jahat (antu). 
Ritual seperti “miring” (upacara memohon restu) dan “gawai antu” 
(perayaan menghormati roh nenek moyang) memainkan peranan 
penting dalam kehidupan mereka. Ritual ini sering dikaitkan dengan 
pertanian, kelahiran, kematian, dan perkahwinan. Mubaligh Kristian 
mula aktif di Sarawak selepas tahun 1948, terutama melalui gereja 
Katolik dan Anglikan. Agama Kristian mendapat sambutan baik kerana 



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam  
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak 

419 

 

mubaligh sering menyediakan pendidikan dan perkhidmatan kesihatan. 
Postill (2006) menyatakan bahawa penerimaan Kristian dalam kalangan 
masyarakat Iban adalah strategi untuk menyesuaikan diri dengan 
perubahan zaman. Walaupun ramai menerima agama Kristian, banyak 
keluarga Iban mengekalkan beberapa elemen kepercayaan tradisional 
mereka. Namun, penyebaran Kristian juga membawa konflik budaya. 
Banyak ritual tradisional seperti “gawai antu” ditinggalkan kerana 
dianggap tidak selaras dengan ajaran Kristian. Bagi sesetengah 
komuniti, ini menimbulkan kebimbangan terhadap kehilangan identiti 
budaya mereka.  

 
Pada era pasca-1948, masyarakat Iban mula melibatkan diri 

dalam politik moden. Tokoh seperti Tun Jugah Barieng muncul sebagai 
pemimpin yang memperjuangkan hak masyarakat Iban dalam 
perbincangan tentang pembentukan Malaysia. Masyarakat Iban melihat 
penyertaan mereka dalam Malaysia sebagai peluang untuk memastikan 
hak tanah adat dan budaya mereka diiktiraf. Walau bagaimanapun, 
konflik tanah terus menjadi isu utama dalam politik. Sistem tanah adat 
sering tidak diiktiraf oleh undang-undang tanah moden, menyebabkan 
masyarakat Iban berada dalam kedudukan yang lemah apabila 
berhadapan dengan projek pembangunan besar-besaran. Isu tanah 
menjadi salah satu punca utama ketegangan antara masyarakat pribumi 
dengan kerajaan. 
 

Walaupun pelbagai perubahan berlaku, rumah panjang kekal 
menjadi pusat kehidupan masyarakat Iban. Rumah panjang bukan 
sahaja tempat tinggal tetapi juga institusi sosial, ekonomi, dan budaya. 
Setiap rumah panjang biasanya diketuai oleh seorang tuai rumah, yang 
bertanggungjawab untuk menguruskan hal ehwal komuniti, 
menyelesaikan pertikaian, dan memimpin ritual adat. Namun, 
perubahan ekonomi dan sosial mula memberi kesan kepada rumah 
panjang. Migrasi generasi muda ke bandar menyebabkan banyak rumah 
panjang kehilangan penduduk. Bagi mereka yang kekal, rumah panjang 
terus menjadi tempat pelaksanaan tradisi seperti “ngajat” (tarian 
tradisional), “gawai” (perayaan), dan ritual keagamaan yang 
menghubungkan mereka dengan nenek moyang mereka. 
 
 
 
 
 



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih 
 

420 

 

Sejarah Masyarakat Iban Di Saratok, Sarawak 

 
Asal Usul Masyarakat Iban Di Saratok 
 
Masyarakat Iban merupakan kumpulan etnik terbesar di Sarawak dan 
kawasan Saratok menjadi salah satu lokasi penting bagi perkembangan 
komuniti ini. Asal-usul masyarakat Iban di Saratok berkait rapat dengan 
migrasi mereka dari kawasan Hulu Sungai Kapuas di Kalimantan Barat. 
Proses ini dipercayai bermula sekitar abad ke-15 hingga ke-17 apabila 
masyarakat Iban mula bergerak ke utara mencari kawasan tanah subur 
untuk pertanian dan mengelakkan konflik antara puak. Menurut 
Freeman (1992), masyarakat Iban asalnya merupakan sebahagian 
daripada suku Dayak yang tinggal di wilayah Kalimantan Barat. Kawasan 
Hulu Sungai Kapuas yang kaya dengan sumber alam menjadi tempat 
asal mereka sebelum tekanan geopolitik dan sosial memaksa mereka 
berhijrah. Terdapat beberapa faktor yang mempengaruhi migrasi 
masyarakat Iban pada ketika ini. Antaranya ialah tekanan penduduk dan 
kekurangan tanah. Sistem pertanian tebas dan bakar memerlukan tanah 
yang luas dan kekurangan tanah subur di kawasan asal mendorong 
migrasi mereka. Konflik antara komuniti Iban dan suku lain di 
Kalimantan Barat juga mendorong migrasi ini berlaku. Kaum Punan dan 
Kenyah pada ketika itu merupakan suku kaum yang mempunyai konflik 
dengan masyarakat Iban. Hal ini menyebabkan migrasi menjadi salah 
satu strategi untuk melindungi kelamgsungan hidup mereka seperti 
yang dinyatakan oleh Pringle (2010), 
 

The Iban migration to Sarawak was not only a 
search for new lands but also a response to 
intertribal wars that made it unsafe to remain 
in their original homeland… 

 
Di Saratok, masyarakat Iban mula menetap di sepanjang Sungai 

Krian kerana lokasinya yang strategik untuk pertanian, perikanan, dan 
perlindungan. Saratok menjadi kawasan tumpuan bagi masyarakat Iban 
kerana sifatnya yang memenuhi keperluan ekonomi dan sosial mereka. 
Tanah di kawasan ini subur untuk dijadikan tempat bercucuk tanam. 
Aktiviti padi huma menjadi asas ekonomi tradisional masyarakat Iban. 
Hasil hutan seperti rotan, kayu dan sumber makanan seperti ikan 
melengkapi keperluan harian mereka. Segelintir tempat di Saratok juga 
mempunyai bentuk muka bumi yang berbukit. Perbukitan dan sungai 
memberikan keselamatan daripada serangan pihak luar. Kajian Tugang 
(2011) menyatakan bahawa penempatan awal masyarakat Iban di 



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam  
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak 

421 

 

Saratok berkait rapat dengan hubungan mereka dengan alam sekitar 
yang memberikan asas untuk kelangsungan hidup dan pembangunan 
komuniti mereka. Ekonomi masyarakat Iban di Saratok tertumpu 
kepada pertanian padi huma. Sistem ini bergantung kepada pembukaan 
tanah baru dengan kaedah tebas dan bakar. Proses ini melibatkan kerja 
kolektif yang dipimpin oleh tuai rumah (ketua rumah panjang). Selain 
pertanian, aktiviti lain seperti berburu, memancing, dan mengumpul 
hasil hutan seperti rotan dan damar turut menyokong kehidupan 
mereka. Kajian Wadley (1997) menegaskan bahawa kebergantungan 
kepada sumber semula jadi ini menunjukkan hubungan rapat 
masyarakat Iban dengan alam sekitar. 
 

The Iban’s reliance on the forest and riverine 
resources highlights their deep understanding 
of their environment, which has been critical to 
their survival and prosperity… 

 
Penempatan masyarakat Iban di Saratok dikaitkan dengan 

struktur sosial tradisional yang berpusat kepada rumah panjang (rumah 
panjai). Setiap rumah panjang terdiri daripada unit keluarga bilek dan 
komuniti ini dipimpin oleh seorang ketua rumah panjang (tuai rumah). 
Rumah panjang bukan sahaja berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi 
juga sebagai pusat aktiviti keagamaan, ekonomi, dan kebudayaan. 
Ritual seperti “miring” dan upacara “gawai” diadakan di rumah panjang 
untuk memperkukuh perpaduan komuniti serta hubungan dengan 
nenek moyang.  

 
Semasa pemerintahan Brooke pada abad ke-19, masyarakat 

Iban di Saratok mula dikenali kerana kepakaran mereka dalam 
pertanian, peperangan dan hubungan dengan alam semula jadi. British 
menggunakan kepakaran mereka dalam mengendalikan bot dan 
pengetahuan tentang laluan sungai untuk membantu menentang lanun 
serta mengembangkan pentadbiran kolonial. Masyarakat Iban di 
kawasan Saratok memainkan peranan penting sebagai pejuang dan 
pendukung dalam pelbagai konflik wilayah. Namun, era kolonial turut 
membawa perubahan kepada sistem tanah tradisional mereka dengan 
pengenalan undang-undang tanah oleh pihak British. 

 
Demografi  
 
Saratok merupakan sebuah daerah yang terletak di Bahagian Betong, 
Sarawak, di Kepulauan Borneo. Kawasan ini terkenal sebagai salah satu 



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih 
 

422 

 

pusat masyarakat Iban, etnik terbesar di Sarawak selain menjadi lokasi 
penting dalam sejarah dan ekonomi Sarawak. Masyarakat Iban 
merupakan kumpulan etnik terbesar di Saratok merangkumi sekitar 60-
70% penduduk di daerah ini. Mereka kebanyakannya tinggal di rumah 
panjang Saratok secara keseluruhan dihuni oleh kira-kira 55,000 orang 
dengan majoriti adalah Iban (Jabatan Perangkaan Malaysia, 2020).  
Penempatan masyarakat Iban di Saratok berkisar di sekitar Sungai 
Krian. Rumah panjang di kawasan ini seperti di Roban menjadi 
penempatan penting kerana akses kepada sungai untuk sumber air dan 
pengangkutan. Selain rumah panjang, komuniti Iban juga terdapat di 
pekan Saratok dan kawasan berdekatan seperti Kabong.  

 
Saratok terletak di bahagian tengah Sarawak dan mempunyai 

keluasan anggaran 1,800 km². Ia diapit oleh daerah Betong di bahagian 
timur dan daerah Kabong di sebelah barat. Sungai Krian menjadi laluan 
utama ekonomi dan pengangkutan masyarakat setempat. Saratok 
menjadi pusat tradisional pertanian dan perdagangan kecil-kecilan. 
Berdasarkan data terkini, Saratok mempunyai populasi lebih kurang 
40,000 hingga 50,000 penduduk dengan majoriti adalah masyarakat 
Iban. Selain Iban, terdapat juga etnik lain seperti Melayu, Cina  dan 
minoriti Bidayuh yang menetap di kawasan ini. Populasi masyarakat di 
Saratok kebanyakannya menetap di rumah panjang tradisional dan 
kampung kecil di sepanjang sungai dan kawasan pedalaman.  

 
Nama Saratok dipercayai berasal daripada perkataan tempatan, 

tetapi tiada bukti rasmi tentang maksud sebenar perkataan ini. 
Sebahagian penduduk tempatan percaya ia mungkin berkait dengan 
tumbuhan atau geografi tertentu di kawasan itu pada masa lalu. 
Ekonomi Saratok pula bergantung kepada sektor pertanian. Penduduk 
di Saratok banyak terlibat dalam penanaman padi, lada hitam, getah, 
dan kelapa sawit. Saratok juga terkenal dengan hasil pertanian 
tempatan yang dipasarkan di pasar mingguan seperti di pekan Saratok. 
Perikanan dan hasil hutan komuniti di sepanjang Sungai Krian turut 
bergantung kepada perikanan dan hasil hutan sebagai sumber 
pendapatan.  Saratok merupakan salah satu daripada daerah di 
Bahagian Betong yang mempunyai kemudahan pentadbiran seperti 
pejabat daerah, sekolah, klinik kesihatan, dan kemudahan asas lain. 
Pusat pentadbiran daerah terletak di pekan Saratok yang juga 
merupakan hab perdagangan dan aktiviti sosial penduduk kawasan 
sekitar. 
 
 



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam  
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak 

423 

 

Jadual 1: Jumlah Keseluruhan Penduduk Saratok Bagi Tahun 
2000-2010 

Tahun 2000 2010 

Iban 2400 26500 

Melayu 1580 17300 

Bidayuh 500 600 

Cina 3000 3200 

Lain-lain 8000 1000 

Jumlah Keseluruhan 44100 48600 

Sumber: Awang Rozaimie (2021) 
 

Masyarakat Iban merupakan kumpulan etnik terbesar di Sarawak, 
termasuk di Saratok, dan memainkan peranan penting dalam landskap 
sosial serta budaya negeri ini. Kajian Awang Rozaimie (2021) 
menunjukkan bahawa Iban, bersama-sama kaum Bidayuh dan Melanau, 
tergolong dalam kumpulan etnik utama di Sarawak. Etnik Iban sering 
disebut sebagai Sea Dayak, manakala kaum Bidayuh dikenali sebagai 
Land Dayak. Istilah ini merujuk kepada lokasi asal-usul kehidupan 
masyarakat ini, dengan Iban lebih banyak tinggal berhampiran kawasan 
sungai dan pesisir pantai manakala Bidayuh di kawasan berbukit dan 
pedalaman. Di Sarawak, kepelbagaian bahasa merupakan salah satu 
aspek yang paling unik. Sarawak sahaja mempunyai 30 hingga 40 
bahasa asli yang dituturkan, menjadikan negeri ini salah satu kawasan 
dengan kepelbagaian linguistik tertinggi di Malaysia. Antara bahasa 
yang berperanan sebagai lingua franca ialah Bahasa Melayu Sarawak 
dan Bahasa Iban (Mohammed Azlan Mis, 2020). Bahasa Melayu Sarawak 
sering digunakan untuk komunikasi antara kaum, manakala Bahasa 
Iban menjadi bahasa utama di kawasan-kawasan yang didiami majoriti 
Iban, termasuk Saratok. Sistem bahasa ini mencerminkan keperluan 
untuk membentuk perpaduan dalam masyarakat berbilang etnik. 

 
Menurut Banci Penduduk Malaysia 2010, Iban di Saratok 

membentuk kira-kira separuh daripada keseluruhan populasi di kawasan 
ini, diikuti oleh kaum Melayu, Cina, dan minoriti lain seperti Melanau. 
Jumlah penduduk yang signifikan ini menjadikan Iban sebagai kumpulan 
majoriti di Saratok. Mereka terlibat dalam pelbagai aktiviti ekonomi, 
terutamanya dalam sektor pertanian seperti tanaman padi bukit, lada, 
dan getah. Aktiviti-aktiviti tradisional ini bukan sahaja menjadi sumber 
pendapatan tetapi juga memperkukuhkan identiti budaya masyarakat 
Iban. Kesediaan masyarakat Iban untuk menyesuaikan diri dengan 
komuniti lain di Saratok menjadi asas kepada keharmonian di kawasan 
ini. Hubungan yang baik antara pelbagai kaum menjadikan Saratok 



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih 
 

424 

 

sebuah contoh mikro kepada perpaduan masyarakat berbilang bangsa 
yang sering dilihat di Sarawak. Kajian mendapati bahawa penghormatan 
terhadap adat dan budaya antara satu sama lain adalah kunci utama 
kepada kestabilan sosial di kawasan ini (Chang Pat Poh, 1999). 
 
Aktiviti Budaya Di Saratok  
 
Saratok, yang merupakan sebahagian daripada Bahagian Betong di 
Sarawak, kaya dengan kepelbagaian budaya masyarakat yang 
mencerminkan keunikan kehidupan masyarakat berbilang kaum. Aktiviti 
budaya di kawasan ini sering berkisar kepada tradisi dan adat 
masyarakat tempatan, terutamanya Iban, yang menjadi kumpulan etnik 
terbesar di kawasan tersebut. Gawai Dayak, yang diraikan pada 1 Jun 
setiap tahun adalah salah satu aktiviti budaya paling penting bagi 
masyarakat Iban di Saratok. Perayaan ini bertujuan meraikan musim 
menuai dan melambangkan rasa kesyukuran kepada Tuhan serta 
semangat perpaduan. Dalam perayaan ini, masyarakat Iban di Saratok 
mengadakan upacara tradisional seperti ngajat (tarian tradisional Iban), 
miring (upacara keagamaan), dan permainan muzik menggunakan alat 
tradisional seperti engkerumong dan sape. Perayaan ini juga 
menggalakkan penyertaan daripada kaum lain, mencerminkan 
keharmonian antara etnik di kawasan tersebut.  

 
Di samping itu, masyarakat Iban di Saratok terkenal dengan seni 

kraf tangan seperti tenunan pua kumbu dan anyaman rotan. Tenunan 
pua kumbu yang diwarisi turun-temurun memainkan peranan penting 
dalam ritual tradisional dan majlis keagamaan masyarakat Iban. Selain 
itu, tarian ngajat sering dipersembahkan dalam majlis perkahwinan, 
perayaan Gawai, dan acara-acara kebudayaan lain. Tarian ini 
melambangkan keberanian, kekuatan dan keindahan budaya 
masyarakat Iban. Di peringkat daerah, Saratok menganjurkan festival 
kebudayaan tahunan yang melibatkan penyertaan pelbagai komuniti 
etnik. Acara seperti ini menampilkan pelbagai persembahan seni 
tradisional, jualan hasil kraf tangan, dan pameran masakan tempatan. 
Festival ini bukan sahaja bertujuan untuk mempromosikan budaya 
tempatan tetapi juga untuk merapatkan hubungan antara kaum. 

 
Masyarakat Iban di Saratok masih mengekalkan beberapa adat 

tradisional seperti nampok (berkongsi makanan semasa majlis 
keramaian) dan bebilang (majlis rundingan adat). Upacara miring, 
sebagai contoh, dilakukan untuk memohon restu atau perlindungan 
daripada roh nenek moyang sebelum memulakan aktiviti seperti 



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam  
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak 

425 

 

membina rumah panjang baru atau menuai tanaman. Adat-adat ini terus 
diamalkan sebagai sebahagian daripada warisan budaya mereka. 
Instrumen seperti “sape” dan “engkerumong” sering dimainkan dalam 
majlis tradisional dan perayaan kebudayaan. Muzik tradisional ini bukan 
sahaja berfungsi sebagai hiburan tetapi juga menyampaikan cerita 
rakyat dan sejarah masyarakat Iban.  Aktiviti budaya di Saratok bukan 
sahaja melibatkan amalan tradisional tetapi juga berperanan 
memperkukuhkan identiti komuniti dan perpaduan masyarakat. 
Keharmonian ini terbukti melalui penyertaan aktif semua kaum dalam 
aktiviti-aktiviti kebudayaan. Budaya ini terus menjadi warisan penting 
yang dipelihara dan diwarisi generasi muda. 
 
Aktiviti Ekonomi Di Saratok  
 
Saratok, sebuah kawasan dalam Bahagian Betong, Sarawak, 
memainkan peranan penting dalam menyumbang kepada ekonomi 
negeri melalui pelbagai aktiviti yang berkait rapat dengan sumber alam 
dan budaya tempatan. Aktiviti ekonomi di Saratok biasanya tertumpu 
kepada sektor pertanian, penternakan, perikanan, dan perdagangan 
kecil-kecilan yang menjadi sumber pendapatan utama penduduknya, 
khususnya masyarakat Iban. Masyarakat di Saratok, terutamanya Iban, 
masih banyak bergantung kepada pertanian sebagai sumber utama 
pendapatan. Penanaman padi bukit adalah aktiviti tradisional yang 
diamalkan sejak dahulu kala, selaras dengan warisan budaya Iban. 
Selain padi, tanaman seperti lada hitam, getah, kelapa sawit, dan buah-
buahan tropika juga merupakan produk pertanian yang menyumbang 
kepada pendapatan penduduk tempatan. Sarawak adalah antara 
pengeksport utama lada hitam di Malaysia, dan kawasan Saratok 
menyumbang sebahagian besar hasil tersebut. 

 
Di kawasan Saratok, aktiviti penternakan seperti ternakan ayam, 

babi, dan lembu juga menjadi sebahagian daripada sumber ekonomi. 
Selain itu, beberapa komuniti di kawasan pesisir sungai menjalankan 
perikanan kecil-kecilan untuk memenuhi keperluan domestik dan 
menjual hasil tangkapan di pasar tempatan. Perikanan air tawar seperti 
memelihara ikan tilapia dan patin semakin popular di kawasan ini, 
dengan sokongan kerajaan dalam bentuk bantuan teknologi dan 
pembiayaan. Perusahaan kecil dan sederhana di Saratok sering 
berkaitan dengan penghasilan produk tradisional seperti kraftangan, 
tenunan pua kumbu, dan hasil anyaman rotan. Produk ini bukan sahaja 
dijual di pasaran tempatan tetapi juga dieksport ke luar negeri sebagai 



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih 
 

426 

 

cenderamata budaya. Tenunan pua kumbu, contohnya, sangat bernilai 
kerana kehalusan corak dan kaitannya dengan tradisi Iban.  

 
Kawasan Saratok juga terlibat dalam penanaman kelapa sawit, 

yang menjadi salah satu sektor pertanian komersial utama di Sarawak. 
Beberapa ladang kelapa sawit besar dan pekebun kecil beroperasi di 
kawasan ini. Menurut Jabatan Pertanian Sarawak (2018), penanaman 
kelapa sawit memberi sumbangan yang signifikan kepada 
pembangunan ekonomi setempat, menyediakan pekerjaan kepada 
penduduk tempatan dan merangsang pertumbuhan infrastruktur. Pasar 
minggu yang diadakan di pekan Saratok menjadi pusat utama 
perdagangan tempatan. Pasar ini menyediakan peluang kepada 
penduduk untuk menjual hasil tani, ikan, ternakan, dan produk kraf 
tangan kepada penduduk setempat dan pelawat. Aktiviti perdagangan 
ini mengukuhkan ekonomi mikro dan membina hubungan antara 
masyarakat setempat. 

 
Dalam beberapa tahun kebelakangan, usaha untuk memodenkan 

ekonomi di Saratok telah membawa kepada penglibatan penduduk 
dalam perniagaan digital. Jualan hasil tani dan kraf tangan melalui 
platform atas talian telah membantu masyarakat tempatan memasarkan 
produk mereka kepada pasaran yang lebih luas. Selain itu, eko-
pelancongan semakin berkembang, dengan tarikan seperti rumah 
panjang Iban dan budaya tradisional menjadi daya tarikan pelancong 
domestik dan antarabangsa. Aktiviti ekonomi di Saratok adalah 
gabungan antara tradisi dan inovasi moden. Pertanian kekal sebagai 
asas ekonomi utama, manakala perdagangan dan perusahaan kecil 
memberikan nilai tambah kepada pembangunan ekonomi kawasan ini. 
Dengan sokongan kerajaan dan kerjasama komuniti, Saratok berpotensi 
untuk terus berkembang sebagai pusat ekonomi penting di Bahagian 
Betong. 
 
 
Sejarah Rumah Panjang  
 
Rumah panjang ialah salah satu elemen utama dalam budaya 
masyarakat pribumi di Borneo, khususnya di Sarawak, Malaysia. Ia 
bukan sahaja struktur fizikal tetapi juga melambangkan cara hidup yang 
berakar umbi dalam sistem kekeluargaan dan kehidupan komuniti. Asal 
usul rumah panjang berkait rapat dengan sejarah migrasi, cara hidup 
agraria, dan keperluan perlindungan masyarakat tradisional. 
Berdasarkan kajian arkeologi dan antropologi, rumah panjang 



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam  
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak 

427 

 

dipercayai mula dibina oleh masyarakat pribumi di Borneo sekitar ribuan 
tahun dahulu. Migrasi awal masyarakat Austronesia ke pulau Borneo 
membawa bersama mereka tradisi membina rumah panjang sebagai 
cara hidup komuniti. Dalam kajian Freeman (1970), beliau menyatakan 
bahawa rumah panjang berkembang sebagai respons kepada cabaran 
persekitaran hutan hujan tropika.  Struktur ini memudahkan masyarakat 
berinteraksi rapat dan berkongsi sumber, seperti makanan, tenaga 
kerja, dan keselamatan. 

 
Secara geografi, rumah panjang biasanya dibina berhampiran 

sungai kerana sungai menjadi laluan utama untuk pengangkutan dan 
sumber air. Sungai juga memainkan peranan penting dalam kehidupan 
agraria masyarakat pribumi, di mana mereka bergantung pada 
pertanian padi huma dan memancing. 
 

 

Foto 2: Rumah Panjang, Kajian Lapangan (2025) 
 
 
Fungsi Sosial Dan Budaya  
 
Pada asasnya, rumah panjang adalah tempat tinggal kolektif yang 
dihuni oleh beberapa keluarga yang berkait rapat secara genetik atau 
perkahwinan. Setiap keluarga tinggal dalam sebuah unit yang dipanggil 
bilik (ruai), manakala ruang tengah rumah panjang digunakan untuk 
aktiviti komuniti seperti upacara adat, mesyuarat, dan perayaan. 
Struktur rumah panjang mencerminkan hierarki sosial masyarakat. 
Ketua rumah panjang yang dikenali sebagai ‘tuai rumah’, memainkan 
peranan penting dalam menyatukan komuniti. Beliau bertanggungjawab 
memimpin upacara adat, menyelesaikan konflik, dan menjaga 
keharmonian antara penghuni. Rumah panjang juga berfungsi sebagai 
simbol identiti dan warisan budaya. Dalam masyarakat Iban, rumah 



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih 
 

428 

 

panjang menjadi pusat untuk upacara adat seperti Gawai Dayak dan 
upacara miring, yang menghormati roh nenek moyang dan dewa-dewa. 
Tradisi ini diwarisi dari generasi ke generasi, memastikan 
kesinambungan nilai dan amalan budaya mereka.  

 
Rumah panjang juga membawa simbolisme yang mendalam 

dalam budaya masyarakat pribumi. Ia melambangkan perpaduan, 
kerjasama, dan kehidupan berkongsi. Menurut Freeman (1970), setiap 
keluarga dalam rumah panjang berkongsi tanggungjawab dalam kerja-
kerja harian seperti pertanian, memburu, dan pembinaan.  Nilai ini 
membantu masyarakat menghadapi cabaran seperti kekurangan 
sumber dan ancaman luar. Selain itu, rumah panjang dianggap sebagai 
“rumah nenek moyang.” Setiap unit keluarga dihias dengan simbol dan 
artifak yang melambangkan sejarah dan pencapaian nenek moyang 
mereka. Dalam konteks ini, rumah panjang bukan sekadar bangunan 
fizikal tetapi juga arkib hidup yang menyimpan sejarah komuniti. 
 
 
Kesimpulan 
 
Kesimpulannya, kaum Iban merupakan kaum majoriti yang menduduki 
Sarawak menjadikan nilai kebudayaan, warisan serta Sejarah kaum ini 
lebih dominan berbanding kaum lain. Sifat kaum ini yang berani dan 
sentiasa berpindah-randah untuk mencari penempatan baharu 
menyebabkan taburan kaum ini di Sarawak sangat besar. Kaum ini juga 
sangat menarik kerana mempunyai satu sistem set bahasa yang sama 
menyebabkan mudah untuk membezakan kaum iban dengan kaum lain 
di Sarawak. Walaupun terdapat sedikit perbezaan dalam beberapa 
perkataan, namun perbezaan ini berlaku disebabkan oleh dialek dan 
percampuran bahasa daripada kaum lain yang berdekatan.  

 
Di samping itu, wujud juga beberapa perbincangan tentang 

sejarah masyarakat Iban yang berubah-ubah mengikut peredaran 
zaman. Bermula daripada zaman pemerintahan Brooke sehingga ke 
zaman moden. Masyarakat Iban mempunyai gaya hidup yang sentiasa 
berubah seiring dengan peredaran zaman. Hal ini menyebabkan 
berlakunya beberapa perubahan dalam gaya hidup masyarakat Iban. 
Perkara ini juga memberikan kesan kepada mereka. Contohnya seperti 
perubahan tempat tinggal, perubahan sumber penghasilan ekonomi dan 
juga sebagainya. Berkenaan rumah panjang pula, rumah panjang ini 
mempunyai asal usul nya yang tersendiri. Di mana migrasi yang berlaku 
dalam masyarakat Iban juga turut mendorong kepada kewujudan 



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam  
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak 

429 

 

rumah panjang di Sarawak. Rumah panjang ini juga mempunyai 
pelbagai fungsi kepada masyarakat Iban secara khususnya. Rumah 
panjang ini menjadi penempatan yang selamat bagi masyarakat Iban 
bahkan sampai masa kini. 
 
 
Rujukan  
 
Laporan Kerajaan 
Jabatan Pertanian Sarawak. (2018). Laporan Tahunan: Sektor Pertanian 

di Sarawak. Kuching: Sarawak Multimedia Authority. 
Banci Jabatan Perangkaan Malaysia. (2010). Penduduk dan Perumahan 

Malaysia 2010. Putrajaya: Jabatan Perangkaan Malaysia. 
 
 
Buku dan Jurnal 
Awang Rozaimie, A. (2021). Kajian Kepelbagaian Kaum dan Bahasa di 

Sarawak. Sarawak: Penerbit Universiti Malaysia Sarawak. 
Chang Pat Poh. (1999). Sejarah Sosial dan Budaya Sarawak. Kuala 

Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 
Cramb, R. A. (2007). Land and Longhouse: Agrarian Transformation in 

the Uplands of Sarawak. Copenhagen: NIAS Press. 
Freeman, D. (1970). Report on the Iban.  London: The Athlone Press. 
Freeman, D. (1970). Iban Agriculture: A Study in Shifting Cultivation and 

Subsistence Economics. London: Athlone Press. 
Freeman, D. (1981). Some Reflections on the Nature of Iban Society. 

Canberra: Australian National University. 
Hose, C., & McDougall, W. (1912). The pagan tribes of Borneo. London: 

Macmillan. 
Jawan, J. (2003). Iban Politics and Economic Development. Kuala 

Lumpur: Utusan Publications. 
Jensen, E. (1974). The Iban and Their Religion. Oxford: Clarendon 

Press. 
King, V. T. (1993). The Peoples of Borneo. Oxford: Blackwell Publishers. 
Mohammed Azlan Mis. (2020). Lingua Franca di Sarawak. GEMA 

Online™ Journal of Language Studies, Volume 10(2). 
Ngidang, D. (2002). Contradictions in land development schemes: The 

case of joint ventures in Sarawak, Malaysia. Asia Pacific Viewpoint, 
Volume 43, Issue 2: 157-180. 

Padoch, C. (1982). Migration and its alternatives among the Iban of 
Sarawak. Netherlands: The Hague-Martinus Nijhoff. 



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih 
 

430 

 

Pringle, R. (1970). Rajahs and Rebels: The Ibans of Sarawak under 
Brooke Rule, 1841–1941. New York: Cornell University Press. 

Postill, J. (2006). Media and nation building: How the Iban became 
Malaysian. New York: Berghahn Books. 

Runciman, W. G., & Sutlive, V. (2000). The Iban of Sarawak: Colonialism 
and Economic Change. England: Oxford University Press. 

Sandin, B. (1980). Iban Adat & Augury. Pulau Pinang: Universiti Sains 
Malaysia. 

Sandin, B. (1994). Sources of Iban Traditional History. Sarawak: 
Sarawak Museum Journal. 

Sandin, B. (1967). The Sea Dayaks of Borneo: Before White Rajah Rule. 
London: MacMillan. 

Sather, C. (1994). The Iban of Borneo: Inside the Longhouse. Kuching: 
Tun Jugah Foundation. 

Seidelson, L. S. (2021). The Evolution of Iban Society: Adaptation and 
Continuity. Journal of Malaysian Studies. Volume 4, Issue 1: 259-
289. 

Soda, R., & Seman, L. (2011). “Life Histories of Migrants: Bejalai 
Experiences of the Iban in Sabah, Malaysia”. Geographical 
Studies, 86: 132-152. 

Tugang, N. (2011). Tembikar Dalam Budaya Iban di Sarawak. Kuching: 
UNIMAS Publisher. 

Wadley, R. L. (1997). Variation and changing traditions in Iban land use. 
Borneo Research Bulletin, 28: 98-108. 

 


