Jurnal Borneo Akhailogia (Warisan, Arkeologi & Sejarah), Disember 2025, Vol.10 (1),him.405-430
e-ISSN: 2600-8726© Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih
https://jurcon.ums.edu.my/ojums/index.php/JBA/

LATAR BELAKANG SEJARAH MASYARAKAT IBAN DI SARATOK,
SARAWAK
Historical Background of the Iban Community in Saratok, Sarawak

Wainessline Anak Wau'?
Nur Fardha Ayu Jusnih?

Fakulti Sains Sosial dan Kemanusiaan, Universiti Malaysia Sabah,
Jalan UMS, 88400 Kota Kinabalu, Sabah
*Corresponding author: fardhaayu@gmail.com

Dihantar: 29 Jun 2025 / Penambahbaikan: 5 September 2025
Diterima: 1 November 2025 / Terbit: 31 Disember 2025

Abstrak

Makalah ini membincangkan latar belakang sejarah masyarakat Iban di
Saratok dengan memberi tumpuan kepada perkembangan awal
masyarakat Iban di Sarawak secara keseluruhan. Perbincangan
menelusuri asal-usul masyarakat Iban serta proses pembentukan sosial,
ekonomi, dan budaya mereka dalam konteks sejarah tempatan. Analisis
bab ini disusun secara kronologi dengan menumpukan kepada tiga fasa
utama, iaitu zaman sebelum pemerintahan Brooke, semasa
pemerintahan Brooke, dan tempoh selepas berakhirnya pemerintahan
Brooke di Sarawak. Pada fasa pra-Brooke, masyarakat Iban
dibincangkan dalam kerangka migrasi, penempatan awal, serta sistem
sosial dan adat tradisional. Seterusnya, zaman Brooke dianalisis bagi
menilai kesan pentadbiran kolonial terhadap struktur kepimpinan,
penempatan, dan hubungan masyarakat Iban dengan kuasa luar.
Perbincangan pasca-Brooke pula meneliti perubahan yang berlaku
dalam kehidupan masyarakat Iban sejajar dengan pembentukan
Sarawak moden. Bab ini menggunakan pendekatan sejarah berasaskan
analisis sumber sekunder dan rujukan dokumentasi terdahulu bagi
memahami perubahan dan kesinambungan masyarakat Iban di Saratok.
Kajian ini penting bagi memperkukuh pemahaman tentang sejarah
masyarakat pribumi Sarawak dalam konteks perubahan politik dan sosial
jangka panjang.

Keywords : Masyarakat Iban, Saratok, Sejarah Sarawak, Zaman
Brooke, Sejarah Pribumi



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih

Abstract

This paper examines the historical background of the Iban community
in Saratok, with particular emphasis on the early development of the
Iban in Sarawak. The discussion traces the origins of the Iban
community and explores the formation of their social, economic, and
cultural structures within a historical framework. The analysis Is
presented chronologically and focuses on three major phases: the
period before Brooke rule, the era of Brooke administration, and the
period following the end of Brooke governance in Sarawak. During the
pre-Brooke period, the chapter highlights patterns of migration, early
settlement, and traditional social organization among the Iban. The
Brooke era is analyzed to assess the impact of colonial administration
on Iban leadership structures, settlement patterns, and relations with
external political authorities. The post-Brooke period examines the
transformations experienced by the Iban community in line with the
emergence of modern Sarawak. Employing a historical approach based
on the analysis of secondary sources and documented records, this
chapter emphasizes both change and continuity in the historical
development of the Iban community in Saratok. This study contributes
to a broader understanding of indigenous history in Sarawak and the
long-term  social and political transformations affecting local
communities.

Keywords : Iban Community, Saratok, Sarawak History, Brooke
Era, Indigenous History, Social Change

Pengenalan

Masyarakat Iban merupakan antara komuniti pribumi terbesar di
Sarawak dan memainkan peranan penting dalam pembentukan
landskap sosial serta sejarah negeri ini. Penempatan mereka yang
tertumpu di kawasan sungai dan berasaskan institusi rumah panjang
mencerminkan sistem sosial yang kompleks serta diatur oleh adat. Di
Saratok, yang mempunyai sejarah penempatan Iban yang panjang,
perkembangan masyarakat ini berkait rapat dengan proses sejarah yang
lebih luas, termasuk migrasi, campur tangan kolonial, dan perubahan
pascakolonial.

Walaupun kajian terdahulu banyak menumpukan kepada
masyarakat Iban secara umum, khususnya semasa zaman

406



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam

Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak

pemerintahan Brooke, kajian sejarah yang memfokuskan kepada

Saratok masih terhad. Kertas kerja ini bertujuan mengisi kelompangan

tersebut dengan meneliti perkembangan sejarah masyarakat Iban di

Saratok melalui analisis kronologi merangkumi zaman sebelum Brooke,

semasa Brooke, dan selepas Brooke. Dengan menggunakan pendekatan

sejarah berasaskan sumber bertulis, kajian ini menekankan unsur

perubahan dan kesinambungan dalam struktur sosial, pola penempatan,
dan sistem kepimpinan masyarakat Iban.

Masyarakat Iban di Sarawak
Klasifikasi Masyarakat Iban

Klasifikasi masyarakat Iban boleh dikesan melalui struktur lokasi
geografi mereka serta corak migrasi dan pembentukan komuniti.
Berdasarkan kajian Benedict Sandin dan Derek Freeman, masyarakat
Iban secara tradisional diklasifikasikan kepada tiga kumpulan utama
jiaitu Iban Hulu, Iban Hilir dan Iban Laut. Iban Hulu pada awalnya
menetap di kawasan pedalaman seperti Batang Rajang dan Batang Ai.
Mereka tinggal lebih terasing serta mengekalkan tradisi asal mereka
daripada pengaruh orang luar. Hal ini sebagaimana dinyatakan oleh
Sandin (1994),

The upriver Ibans retained their traditional
beliefs and customs due to their isolation from
external influences...

Iban Hilir pula tinggal di kawasan hilir sungai seperti di kawasan
Skrang dan Saribas. Masyarakat Iban di kawasan ini lebih kerap
berinteraksi dengan masyarakat lain dan perkara ini telah menyebabkan
perubahan kecil yang berlaku dalam adat dan budaya mereka.

Di samping itu, Iban Laut pula berasal dari kawasan persisiran
pantai seperti pantai Tanjung Datu. Masyarakat Iban di kawasan ini
terlibat dengan aktiviti seperti perdagangan dan pelayaran. Hal ini
menyebabkan mereka lebih terdedah kepada pengaruh luar. Perkara ini
dapat dilihat seperti yang dinyatakan oleh Freeman (1970),

The coastal Ibans adapted faster to trade and
external interaction due to their strategic
location near trade routes...

407



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih

Sejarah Awal Masyarakat Iban

Asal usul masyarakat Iban masih menjadi persoalan yang belum jelas
dalam kalangan pengkaiji. Ini kerana banyak pendapat mengenai asal-
usul kaum Iban hanya berdasarkan sejarah lisan yang diwarisi turun-
temurun dimana menimbulkan keraguan terhadap kebenaran asal
bangsa Iban itu sendiri. Sebagaimana yang dinyatakan, “Ibans’ exact
origin is unknown and unclear due to the absence of written historical
records. Oleh itu, terdapat dua pandangan utama mengenai kawasan
asal kaum Iban sebelum mereka berpindah ke pesisir pantai Sarawak.
Pendapat pertama menyatakan bahawa kaum Iban berasal dari Kapuas
di Kalimantan, manakala pendapat kedua menyatakan bahawa mereka
berasal dari Lembangan Sungai Engkari (Engkari Basin). Masyarakat
Iban dipercayai berasal daripada kumpulan Proto-Melayu, yang
merupakan penduduk awal Asia Tenggara. Mereka tergolong dalam
keluarga bahasa Austronesia, yang tersebar dari kawasan selatan China
ke seluruh kepulauan Asia Tenggara lebih daripada 4,000 tahun lalu.
Freeman (1970) menyatakan bahawa masyarakat Iban adalah
keturunan komuniti peladang yang bermigrasi ke Borneo dari kawasan
sekitar Yunnan, China.

Semasa migrasi ke Borneo, masyarakat Iban menyesuaikan diri
dengan persekitaran tropika di pedalaman, yang kaya dengan sumber
semula jadi tetapi juga penuh cabaran. Migrasi ini menghasilkan
pembentukan komuniti yang bebas, dengan struktur sosial berpusatkan
rumah panjang.

The migration of the Iban people into the
interior of Sarawak was driven by their desire
to seek fertile lands and maintain their
agricultural practices... (Freeman, 1970)

Bukti linguistik turut menyokong teori ini. Bahasa Iban tergolong
dalam subkeluarga Melayuik dalam bahasa Austronesia, menunjukkan
bahawa mereka mempunyai hubungan dengan kumpulan Dayak lain
seperti orang Bidayuh, Kenyah, dan Kayan. Perbezaan linguistik yang
berkembang menunjukkan tempoh pemisahan yang lama di antara
kumpulan-kumpulan ini, yang memungkinkan pembentukan identiti
budaya tersendiri bagi masyarakat Iban.

Menurut tradisi lisan masyarakat Iban, mereka berasal dari
kawasan Sungai Kapuas di Kalimantan Barat sebelum berhijrah ke

408



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak
Sarawak. Tradisi ensera (cerita lisan) mencatatkan bahawa nenek
moyang mereka, yang dipimpin oleh tokoh mitos seperti Tugau, mula
meneroka kawasan sungai utama seperti Batang Ai, Batang Lupar, dan
Sungai Rajang. Migrasi ini bukan sahaja bermotifkan pertanian tetapi
juga keinginan untuk menguasai kawasan baharu sebagai simbol
kekuatan sosial. Sandin (1994), menulis bahawa migrasi masyarakat
Iban ke Sarawak sering digambarkan sebagai satu siri ekspedisi yang
melibatkan pembukaan tanah baharu, konflik dengan kumpulan lain,
dan penyebaran budaya mereka.

The Iban’s migration narratives reflect their
dynamic relationship with the environment,
marked by both adaptation and conquest...
Sandin (1994)

Pada awalnya orang Iban pernah berada di Kawasan Hulu Kapuas
dan Ketungau di Kalimantan Barat sebelum berpindah ke Sarawak.
Benedict Sandin menyatakan bahawa suku ini bermigrasi ke Sarawak
pada abad ke-18 untuk mencari tanah pertanian baru serta
mengelakkan tekanan daripada suku-suku lain di kawasan asal mereka.

The Iban, known as Sea Dayaks by early
European explorers, were migratory by nature,
driven by a quest for fertile lands and a better
livehood...

Migrasi pertama yang signifikan berlaku sekitar tahun 1750, di
mana masyarakat Iban mula menetap di kawasan Batang Lupar,
sebelum menyusuri sungai utama seperti Sungai Rejang, Sungai Batang
Ai dan Sungai Katibas. Proses ini sering disertai dengan pembukaan
kawasan baru untuk pertanian khususnya penanaman padi bukit yang
menjadi asas ekonomi mereka. Menurut Benedict Sandin, migrasi
pertama kaum Iban bermula dari Sungai Marakai, Indonesia. Mereka
diketuai oleh seorang ketua yang bernama Gelungan dan menetap di
Bukit Balau yang terletak antara Sungai Marakai dan Sungai Batang
Undop. Kumpulan kedua pula diketuai oleh Langkup yang mana mentap
di Batang Undop manakala kumpulan ketiga pula diketuai oleh Jelian.
Penghijrahan kaum Iban dari Sungai Engkari ini diketuai oleh Patih
Ampau ketua genarasi ke-14 yang menetap di Pangakalan Tabau yang
terletak berdekatan dengan Lubok Antu. Ambau telah mendaki Batang
Ai lalu membina rumah di sepanjang jalan dan kemudian memasuki

409



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih

Engkari. Mereka mendiami Engkari dan becucuk tanam di tempat
tersebut sebelum berpindah ke Nanga Jela.

Di tengah-tengah kehidupan masyarakat Iban ialah rumah
panjang (longhouse), yang bukan hanya menjadi tempat tinggal tetapi
juga pusat sosial, ekonomi, dan politik. Setiap rumah panjang terdiri
daripada beberapa unit keluarga (bilek), dengan ruang tengah (ruai)
berfungsi sebagai tempat pertemuan komuniti. Freeman (1970)
menjelaskan bahawa rumah panjang mencerminkan struktur sosial
masyarakat Iban, di mana hierarki komuniti diketuai oleh tuai rumah
(ketua rumah panjang). Kehidupan di rumah panjang berasaskan nilai
kolektivisme dan gotong-royong.

The longhouse served as the physical and
symbolic representation of Iban social
organization, fostering unity and
Interdependence...

Tradisi rumah panjang juga berperanan penting dalam
mengekalkan identiti budaya Iban. Ia menjadi tempat untuk
melaksanakan upacara keagamaan seperti miring (pemujaan roh) dan
gawai (perayaan besar). Ritual ini mengukuhkan hubungan masyarakat
dengan alam semula jadi, yang menjadi asas kepada sistem
kepercayaan mereka.

Pada zaman awal, masyarakat Iban mengamalkan animisme,
dengan kepercayaan kepada roh nenek moyang (petara), semangat
hutan (antu), dan dewa-dewa alam. Sistem kepercayaan ini berakar
umbi dalam hubungan rapat mereka dengan alam semula jadi, yang
dianggap sebagai sumber kehidupan dan perlindungan. Upacara seperti
‘gawai antu’ (upacara menghormati roh nenek moyang) dan ‘gawai padi’
(perayaan menuai) memainkan peranan penting dalam kehidupan
mereka. Menurut Jensen (1974),

The spiritual worldview of the Iban connects
them to their ancestors and the natural world,
creating a holistic sense of community and
continuity...

Selain itu, ‘manang’ (bomoh) dan lemambang (pendeta ritual)
memainkan peranan sebagai penjaga keseimbangan spiritual. Mereka
memimpin upacara penting seperti penyembuhan, pemujaan semangat,

410



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam

Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak

dan penangkis roh jahat. Kepercayaan ini mencerminkan

kebergantungan masyarakat Iban kepada alam semula jadi dan
pengetahuan tradisional.

Pada zaman awal, masyarakat Iban terkenal sebagai pahlawan
yang berani, terutamanya melalui tradisi ‘ngayau’ (pemburuan kepala).
Tradisi ini bukan sekadar amalan peperangan tetapi juga berkait rapat
dengan kepercayaan spiritual dan status sosial. Kepala yang diperoleh
dianggap membawa kekuatan mistik kepada komuniti dan sering
digunakan dalam ritual. Freeman (1970) mencatatkan bahawa ngayau
juga merupakan cara masyarakat Iban memperluaskan kawasan
mereka dan mempertahankan komuniti daripada ancaman luar. Namun,
amalan ini sering disalahertikan oleh masyarakat luar sebagai
keganasan tanpa sebab. Dalam konteks Iban, ngayau adalah
sebahagian daripada sistem nilai dan cara mereka mengekalkan
keamanan serta kehormatan dalam masyarakat.

Pada zaman awal, masyarakat Iban sering terlibat dalam konflik
dengan kumpulan Dayak lain seperti orang Kayan, Kenyah, dan Punan.
Konflik ini biasanya berkisar kepada perebutan tanah, kawasan berburu,
dan sumber hutan. Sandin (1994) menjelaskan bahawa peperangan ini
bukan hanya melibatkan keganasan tetapi juga peluang untuk menjalin
hubungan perdagangan dan aliansi dengan kumpulan lain. Menurut
Sandin (1994),

While the Iban were known for their martial
prowess, their interactions with other groups
also involved djplomacy and trade...

Selain konflik, masyarakat Iban turut menjalin hubungan
perdagangan dengan pedagang Melayu dan Cina. Mereka menukar hasil
hutan seperti rotan, damar, dan sarang burung dengan barang seperti
garam, tembikar, dan senjata. Asal-usul masyarakat Iban
mencerminkan perjalanan sejarah yang kompleks, melibatkan migrasi,
adaptasi, dan perkembangan budaya. Dari akar mereka sebagai Proto-
Melayu hingga menjadi penghuni utama pedalaman Sarawak,
masyarakat Iban telah membina identiti mereka melalui hubungan rapat
dengan alam semula jadi, struktur sosial rumah panjang, dan tradisi
perang.

Masyarakat Iban adalah salah satu etnik terbesar di Sarawak dan
mereka mendiami terutamanya kawasan tebing sungai, yang

411



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih

menawarkan sumber kehidupan seperti pertanian, pemburuan, dan
hasil hutan. Sebagai masyarakat yang bergantung pada hasil alam,
mereka mengamalkan pelbagai pekerjaan tradisional seperti menanam
padi, berburu, menangkap ikan, dan mengumpul hasil hutan untuk
makanan serta kraf tangan (Mulok Kedit, 1980).

Berdasarkan kajian Mulok Kedit (1980), istilah “Iban” digunakan
oleh masyarakat ini dengan tiga makna yang berbeza. Pertama, ia
digunakan untuk membezakan mereka dari etnik lain seperti Melayu,
Cina, dan Dayak yang lain. Kedua, istilah ini digunakan untuk
membezakan golongan biasa daripada dukun atau manang, yang
merupakan individu yang memiliki pengetahuan dalam ilmu hitam dan
boleh menyembuhkan penyakit. Ketiga, ia digunakan dalam situasi
sehari-hari seperti dalam frasa “bisi iban di rumah?” yang bermaksud
“ada sesiapa di rumah?”.

Selain itu, terdapat beberapa teori tentang asal-usul nama Iban.
Ada yang berpendapat bahawa nama ini berasal daripada perkataan
“hivan”, yang bermaksud agresif dan menggambarkan orang yang
berhijrah dari kawasan selatan ke lembangan sungai Rejang pada abad
ke-19. Istilah “Dayak”, yang sering dikaitkan dengan Iban dalam
konteks “Sea Dayak” dan “Land Dayak” pula dikatakan berasal dari
perkataan “daya” yang membawa maksud “darat” atau “dalam” yang
merujuk kepada masyarakat bukan Melayu di Borneo.

Pada zaman pra-kemerdekaan, masyarakat Iban juga dikenali
melalui gelaran berdasarkan tempat tinggal mereka, seperti “Kami
Undup” (orang dari Undup) atau “Kami Skrang” (orang dari Skrang).
Istilah “menoa” digunakan untuk merujuk kepada wilayah penguasaan
rumah panjang atau kawasan lembangan sungai yang mereka duduki.
Masyarakat Iban ini dikenali sebagai suku yang berdasarkan sungai,
atau “riverine-based tribes”, yang tinggal dalam komuniti sepanjang
sungai yang sama, dan mereka cenderung untuk bersatu antara satu
sama lain daripada bertelagah.

412



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak

| Foto 1: Lelaki Dayak dn Iban
Sumber: Benedict Sandin (1994)

Sejarah Masyarakat Iban Pada Zaman Brooke

Sebelum kedatangan James Brooke, masyarakat Iban menjalani
kehidupan yang berasaskan sistem rumah panjang (longhouse),
pertanian pindah, dan ekonomi sara diri. Mereka terkenal dengan
budaya merantau, terutamanya untuk mencari tanah baharu atau
sumber ekonomi. Selain itu, masyarakat Iban juga terkenal dengan
tradisi ngayau (pemburuan kepala), yang merupakan simbol keberanian
dan tanda keunggulan sosial.

Struktur sosial masyarakat Iban ketika itu berasaskan kepada
sistem komuniti rumah panjang, yang diketuai oleh tuai rumah. Rumah
panjang bukan sahaja tempat tinggal tetapi juga pusat kehidupan sosial,
budaya, dan politik mereka. Ritual dan adat resam seperti miring
(upacara pemujaan) dan gawai antu (perayaan untuk menghormati roh
nenek moyang) menjadi teras kehidupan mereka. Namun, pada abad
ke-19, masyarakat Iban menghadapi cabaran daripada pencerobohan
kumpulan luar seperti orang Kayan, Kenyah, dan Melayu Brunei, yang
sering bertempur untuk menguasai wilayah dan sumber di Sarawak.
Masyarakat Iban pada zaman Brooke memainkan peranan yang penting
dalam pemerintahan dinasti Brooke. Zaman Brooke membawa kepada
pelbagai perubahan kepada masyarakat Iban dari segi politik, sosial dan
ekonomi. Walaupun masyarakat Iban terkenal dengan tradisi agraria
dan adat mereka, kedatangan Jamaes Brooke sebagai Rajah Putih
pertama membawa cabaran dan peluang yang baharu kepada dimana
telah mempengaruhi cara hidup mereka.

413



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih

James Brooke memperlihatkan pendekatan yang pragmatik
dalam berurusan dengan masyarakat Iban. Beliau menghormati struktur
sosial tradisional mereka dan sering bekerjasama dengan pemimpin
tempatan seperti tuai rumah dan penghulu. Pemimpin-pemimpin ini
diberi pengiktirafan rasmi oleh Brooke, yang menjadikan mereka
sebahagian daripada struktur pentadbiran kolonial. Sebagai balasan,
pemimpin Iban diminta memastikan keamanan dan kerjasama
masyarakat mereka dengan pentadbiran Brooke.

Ketika James Brooke mula bertapak di Sarawak pada tahun
1839, masyarakat Iban telah menetap di kawasan sungai utama seperti
Sungai Batang Lupar, Rejang dan Saribas. Pada awal pemerintahannya,
Jamaes Brooke memandang masyarakat Iban sebagai kumpulan yang
penting untuk membantunya mengukuhkan kekuasaannya di Sarawak.
Namun begitu, hubungan antara James Brooke dan masyarakat Iban
agak rumit. Hal ini dikatakan demikian kerana amalan tradisional
masyarakat Iban seperti Ngayau bertentangan dengan nilai-nilai ajaran
mereka. Rajah Brooke telah berusaha untuk mengekang amalan ini
dengan tujuan untuk meningkatakan keamanan di wilayah tersebut
pada ketika itu. Brooke sering menggunakan kekuatan tenteranya untuk
menghapuskan amalan tersebut seperti yang dinyatakan oleh Pringle
(1970),

James Brooke launched punitive expedition
against Iban groups deemed uncooperative or
rebellious...

Salah satu dasar kontroversi Brooke ialah larangan terhadap
ngayau (pemburuan kepala), yang dilihat sebagai kejam dan tidak
berperikemanusiaan oleh pentadbiran Barat. Namun, bagi masyarakat
Iban, tradisi ngayau bukan sekadar peperangan tetapi juga berkaitan
dengan kepercayaan spiritual dan identiti budaya. Larangan ini
menyebabkan ketegangan antara masyarakat Iban dengan Brooke,
terutamanya pada awal pemerintahannya. James Brooke juga
menggunakan polisi ini untuk membezakan “Iban yang setia” dan “Iban
pemberontak.” Golongan Iban yang menerima larangan ini sering
dijadikan sekutu, manakala mereka yang menolak dianggap ancaman
kepada kestabilan wilayah.

Melalui kempen ketenteraan dan perjanjian diplomasi, Brooke
telah berjaya memujuk beberapa ketua rumah untuk menghentikan
amalan ini. Contohnya, perjanjian dengan orang Iban di kawasan

414



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak
Saribas dan Skrang pada pertengahan abad ke-19 menunjukkan
penurunan amalan ngayau ini. Tekanan daripada Brooke telah
mengakibatkan perubahan sosial yang mendalam di mana masyarakat
Iban mula beralih kepada cara hidup yang lebih aman. Seelingir
masyarakat Iban juga telah memainkan peranan yang penting dalam
kempen ketenteraan Brooke dengan menentang musuh tradisional.
Contohnyaa seperti menentang kenyah, kayan dan pemberontak
tempatan seperti Rentap di Sungai Skrang. Ekpedisi Brooke ke Batang
Ai pada tahun 1857 telah melibatkan ratusan pejuang Iban menentang
ancaman daripada suku-suku pedalaman.

Pada zaman Brooke, masyarakat Iban memainkan peranan yang
penting dalam pelbagai konflik. Sebahagian komuniti Iban menjadi
sekutu Brooke, membantu beliau dalam memerangi musuh-musuh
seperti orang Melayu Brunei, Dayak pedalaman, dan Bajau. Sebagai
balasan, Brooke memberikan hadiah seperti senjata dan barang
dagangan, serta mengiktiraf pemimpin-pemimpin mereka. Namun, tidak
semua masyarakat Iban menerima pemerintahan Brooke. Sesetengah
kumpulan, terutama di kawasan pedalaman, enggan tunduk kepada
kawalan kolonial dan menentang Brooke secara terbuka. Contohnya,
Rentap, seorang pemimpin Iban yang terkenal, menjadi simbol
penentangan terhadap Brooke. Rentap memimpin pemberontakan
besar di kawasan Skrang dan Saribas pada tahun 1853-1861. Beliau
sering dianggap sebagai pahlawan oleh masyarakat Iban kerana
keberaniannya mempertahankan tanah air dan tradisi mereka daripada
penjajah.

Perang Rentap adalah salah satu konflik terbesar pada zaman
Brooke. Rentap menentang larangan terhadap ngayau dan dasar-dasar
Brooke yang dianggap mengancam autonomi masyarakat Iban. Dalam
beberapa pertempuran, seperti di Bukit Sadok, Rentap berjaya
menangkis serangan Brooke, tetapi akhirnya beliau tewas pada tahun
1861. Walaupun kalah, penentangan Rentap meninggalkan kesan
mendalam terhadap sejarah dan identiti masyarakat Iban.

Dari aspek ekonomi pula, zaman Brooke telah membawa
perubahan dalam ekonomi masyarakat Iban. Sebelum ini, kehidupan
ekonomi mereka bergantung kepada penanaman padi bukit melalui
sistem  shifting  cultivation. Namun, pemerintahan  Brooke
memperkenalkan tanaman komersial seperti lada hitam dan getah di
mana telah mengubah landskap ekonomi tempatan. Contohnya,
kawasan seperti Rejang menyaksikan masyarakat Iban mula menceburi

415



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih

perdagangan hasil pertanian untuk memenuhi permintaan pasar
tempatan dan antarabangsa. Ini membuka peluang ekonomi baharu
tetapi juga menyebabkan pergantungan kepada sistem ekonomi yang
dikuasai oleh Brooke.

Pemerintahan Brooke membawa perubahan yang besar kepada
masyarakat Iban dari segi sosial, politik, dan ekonomi. Penamatan
ngayau dan integrasi masyarakat Iban dalam struktur pentadbiran
Brooke menunjukkan bagaimana tradisi lama mereka diubah oleh
pengaruh luar. Walaupun begitu, masyarakat Iban berjaya
menyesuaikan diri dengan perubahan ini sambil mengekalkan banyak
elemen budaya mereka yang unik.

Sejarah awal masyarakat Iban selepas tahun 1948 adalah
tempoh peralihan yang penuh cabaran tetapi juga menunjukkan
keupayaan mereka untuk menyesuaikan diri dengan perubahan zaman.
Walaupun menghadapi tekanan daripada dasar kolonial, konflik tanah,
dan perubahan sosial, masyarakat Iban tetap mengekalkan identiti
budaya mereka. Rumah panjang, adat resam, dan ritual tradisional
kekal menjadi elemen penting dalam kehidupan mereka, walaupun
perlahan-lahan disesuaikan dengan dunia moden. Melalui pendidikan,
penyebaran Kristian, dan penyertaan dalam politik, masyarakat Iban
berjaya menavigasi perubahan ini tanpa sepenuhnya kehilangan
warisan mereka. Tempoh ini memberikan asas penting untuk
memahami perjalanan sejarah mereka sebelum memasuki era
globalisasi yang lebih moden.

Zaman Brooke membawa perubahan dalam kehidupan sosial
masyarakat Iban. Penekanan terhadap pendidikan formal mula
diperkenalkan oleh mubaligh Kristian, terutamanya gereja Anglikan dan
Katolik. Walaupun pada peringkat awal, pendidikan ini membantu
memperkenalkan masyarakat Iban kepada dunia luar dan memberi
peluang kepada mereka untuk menyertai pentadbiran Brooke sebagai
penterjemah, polis, atau pegawai rendah. Mubaligh Kristian memainkan
peranan penting dalam memperkenalkan agama Kristian kepada
masyarakat Iban terutamanya di kawasan yang lebih mudah diakses.
Walaupun ramai yang menerima agama Kristian, sebahagian besar
masyarakat Iban pada zaman Brooke masih kekal dengan kepercayaan
animisme mereka. Brooke sendiri tidak memaksa agama Kristian ke atas
masyarakat tempatan tetapi membenarkan mubaligh untuk berdakwah
dengan bebas.

416



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak
Zaman Brooke adalah era yang penuh perubahan bagi
masyarakat Iban. Hubungan mereka dengan pemerintahan Brooke
bercampur-baur, dengan tempoh kerjasama yang diselangi konflik.
Dasar-dasar Brooke, seperti larangan ngayau dan pengawalan tanah,
membawa cabaran besar kepada tradisi dan autonomi mereka. Namun,
masyarakat Iban menunjukkan daya tahan luar biasa, menyesuaikan diri
dengan perubahan sambil mengekalkan identiti budaya mereka. Zaman
ini juga menandakan permulaan integrasi masyarakat Iban ke dalam
sistem pemerintahan moden, dengan pengenalan pendidikan,
perdagangan, dan pengaruh agama Kristian. Walaupun menghadapi
cabaran, zaman Brooke telah membentuk asas penting untuk
pembangunan dan perubahan yang berlaku pada era seterusnya.

Sejarah Masyarakat Iban Selepas 1948

Masyarakat Iban merupakan salah satu kumpulan etnik yang paling
menonjol di Sarawak, dengan identiti yang kaya dan kehidupan
tradisional berasaskan sistem rumah panjang, pertanian pindah, dan
adat resam yang berakar umbi dalam budaya mereka. Selepas Perang
Dunia Kedua pada tahun 1948, Sarawak kembali berada di bawah
pentadbiran British, membawa era baru yang penuh cabaran bagi
masyarakat Iban. Penjajahan British memperkenalkan dasar ekonomi,
sosial, dan politik yang mengubah struktur tradisional mereka.
Walaupun begitu, masyarakat Iban menunjukkan daya tahan yang luar
biasa, menyesuaikan diri dengan perubahan sambil mengekalkan
identiti mereka.

Selepas Perang Dunia Kedua, pentadbiran  British
memperkenalkan dasar-dasar baru yang bertujuan memodenkan
Sarawak. Walaupun tujuan utama adalah untuk meningkatkan ekonomi
dan pembangunan negeri, dasar-dasar ini membawa kesan mendalam
terhadap masyarakat Iban, yang kebanyakannya masih menjalani
kehidupan tradisional. Sistem tanah tradisional masyarakat Iban, yang
dikenali sebagai ‘pemakai menoa’ dan ‘pulau galau’, adalah asas kepada
kehidupan mereka. Sistem ini membolehkan masyarakat Iban
mengamalkan pertanian pindah, di mana tanah digunakan secara
bergilir untuk menanam padi dan tanaman lain. Sistem ini bukan sahaja
memenuhi keperluan asas mereka tetapi juga menjadi sebahagian
daripada adat dan ritual mereka.

417



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih

Namun, dengan pengenalan Land Code Ordinance 1958, tanah
adat secara beransur-ansur diambil alih oleh kerajaan untuk
pembalakan, pembangunan infrastruktur, dan ladang komersial.
Freeman (1970) menyatakan bahawa pentadbiran British sering
menganggap pertanian pindah sebagai tidak produktif dan ingin
menggantikannya dengan sistem pemilikan tanah individu. Perubahan
ini membawa konflik besar antara masyarakat Iban dan pentadbiran
kolonial. Ramai masyarakat Iban kehilangan akses kepada tanah adat
mereka, yang secara langsung menjejaskan struktur ekonomi dan sosial
mereka. Selain pertanian pindah, masyarakat Iban juga bergantung
kepada hasil hutan seperti rotan, damar, dan kayu untuk memenuhi
keperluan harian dan perdagangan. Walau bagaimanapun,
pengembangan industri pembalakan komersial oleh syarikat-syarikat
asing yang disokong oleh pentadbiran kolonial menyebabkan banyak
kawasan hutan tradisional mereka dimusnahkan. Kehilangan hutan ini
bukan sahaja menjejaskan sumber ekonomi masyarakat Iban tetapi
juga mengganggu ekosistem adat mereka, di mana hutan dianggap
sebagai tempat perlindungan roh nenek moyang.

Bagi pendidikan pula penjajah British memperkenalkan
pendidikan formal kepada masyarakat asli, termasuk Iban, melalui
sekolah mubaligh. Pendidikan ini memberikan peluang kepada generasi
muda untuk mempelajari kemahiran moden seperti membaca dan
menulis, yang penting untuk pekerjaan di sektor awam dan swasta.
Namun, pendidikan juga membawa cabaran sosial. Ramai masyarakat
muda Iban mula meninggalkan rumah panjang mereka untuk belajar di
bandar atau pekan kecil, yang mengurangkan penglibatan mereka
dalam kehidupan tradisional. Sistem pendidikan British juga memberi
penekanan kepada nilai-nilai moden yang kadangkala bertentangan
dengan adat tradisional Iban. Peranan tuai rumah sebagai pemimpin
komuniti mula diambil alih oleh individu yang lebih berpendidikan, yang
membawa kepada perubahan dalam hierarki sosial rumah panjang.

Bagi budaya dan kepercayaan pula, sebelum penyebaran
Kristian, masyarakat Iban mengamalkan animisme, dengan
kepercayaan kepada roh nenek moyang (petara) dan roh jahat (antu).
Ritual seperti “miring” (upacara memohon restu) dan “gawai antu”
(perayaan menghormati roh nenek moyang) memainkan peranan
penting dalam kehidupan mereka. Ritual ini sering dikaitkan dengan
pertanian, kelahiran, kematian, dan perkahwinan. Mubaligh Kristian
mula aktif di Sarawak selepas tahun 1948, terutama melalui gereja
Katolik dan Anglikan. Agama Kristian mendapat sambutan baik kerana

418



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak
mubaligh sering menyediakan pendidikan dan perkhidmatan kesihatan.
Postill (2006) menyatakan bahawa penerimaan Kristian dalam kalangan
masyarakat Iban adalah strategi untuk menyesuaikan diri dengan
perubahan zaman. Walaupun ramai menerima agama Kristian, banyak
keluarga Iban mengekalkan beberapa elemen kepercayaan tradisional
mereka. Namun, penyebaran Kristian juga membawa konflik budaya.
Banyak ritual tradisional seperti “gawai antu” ditinggalkan kerana
dianggap tidak selaras dengan ajaran Kristian. Bagi sesetengah
komuniti, ini menimbulkan kebimbangan terhadap kehilangan identiti
budaya mereka.

Pada era pasca-1948, masyarakat Iban mula melibatkan diri
dalam politik moden. Tokoh seperti Tun Jugah Barieng muncul sebagai
pemimpin yang memperjuangkan hak masyarakat Iban dalam
perbincangan tentang pembentukan Malaysia. Masyarakat Iban melihat
penyertaan mereka dalam Malaysia sebagai peluang untuk memastikan
hak tanah adat dan budaya mereka diiktiraf. Walau bagaimanapun,
konflik tanah terus menjadi isu utama dalam politik. Sistem tanah adat
sering tidak diiktiraf oleh undang-undang tanah moden, menyebabkan
masyarakat Iban berada dalam kedudukan yang lemah apabila
berhadapan dengan projek pembangunan besar-besaran. Isu tanah
menjadi salah satu punca utama ketegangan antara masyarakat pribumi
dengan kerajaan.

Walaupun pelbagai perubahan berlaku, rumah panjang kekal
menjadi pusat kehidupan masyarakat Iban. Rumah panjang bukan
sahaja tempat tinggal tetapi juga institusi sosial, ekonomi, dan budaya.
Setiap rumah panjang biasanya diketuai oleh seorang tuai rumah, yang
bertanggungjawab untuk menguruskan hal ehwal komuniti,
menyelesaikan pertikaian, dan memimpin ritual adat. Namun,
perubahan ekonomi dan sosial mula memberi kesan kepada rumah
panjang. Migrasi generasi muda ke bandar menyebabkan banyak rumah
panjang kehilangan penduduk. Bagi mereka yang kekal, rumah panjang
terus menjadi tempat pelaksanaan tradisi seperti “ngajat” (tarian
tradisional), “gawai” (perayaan), dan ritual keagamaan yang
menghubungkan mereka dengan nenek moyang mereka.

419



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih

Sejarah Masyarakat Iban Di Saratok, Sarawak

Asal Usul Masyarakat Iban Di Saratok

Masyarakat Iban merupakan kumpulan etnik terbesar di Sarawak dan
kawasan Saratok menjadi salah satu lokasi penting bagi perkembangan
komuniti ini. Asal-usul masyarakat Iban di Saratok berkait rapat dengan
migrasi mereka dari kawasan Hulu Sungai Kapuas di Kalimantan Barat.
Proses ini dipercayai bermula sekitar abad ke-15 hingga ke-17 apabila
masyarakat Iban mula bergerak ke utara mencari kawasan tanah subur
untuk pertanian dan mengelakkan konflik antara puak. Menurut
Freeman (1992), masyarakat Iban asalnya merupakan sebahagian
daripada suku Dayak yang tinggal di wilayah Kalimantan Barat. Kawasan
Hulu Sungai Kapuas yang kaya dengan sumber alam menjadi tempat
asal mereka sebelum tekanan geopolitik dan sosial memaksa mereka
berhijrah. Terdapat beberapa faktor yang mempengaruhi migrasi
masyarakat Iban pada ketika ini. Antaranya ialah tekanan penduduk dan
kekurangan tanah. Sistem pertanian tebas dan bakar memerlukan tanah
yang luas dan kekurangan tanah subur di kawasan asal mendorong
migrasi mereka. Konflik antara komuniti Iban dan suku lain di
Kalimantan Barat juga mendorong migrasi ini berlaku. Kaum Punan dan
Kenyah pada ketika itu merupakan suku kaum yang mempunyai konflik
dengan masyarakat Iban. Hal ini menyebabkan migrasi menjadi salah
satu strategi untuk melindungi kelamgsungan hidup mereka seperti
yang dinyatakan oleh Pringle (2010),

The Iban migration to Sarawak was not only a
search for new lands but also a response to
intertribal wars that made it unsafe to remain
in their original homeland...

Di Saratok, masyarakat Iban mula menetap di sepanjang Sungai
Krian kerana lokasinya yang strategik untuk pertanian, perikanan, dan
perlindungan. Saratok menjadi kawasan tumpuan bagi masyarakat Iban
kerana sifatnya yang memenuhi keperluan ekonomi dan sosial mereka.
Tanah di kawasan ini subur untuk dijadikan tempat bercucuk tanam.
Aktiviti padi huma menjadi asas ekonomi tradisional masyarakat Iban.
Hasil hutan seperti rotan, kayu dan sumber makanan seperti ikan
melengkapi keperluan harian mereka. Segelintir tempat di Saratok juga
mempunyai bentuk muka bumi yang berbukit. Perbukitan dan sungai
memberikan keselamatan daripada serangan pihak luar. Kajian Tugang
(2011) menyatakan bahawa penempatan awal masyarakat Iban di

420



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak
Saratok berkait rapat dengan hubungan mereka dengan alam sekitar
yang memberikan asas untuk kelangsungan hidup dan pembangunan
komuniti mereka. Ekonomi masyarakat Iban di Saratok tertumpu
kepada pertanian padi huma. Sistem ini bergantung kepada pembukaan
tanah baru dengan kaedah tebas dan bakar. Proses ini melibatkan kerja
kolektif yang dipimpin oleh tuai rumah (ketua rumah panjang). Selain
pertanian, aktiviti lain seperti berburu, memancing, dan mengumpul
hasil hutan seperti rotan dan damar turut menyokong kehidupan
mereka. Kajian Wadley (1997) menegaskan bahawa kebergantungan
kepada sumber semula jadi ini menunjukkan hubungan rapat
masyarakat Iban dengan alam sekitar.

The Iban’s reliance on the forest and riverine
resources highlights their deep understanding
of their environment, which has been critical to
their survival and prosperity...

Penempatan masyarakat Iban di Saratok dikaitkan dengan
struktur sosial tradisional yang berpusat kepada rumah panjang (rumah
panjai). Setiap rumah panjang terdiri daripada unit keluarga bilek dan
komuniti ini dipimpin oleh seorang ketua rumah panjang (tuai rumah).
Rumah panjang bukan sahaja berfungsi sebagai tempat tinggal, tetapi
juga sebagai pusat aktiviti keagamaan, ekonomi, dan kebudayaan.
Ritual seperti “miring” dan upacara “gawai” diadakan di rumah panjang
untuk memperkukuh perpaduan komuniti serta hubungan dengan
nenek moyang.

Semasa pemerintahan Brooke pada abad ke-19, masyarakat
Iban di Saratok mula dikenali kerana kepakaran mereka dalam
pertanian, peperangan dan hubungan dengan alam semula jadi. British
menggunakan kepakaran mereka dalam mengendalikan bot dan
pengetahuan tentang laluan sungai untuk membantu menentang lanun
serta mengembangkan pentadbiran kolonial. Masyarakat Iban di
kawasan Saratok memainkan peranan penting sebagai pejuang dan
pendukung dalam pelbagai konflik wilayah. Namun, era kolonial turut
membawa perubahan kepada sistem tanah tradisional mereka dengan
pengenalan undang-undang tanah oleh pihak British.

Demografi

Saratok merupakan sebuah daerah yang terletak di Bahagian Betong,
Sarawak, di Kepulauan Borneo. Kawasan ini terkenal sebagai salah satu

421



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih

pusat masyarakat Iban, etnik terbesar di Sarawak selain menjadi lokasi
penting dalam sejarah dan ekonomi Sarawak. Masyarakat Iban
merupakan kumpulan etnik terbesar di Saratok merangkumi sekitar 60-
70% penduduk di daerah ini. Mereka kebanyakannya tinggal di rumah
panjang Saratok secara keseluruhan dihuni oleh kira-kira 55,000 orang
dengan majoriti adalah Iban (Jabatan Perangkaan Malaysia, 2020).
Penempatan masyarakat Iban di Saratok berkisar di sekitar Sungai
Krian. Rumah panjang di kawasan ini seperti di Roban menjadi
penempatan penting kerana akses kepada sungai untuk sumber air dan
pengangkutan. Selain rumah panjang, komuniti Iban juga terdapat di
pekan Saratok dan kawasan berdekatan seperti Kabong.

Saratok terletak di bahagian tengah Sarawak dan mempunyai
keluasan anggaran 1,800 km2. Ia diapit oleh daerah Betong di bahagian
timur dan daerah Kabong di sebelah barat. Sungai Krian menjadi laluan
utama ekonomi dan pengangkutan masyarakat setempat. Saratok
menjadi pusat tradisional pertanian dan perdagangan kecil-kecilan.
Berdasarkan data terkini, Saratok mempunyai populasi lebih kurang
40,000 hingga 50,000 penduduk dengan majoriti adalah masyarakat
Iban. Selain Iban, terdapat juga etnik lain seperti Melayu, Cina dan
minoriti Bidayuh yang menetap di kawasan ini. Populasi masyarakat di
Saratok kebanyakannya menetap di rumah panjang tradisional dan
kampung kecil di sepanjang sungai dan kawasan pedalaman.

Nama Saratok dipercayai berasal daripada perkataan tempatan,
tetapi tiada bukti rasmi tentang maksud sebenar perkataan ini.
Sebahagian penduduk tempatan percaya ia mungkin berkait dengan
tumbuhan atau geografi tertentu di kawasan itu pada masa lalu.
Ekonomi Saratok pula bergantung kepada sektor pertanian. Penduduk
di Saratok banyak terlibat dalam penanaman padi, lada hitam, getah,
dan kelapa sawit. Saratok juga terkenal dengan hasil pertanian
tempatan yang dipasarkan di pasar mingguan seperti di pekan Saratok.
Perikanan dan hasil hutan komuniti di sepanjang Sungai Krian turut
bergantung kepada perikanan dan hasil hutan sebagai sumber
pendapatan. Saratok merupakan salah satu daripada daerah di
Bahagian Betong yang mempunyai kemudahan pentadbiran seperti
pejabat daerah, sekolah, klinik kesihatan, dan kemudahan asas lain.
Pusat pentadbiran daerah terletak di pekan Saratok yang juga
merupakan hab perdagangan dan aktiviti sosial penduduk kawasan
sekitar.

422



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak
Jadual 1: Jumlah Keseluruhan Penduduk Saratok Bagi Tahun

2000-2010

Tahun 2000 2010
Iban 2400 26500
Melayu 1580 17300

Bidayuh 500 600

Cina 3000 3200
Lain-lain 8000 1000
Jumlah Keseluruhan 44100 48600

Sumber: Awang Rozaimie (2021)

Masyarakat Iban merupakan kumpulan etnik terbesar di Sarawak,
termasuk di Saratok, dan memainkan peranan penting dalam landskap
sosial serta budaya negeri ini. Kajian Awang Rozaimie (2021)
menunjukkan bahawa Iban, bersama-sama kaum Bidayuh dan Melanau,
tergolong dalam kumpulan etnik utama di Sarawak. Etnik Iban sering
disebut sebagai Sea Dayak, manakala kaum Bidayuh dikenali sebagai
Land Dayak. Istilah ini merujuk kepada lokasi asal-usul kehidupan
masyarakat ini, dengan Iban lebih banyak tinggal berhampiran kawasan
sungai dan pesisir pantai manakala Bidayuh di kawasan berbukit dan
pedalaman. Di Sarawak, kepelbagaian bahasa merupakan salah satu
aspek yang paling unik. Sarawak sahaja mempunyai 30 hingga 40
bahasa asli yang dituturkan, menjadikan negeri ini salah satu kawasan
dengan kepelbagaian linguistik tertinggi di Malaysia. Antara bahasa
yang berperanan sebagai lingua franca ialah Bahasa Melayu Sarawak
dan Bahasa Iban (Mohammed Azlan Mis, 2020). Bahasa Melayu Sarawak
sering digunakan untuk komunikasi antara kaum, manakala Bahasa
Iban menjadi bahasa utama di kawasan-kawasan yang didiami majoriti
Iban, termasuk Saratok. Sistem bahasa ini mencerminkan keperluan
untuk membentuk perpaduan dalam masyarakat berbilang etnik.

Menurut Banci Penduduk Malaysia 2010, Iban di Saratok
membentuk kira-kira separuh daripada keseluruhan populasi di kawasan
ini, diikuti oleh kaum Melayu, Cina, dan minoriti lain seperti Melanau.
Jumlah penduduk yang signifikan ini menjadikan Iban sebagai kumpulan
majoriti di Saratok. Mereka terlibat dalam pelbagai aktiviti ekonomi,
terutamanya dalam sektor pertanian seperti tanaman padi bukit, lada,
dan getah. Aktiviti-aktiviti tradisional ini bukan sahaja menjadi sumber
pendapatan tetapi juga memperkukuhkan identiti budaya masyarakat
Iban. Kesediaan masyarakat Iban untuk menyesuaikan diri dengan
komuniti lain di Saratok menjadi asas kepada keharmonian di kawasan
ini. Hubungan yang baik antara pelbagai kaum menjadikan Saratok

423



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih

sebuah contoh mikro kepada perpaduan masyarakat berbilang bangsa
yang sering dilihat di Sarawak. Kajian mendapati bahawa penghormatan
terhadap adat dan budaya antara satu sama lain adalah kunci utama
kepada kestabilan sosial di kawasan ini (Chang Pat Poh, 1999).

Aktiviti Budaya Di Saratok

Saratok, yang merupakan sebahagian daripada Bahagian Betong di
Sarawak, kaya dengan kepelbagaian budaya masyarakat yang
mencerminkan keunikan kehidupan masyarakat berbilang kaum. Aktiviti
budaya di kawasan ini sering berkisar kepada tradisi dan adat
masyarakat tempatan, terutamanya Iban, yang menjadi kumpulan etnik
terbesar di kawasan tersebut. Gawai Dayak, yang diraikan pada 1 Jun
setiap tahun adalah salah satu aktiviti budaya paling penting bagi
masyarakat Iban di Saratok. Perayaan ini bertujuan meraikan musim
menuai dan melambangkan rasa kesyukuran kepada Tuhan serta
semangat perpaduan. Dalam perayaan ini, masyarakat Iban di Saratok
mengadakan upacara tradisional seperti ngajat (tarian tradisional Iban),
miring (upacara keagamaan), dan permainan muzik menggunakan alat
tradisional seperti engkerumong dan sape. Perayaan ini juga
menggalakkan penyertaan daripada kaum lain, mencerminkan
keharmonian antara etnik di kawasan tersebut.

Di samping itu, masyarakat Iban di Saratok terkenal dengan seni
kraf tangan seperti tenunan pua kumbu dan anyaman rotan. Tenunan
pua kumbu yang diwarisi turun-temurun memainkan peranan penting
dalam ritual tradisional dan majlis keagamaan masyarakat Iban. Selain
itu, tarian ngajat sering dipersembahkan dalam maijlis perkahwinan,
perayaan Gawai, dan acara-acara kebudayaan lain. Tarian ini
melambangkan keberanian, kekuatan dan keindahan budaya
masyarakat Iban. Di peringkat daerah, Saratok menganjurkan festival
kebudayaan tahunan yang melibatkan penyertaan pelbagai komuniti
etnik. Acara seperti ini menampilkan pelbagai persembahan seni
tradisional, jualan hasil kraf tangan, dan pameran masakan tempatan.
Festival ini bukan sahaja bertujuan untuk mempromosikan budaya
tempatan tetapi juga untuk merapatkan hubungan antara kaum.

Masyarakat Iban di Saratok masih mengekalkan beberapa adat
tradisional seperti nampok (berkongsi makanan semasa majlis
keramaian) dan bebilang (maijlis rundingan adat). Upacara miring,
sebagai contoh, dilakukan untuk memohon restu atau perlindungan
daripada roh nenek moyang sebelum memulakan aktiviti seperti

424



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam
Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak
membina rumah panjang baru atau menuai tanaman. Adat-adat ini terus
diamalkan sebagai sebahagian daripada warisan budaya mereka.
Instrumen seperti “sape” dan “engkerumong” sering dimainkan dalam
majlis tradisional dan perayaan kebudayaan. Muzik tradisional ini bukan
sahaja berfungsi sebagai hiburan tetapi juga menyampaikan cerita
rakyat dan sejarah masyarakat Iban. Aktiviti budaya di Saratok bukan
sahaja melibatkan amalan tradisional tetapi juga berperanan
memperkukuhkan identiti komuniti dan perpaduan masyarakat.
Keharmonian ini terbukti melalui penyertaan aktif semua kaum dalam
aktiviti-aktiviti kebudayaan. Budaya ini terus menjadi warisan penting
yang dipelihara dan diwarisi generasi muda.

Aktiviti Ekonomi Di Saratok

Saratok, sebuah kawasan dalam Bahagian Betong, Sarawak,
memainkan peranan penting dalam menyumbang kepada ekonomi
negeri melalui pelbagai aktiviti yang berkait rapat dengan sumber alam
dan budaya tempatan. Aktiviti ekonomi di Saratok biasanya tertumpu
kepada sektor pertanian, penternakan, perikanan, dan perdagangan
kecil-kecilan yang menjadi sumber pendapatan utama penduduknya,
khususnya masyarakat Iban. Masyarakat di Saratok, terutamanya Iban,
masih banyak bergantung kepada pertanian sebagai sumber utama
pendapatan. Penanaman padi bukit adalah aktiviti tradisional yang
diamalkan sejak dahulu kala, selaras dengan warisan budaya Iban.
Selain padi, tanaman seperti lada hitam, getah, kelapa sawit, dan buah-
buahan tropika juga merupakan produk pertanian yang menyumbang
kepada pendapatan penduduk tempatan. Sarawak adalah antara
pengeksport utama lada hitam di Malaysia, dan kawasan Saratok
menyumbang sebahagian besar hasil tersebut.

Di kawasan Saratok, aktiviti penternakan seperti ternakan ayam,
babi, dan lembu juga menjadi sebahagian daripada sumber ekonomi.
Selain itu, beberapa komuniti di kawasan pesisir sungai menjalankan
perikanan kecil-kecilan untuk memenuhi keperluan domestik dan
menjual hasil tangkapan di pasar tempatan. Perikanan air tawar seperti
memelihara ikan tilapia dan patin semakin popular di kawasan ini,
dengan sokongan kerajaan dalam bentuk bantuan teknologi dan
pembiayaan. Perusahaan kecil dan sederhana di Saratok sering
berkaitan dengan penghasilan produk tradisional seperti kraftangan,
tenunan pua kumbu, dan hasil anyaman rotan. Produk ini bukan sahaja
dijual di pasaran tempatan tetapi juga dieksport ke luar negeri sebagai

425



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih

cenderamata budaya. Tenunan pua kumbu, contohnya, sangat bernilai
kerana kehalusan corak dan kaitannya dengan tradisi Iban.

Kawasan Saratok juga terlibat dalam penanaman kelapa sawit,
yang menjadi salah satu sektor pertanian komersial utama di Sarawak.
Beberapa ladang kelapa sawit besar dan pekebun kecil beroperasi di
kawasan ini. Menurut Jabatan Pertanian Sarawak (2018), penanaman
kelapa sawit memberi sumbangan vyang signifikan kepada
pembangunan ekonomi setempat, menyediakan pekerjaan kepada
penduduk tempatan dan merangsang pertumbuhan infrastruktur. Pasar
minggu yang diadakan di pekan Saratok menjadi pusat utama
perdagangan tempatan. Pasar ini menyediakan peluang kepada
penduduk untuk menjual hasil tani, ikan, ternakan, dan produk kraf
tangan kepada penduduk setempat dan pelawat. Aktiviti perdagangan
ini mengukuhkan ekonomi mikro dan membina hubungan antara
masyarakat setempat.

Dalam beberapa tahun kebelakangan, usaha untuk memodenkan
ekonomi di Saratok telah membawa kepada penglibatan penduduk
dalam perniagaan digital. Jualan hasil tani dan kraf tangan melalui
platform atas talian telah membantu masyarakat tempatan memasarkan
produk mereka kepada pasaran yang lebih luas. Selain itu, eko-
pelancongan semakin berkembang, dengan tarikan seperti rumah
panjang Iban dan budaya tradisional menjadi daya tarikan pelancong
domestik dan antarabangsa. Aktiviti ekonomi di Saratok adalah
gabungan antara tradisi dan inovasi moden. Pertanian kekal sebagai
asas ekonomi utama, manakala perdagangan dan perusahaan kecil
memberikan nilai tambah kepada pembangunan ekonomi kawasan ini.
Dengan sokongan kerajaan dan kerjasama komuniti, Saratok berpotensi
untuk terus berkembang sebagai pusat ekonomi penting di Bahagian
Betong.

Sejarah Rumah Panjang

Rumah panjang ialah salah satu elemen utama dalam budaya
masyarakat pribumi di Borneo, khususnya di Sarawak, Malaysia. Ia
bukan sahaja struktur fizikal tetapi juga melambangkan cara hidup yang
berakar umbi dalam sistem kekeluargaan dan kehidupan komuniti. Asal
usul rumah panjang berkait rapat dengan sejarah migrasi, cara hidup
agraria, dan keperluan perlindungan masyarakat tradisional.
Berdasarkan kajian arkeologi dan antropologi, rumah panjang

426



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam

Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak

dipercayai mula dibina oleh masyarakat pribumi di Borneo sekitar ribuan

tahun dahulu. Migrasi awal masyarakat Austronesia ke pulau Borneo

membawa bersama mereka tradisi membina rumah panjang sebagai

cara hidup komuniti. Dalam kajian Freeman (1970), beliau menyatakan

bahawa rumah panjang berkembang sebagai respons kepada cabaran

persekitaran hutan hujan tropika. Struktur ini memudahkan masyarakat

berinteraksi rapat dan berkongsi sumber, seperti makanan, tenaga
kerja, dan keselamatan.

Secara geografi, rumah panjang biasanya dibina berhampiran
sungai kerana sungai menjadi laluan utama untuk pengangkutan dan
sumber air. Sungai juga memainkan peranan penting dalam kehidupan
agraria masyarakat pribumi, di mana mereka bergantung pada
pertanian padi huma dan memancing.

Fungsi Sosial Dan Budaya

Pada asasnya, rumah panjang adalah tempat tinggal kolektif yang
dihuni oleh beberapa keluarga yang berkait rapat secara genetik atau
perkahwinan. Setiap keluarga tinggal dalam sebuah unit yang dipanggil
bilik (ruai), manakala ruang tengah rumah panjang digunakan untuk
aktiviti komuniti seperti upacara adat, mesyuarat, dan perayaan.
Struktur rumah panjang mencerminkan hierarki sosial masyarakat.
Ketua rumah panjang yang dikenali sebagai ‘tuai rumah’, memainkan
peranan penting dalam menyatukan komuniti. Beliau bertanggungjawab
memimpin upacara adat, menyelesaikan konflik, dan menjaga
keharmonian antara penghuni. Rumah panjang juga berfungsi sebagai
simbol identiti dan warisan budaya. Dalam masyarakat Iban, rumah

427



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih

panjang menjadi pusat untuk upacara adat seperti Gawai Dayak dan
upacara miring, yang menghormati roh nenek moyang dan dewa-dewa.
Tradisi ini diwarisi dari generasi ke generasi, memastikan
kesinambungan nilai dan amalan budaya mereka.

Rumah panjang juga membawa simbolisme yang mendalam
dalam budaya masyarakat pribumi. Ia melambangkan perpaduan,
kerjasama, dan kehidupan berkongsi. Menurut Freeman (1970), setiap
keluarga dalam rumah panjang berkongsi tanggungjawab dalam kerja-
kerja harian seperti pertanian, memburu, dan pembinaan. Nilai ini
membantu masyarakat menghadapi cabaran seperti kekurangan
sumber dan ancaman luar. Selain itu, rumah panjang dianggap sebagai
“rumah nenek moyang.” Setiap unit keluarga dihias dengan simbol dan
artifak yang melambangkan sejarah dan pencapaian nenek moyang
mereka. Dalam konteks ini, rumah panjang bukan sekadar bangunan
fizikal tetapi juga arkib hidup yang menyimpan sejarah komuniti.

Kesimpulan

Kesimpulannya, kaum Iban merupakan kaum majoriti yang menduduki
Sarawak menjadikan nilai kebudayaan, warisan serta Sejarah kaum ini
lebih dominan berbanding kaum lain. Sifat kaum ini yang berani dan
sentiasa berpindah-randah untuk mencari penempatan baharu
menyebabkan taburan kaum ini di Sarawak sangat besar. Kaum ini juga
sangat menarik kerana mempunyai satu sistem set bahasa yang sama
menyebabkan mudah untuk membezakan kaum iban dengan kaum lain
di Sarawak. Walaupun terdapat sedikit perbezaan dalam beberapa
perkataan, namun perbezaan ini berlaku disebabkan oleh dialek dan
percampuran bahasa daripada kaum lain yang berdekatan.

Di samping itu, wujud juga beberapa perbincangan tentang
sejarah masyarakat Iban yang berubah-ubah mengikut peredaran
zaman. Bermula daripada zaman pemerintahan Brooke sehingga ke
zaman moden. Masyarakat Iban mempunyai gaya hidup yang sentiasa
berubah seiring dengan peredaran zaman. Hal ini menyebabkan
berlakunya beberapa perubahan dalam gaya hidup masyarakat Iban.
Perkara ini juga memberikan kesan kepada mereka. Contohnya seperti
perubahan tempat tinggal, perubahan sumber penghasilan ekonomi dan
juga sebagainya. Berkenaan rumah panjang pula, rumah panjang ini
mempunyai asal usul nya yang tersendiri. Di mana migrasi yang berlaku
dalam masyarakat Iban juga turut mendorong kepada kewujudan

428



Sejarah Pemeliharaan Warisan Budaya Rumah Panjang Dalam

Kalangan Masyarakat Iban di Saratok, Sarawak

rumah panjang di Sarawak. Rumah panjang ini juga mempunyai

pelbagai fungsi kepada masyarakat Iban secara khususnya. Rumah

panjang ini menjadi penempatan yang selamat bagi masyarakat Iban
bahkan sampai masa kini.

Rujukan

Laporan Kerajaan

Jabatan Pertanian Sarawak. (2018 ). Laporan Tahunan: Sektor Pertanian
di Sarawak. Kuching: Sarawak Multimedia Authority.

Banci Jabatan Perangkaan Malaysia. (2010). Penduduk dan Perumahan
Malaysia 2010. Putrajaya: Jabatan Perangkaan Malaysia.

Buku dan Jurnal

Awang Rozaimie, A. (2021). Kajian Kepelbagaian Kaum dan Bahasa di
Sarawak. Sarawak: Penerbit Universiti Malaysia Sarawak.

Chang Pat Poh. (1999). Sejarah Sosial dan Budaya Sarawak. Kuala
Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Cramb, R. A. (2007). Land and Longhouse: Agrarian Transformation in
the Uplands of Sarawak. Copenhagen: NIAS Press.

Freeman, D. (1970). Report on the Iban. London: The Athlone Press.

Freeman, D. (1970). Iban Agriculture: A Study in Shifting Cultivation and
Subsistence Economics. London: Athlone Press.

Freeman, D. (1981). Some Reflections on the Nature of Iban Society.
Canberra: Australian National University.

Hose, C., & McDougall, W. (1912). The pagan tribes of Borneo. London:
Macmillan.

Jawan, J. (2003). Iban Politics and Economic Development. Kuala
Lumpur: Utusan Publications.

Jensen, E. (1974). The Iban and Their Religion. Oxford: Clarendon
Press.

King, V. T. (1993). The Peoples of Borneo. Oxford: Blackwell Publishers.

Mohammed Azlan Mis. (2020). Lingua Franca di Sarawak. GEMA
Online™ Journal of Language Studies, Volume 10(2).

Ngidang, D. (2002). Contradictions in land development schemes: The
case of joint ventures in Sarawak, Malaysia. Asia Pacific Viewpoint,
Volume 43, Issue 2: 157-180.

Padoch, C. (1982). Migration and its alternatives among the Iban of
Sarawak. Netherlands: The Hague-Martinus Nijhoff.

429



Wainessline Anak Wau & Nur Fardha Ayu Jusnih

Pringle, R. (1970). Rajahs and Rebels: The Ibans of Sarawak under
Brooke Rule, 1841—-1941. New York: Cornell University Press.
Postill, J. (2006). Media and nation building: How the Iban became

Malaysian. New York: Berghahn Books.

Runciman, W. G., & Sutlive, V. (2000). 7he Iban of Sarawak: Colonialism
and Economic Change. England: Oxford University Press.

Sandin, B. (1980). Zban Adat & Augury. Pulau Pinang: Universiti Sains
Malaysia.

Sandin, B. (1994). Sources of Iban Traditional History. Sarawak:
Sarawak Museum Journal.

Sandin, B. (1967). The Sea Dayaks of Borneo. Before White Rajah Rule.
London: MacMillan.

Sather, C. (1994). The Iban of Borneo: Inside the Longhouse. Kuching:
Tun Jugah Foundation.

Seidelson, L. S. (2021). The Evolution of Iban Society: Adaptation and
Continuity. Journal of Malaysian Studies. Volume 4, Issue 1: 259-
289.

Soda, R., & Seman, L. (2011). “Life Histories of Migrants: Bejalai
Experiences of the Iban in Sabah, Malaysia”. Geographical
Studies, 86: 132-152.

Tugang, N. (2011). 7embikar Dalam Budaya Iban di Sarawak. Kuching:
UNIMAS Publisher.

Wadley, R. L. (1997). Variation and changing traditions in Iban land use.
Borneo Research Bulletin, 28: 98-108.

430



