
Jurnal Borneo Akhailogia (Warisan, Arkeologi & Sejarah), Disember 2025, Vol.10(1), hlm.405-426 
e-ISSN: 2600-8726© Yvette Thomas & Mohd Syafiq Zaini  
https://jurcon.ums.edu.my/ojums/index.php/JBA/  

 

  

 

DINAMIKA SEJARAH DAN KELANGSUNGAN IDENTITI 
SOSIOBUDAYA MASYARAKAT KENYAH DI ULU BARAM, 

SARAWAK 
Historical Dynamics and the Continuity of Socio-Cultural Identity of the 

Kenyah Community in Ulu Baram, Sarawak 
 

Yvette Thomas1 

Mohd Syafiq Zaini2 

 

1&2Fakulti Sains Sosial dan Kemanusiaan, Universiti Malaysia Sabah 

*Corresponding author: syafiqzaini120398@gmail.com 
 

Dihantar: 29 Jun 2025 / Penambahbaikan: 29 Oktober 2025 
Diterima: 1 November 2025 / Terbit: 31 Disember 2025 

 
Abstrak  
 

Kajian ini membincangkan evolusi sejarah dan dinamika sosiobudaya 
masyarakat Kenyah di daerah Ulu Baram, Sarawak. Fokus utama 
diberikan kepada proses migrasi dari wilayah Kalimantan dan Dataran 
Tinggi Usun Apau yang akhirnya membentuk penempatan rumah 
panjang yang signifikan di sepanjang Sungai Baram. Dapatan kajian 
menunjukkan bahawa struktur sosial tradisional yang terdiri daripada 
golongan paren (bangsawan), panyen (rakyat biasa), dan lipen 
(hamba) kekal menjadi teras kepada sistem kepimpinan dan 
pemeliharaan simbolisme adat meskipun dalam mendepani arus 
pemodenan. Selain itu, artikel ini menyerlahkan transformasi budaya 
yang penting, khususnya peralihan daripada amalan ngayau kepada 
penganjuran Baram Regatta sebagai mekanisme diplomasi bagi 
memupuk keamanan dan perpaduan antara etnik di pedalaman. Dari 
aspek ekonomi, kajian mendapati wujudnya ketegangan antara 
kelestarian pertanian padi bukit tradisional dengan impak aktiviti 
pembalakan komersial yang mengancam Hak Tanah Adat (NCR) serta 
biodiversiti hutan yang menjadi nadi kehidupan komuniti. Secara 
keseluruhannya, hasil kajian memperincikan bagaimana interaksi 
antara naratif sejarah, sistem kelas, dan adaptasi ekonomi 
menyumbang kepada pembentukan jati diri unik etnik Kenyah. Kajian 
ini memberikan sumbangan penting terhadap dokumentasi warisan 
Orang Ulu dalam konteks pembangunan sosioekonomi Sarawak yang 
mampan. 
 
Kata Kunci : Masyarakat Kenyah, Ulu Baram, Stratifikasi Sosial, 

Baram Regatta, Hak Tanah Adat (NCR). 

mailto:syafiqzaini120398@gmail.com


Yvette Thomas & Mohd Syafiq Zaini 

 

406 

 

Abstract 
 
This study discusses the historical evolution and socio-cultural 
dynamics of the Kenyah community in the Ulu Baram district, Sarawak. 
The primary focus is directed towards the migration process from the 
Kalimantan region and the Usun Apau Plateau, which eventually 
established significant longhouse settlements along the Baram River. 
Research findings indicate that the traditional social structure—
consisting of the paren (nobility), panyen (commoners), and lipen 
(slaves)—remains the core of the leadership system and the 
preservation of customary symbolism despite facing the tides of 
modernization. Furthermore, this article highlights a significant cultural 
transformation, specifically the transition from the practice of ngayau 
(headhunting) to the organization of the Baram Regatta as a 
diplomatic mechanism to foster peace and unity among ethnic groups 
in the interior. From an economic perspective, the study finds a 
tension between the sustainability of traditional upland rice farming 
and the impact of commercial logging activities, which threaten Native 
Customary Rights (NCR) and the forest biodiversity that serves as the 
lifeblood of the community. Overall, the results of this study detail how 
the interaction between historical narratives, class systems, and 
economic adaptation contributes to the formation of the unique 
identity of the Kenyah ethnic group. This research provides an 
important contribution to the documentation of Orang Ulu heritage 
within the context of sustainable socio-economic development in 
Sarawak. 
 
Keywords : Kenyah Community, Ulu Baram, Social 

Stratification, Baram Regatta, Native Customary 
Rights (NCR). 

 
 
Pengenalan 
 
Masyarakat Kenyah di Ulu Baram merupakan komponen penting dalam 
rumpun Orang Ulu yang memiliki naratif sejarah dan identiti 
sosiobudaya yang tersendiri. Keunikan etnik ini tidak hanya terpancar 
melalui penempatan geografi mereka di kawasan pedalaman Sarawak, 
malah diperkukuh oleh sistem organisasi sosial yang teratur dan 
mapan. Penulisan ini bertujuan untuk mengupas akar umbi sejarah 
etnik Kenyah bagi memahami bagaimana elemen masa lalu 
membentuk jati diri budaya mereka pada masa kini. Pemahaman 



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti  

Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak 

407 

 

sejarah yang mendalam amat kritikal sebagai jambatan untuk 
menghargai warisan tradisi serta struktur masyarakat yang menjadi 
tunjang kelangsungan hidup mereka dalam mendepani arus zaman. 
 

Melalui pendekatan dokumentasi ilmiah yang bersumberkan 
analisis dokumen dan rujukan perpustakaan, artikel ini 
membincangkan kronologi kewujudan komuniti Kenyah serta proses 
evolusi sosial yang mereka lalui. Perbincangan ini melangkaui sekadar 
catatan kronologi dengan menganalisis dinamika interaksi antara 
pemeliharaan nilai tradisi dan tekanan modenisasi. Dengan 
memberikan tumpuan kepada aspek migrasi, sistem kepimpinan, dan 
adaptasi sosioekonomi, penulisan ini diharapkan dapat memberikan 
gambaran holistik tentang ketahanan warisan budaya Kenyah. Secara 
keseluruhannya, analisis ini berfungsi sebagai rekod ilmiah yang 
mendokumentasikan keutuhan identiti Kenyah dalam landskap 
sosiopolitik Sarawak yang rencam. 

 
 

Sejarah Awal Masyarakat Kenyah 
 
Masyarakat Kenyah pada asalnya, tinggal di kawasan pegunungan 
yang merangkumi Bahagian Belaga, dan Bahagian Baram di Sarawak 
serta daerah Sungai Iwan di Kalimantan Timur (Liman Lawai, 2003). 
Dari sudut sejarah, masyarakat ini dipercayai berasal dari wilayah 
Kalimantan, Indonesia, sebelum mereka berhijrah dan membentuk 
komuniti yang stabil di beberapa kawasan di Sarawak. Berdasarkan 
kajian etno-sejarah pula, terdapat pandangan yang menyatakan 
bahawa suku Kenyah berasal dari kawasan Pujungan dan Bahau Hulu 
yang terletak di Provinsi Kalimantan Utara. Selain itu, kawasan 
petempatan asal mereka juga dikatakan berada di Apau Kayan, Bahau, 
serta Benua Lama dan Baru di Kalimantan Timur. Namun demikian, 
pelbagai pandangan dan spekulasi yang timbul mengenai asal-usul 
mereka telah mencetuskan perbezaan pendapat dalam kalangan 
sarjana dan pengkaji. Oleh yang demikian, penulisan ini akan 
memfokuskan kepada masyarakat Kenyah yang kini menetap di 
Sarawak, terutamanya di kawasan Ulu Baram yang menjadi lokasi 
kajian pengkaji.  
 

Asal usul masyarakat Kenyah dipercayai bermula di kawasan 
Dataran Tinggi Usun Apau, yang terletak di pedalaman Borneo, dalam 
lingkungan abad ke-15 hingga abad ke-18 Masihi. Dalam tempoh ini, 
masyarakat Kenyah telah mula berpecah kepada beberapa kumpulan 



Yvette Thomas & Mohd Syafiq Zaini 

 

408 

 

kecil yang kemudian dikenali sebagai sub-suku Kenyah (Tan Chee-
Beng, 2023). Komuniti Kenyah secara tradisional mendiami kawasan 
hulu sungai, khususnya di kawasan pedalaman Sarawak seperti Ulu 
Baram. 

 
Kajian terdahulu menunjukkan bahawa masyarakat Kenyah 

berasal dari kawasan Apau Kayan dan pernah berhijrah bersama-sama 
masyarakat Kayan dalam tempoh sejarah yang hampir sama. Corak 
migrasi ini berkait rapat dengan gaya hidup masyarakat tersebut yang 
bersifat nomad, berpindah-randah untuk mencari kawasan 
penempatan yang lebih selesa dan strategik demi kelangsungan hidup.  
Sebagai contoh, masyarakat Badeng kini dikategorikan sebagai salah 
satu sub-suku dalam kelompok Kenyah. Pada masa lalu, mereka 
mendiami kawasan pinggir Usun Apau, sebuah dataran tinggi yang 
terletak berhampiran dengan hulu Sungai Rajang, Baram dan Kayan. 
Setelah menetap buat suatu tempoh di kawasan asal, masyarakat 
Kenyah mula berhijrah dan membentuk penempatan baru di pelbagai 
lokasi di Sarawak (Valerie Mashman, 2021). Ulu Baram pula muncul 
sebagai kawasan penempatan utama, dan hingga kini kekal sebagai 
pusat komuniti Kenyah yang signifikan. Antara kampung-kampung 
utama di sepanjang Sungai Baram termasuklah Long San, Long Akah, 
Long Selaan, Long Moh, Long Mekaba, Long Jeeh, Long Belaong, Long 
Silat, Long Tungan, Long Palai, Long Anap, Long Julan Pelutan dan 
Long Apu. 

 
Selain kawasan tersebut, masyarakat Kenyah turut mendiami 

tempat-tempat lain seperti Data Kakus, Data Surau, Sungai Senep, 
Long Dungun, Long Busang, Long Beyak, Bintulu, Miri, Sungai Asap, 
Long Bulan, Long Jawe dan Belaga. Suku Kenyah terbahagi kepada 
pelbagai sub-suku seperti Uma Bakeh, Lepo Tau, Lepo Jalan, Lepo 
Tepu, Uma Kelap, Badeng (yang terdiri daripada Jamok dan Lepo Aga), 
Bakung, Lepo Kulit, Uma Alim, Uma Timai, Uma Lasan, Lepo Maot, 
Sambop, Lepo Ke’, Lepo Ngao, Ngurek, Long Ulai, Long Tikan, Long 
Sabatu, Lepo Ga, Lepo Dikan dan Lepo Pua. Struktur sosial masyarakat 
Kenyah terserlah melalui sistem rumah panjang atau uma dado, yang 
lazimnya menempatkan 40 keluarga atau lebih dalam satu rumah 
panjang. Ketua rumah panjang biasanya dilantik secara dilantik secara 
demokratik daripada kalangan golongan paren, iaitu golongan 
bangsawan dalam hierarki sosial masyarakat Kenyah. 

 
 
 



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti  

Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak 

409 

 

Sejarah Daerah Baram 
 
Daerah Baram, yang terletak di bahagian utara Sarawak, Malaysia, 
merupakan sebuah kawasan yang kaya dengan sejarah, budaya serta 
kepelbagaian etnik. Kawasan ini didiami oleh pelbagai komuniti pribumi 
seperti kaum Kayan, Kenyah, Penan, Iban dan Kelabit, yang masing-
masing memiliki adat resam, bahasa serta warisan tradisi yang 
tersendiri. Kaum Kayan dan Kenyah, sebagai antara penduduk utama, 
terkenal dengan kemahiran seni ukiran kayu, tenunan tradisional dan 
pembuatan perahu yang melambangkan kehalusan seni budaya 
mereka. Sementara itu, masyarakat Penan dikenali sebagai salah satu 
kumpulan nomad terakhir di Asia Tenggara, yang masih mengekalkan 
hubungan rapat dengan alam semula jadi melalui kehidupan 
berasaskan hasil hutan. Kepelbagaian komuniti ini membentuk satu 
landskap budaya yang kompleks, di mana setiap etnik memainkan 
peranan dalam mewujudkan identiti kolektif Baram. 
 

Kedatangan James Brooke ke Sarawak pada tahun 1839 
dengan kapal Royalist dari Singapura, yang disambut oleh Pangeran 
Muda Hashim, membawa perubahan besar kepada landskap politik dan 
pentadbiran di wilayah ini (Abdul Rahman, 2005). Pada abad ke-19, 
Baram menjadi tumpuan kerajaan Brooke kerana kedudukannya yang 
strategik serta kepentingan ekonominya, khususnya dalam 
pengeluaran hasil hutan seperti rotan, damar dan gaharu. Charles 
Hose, seorang pegawai pentadbiran Brooke yang berkhidmat di Baram, 
memainkan peranan penting dalam memperkukuh pentadbiran 
kerajaan. Selain dikenali sebagai pentadbir, beliau turut tersohor 
sebagai ahli etnografi yang mendokumentasikan budaya, adat istiadat 
serta struktur sosial masyarakat pribumi. Hasil penulisannya kini 
menjadi sumber rujukan berharga dalam memahami kehidupan 
tradisional masyarakat Baram pada era kolonial. 

 
Namun demikian, pengaruh pentadbiran Brooke turut 

membawa cabaran. Campur tangan terhadap sistem adat tanah 
pribumi telah menimbulkan ketegangan antara masyarakat tempatan 
dengan pihak kolonial, manakala eksploitasi sumber hutan untuk 
kepentingan ekonomi mengubah corak kehidupan komuniti yang 
bergantung kepada hasil semula jadi. Kesannya masih dapat dilihat 
sehingga kini dalam isu-isu berkaitan hak tanah adat dan kelestarian 
sumber hutan. Salah satu peristiwa dalam sejarah Baram ialah Baram 
Peace Conference pada tahun 1899 yang dianjurkan oleh Charles 
Brooke, Raja Putih kedua Sarawak. Persidangan ini bertujuan 



Yvette Thomas & Mohd Syafiq Zaini 

 

410 

 

menghentikan siri peperangan dan konflik antara puak yang sering 
berlaku di kawasan pedalaman. Perjanjian damai yang dicapai bukan 
sahaja membawa kestabilan politik dan keselamatan di Baram, malah 
mencerminkan strategi diplomatik kerajaan Brooke dalam mengurus 
masyarakat pelbagai etnik. Usaha ini memperlihatkan bagaimana 
pentadbiran kolonial menggunakan pendekatan rundingan dan 
kompromi bagi mengukuhkan pengaruh mereka di kawasan 
pedalaman. 

 
Jelaslah demikian bahawa, sejarah Ulu Baram bukan sahaja 

menggambarkan kepelbagaian budaya dan identiti etnik, tetapi juga 
memperlihatkan interaksi dinamik antara masyarakat tempatan dengan 
kuasa kolonial. Ia turut menekankan bagaimana proses kolonisasi, 
eksploitasi ekonomi, serta usaha diplomasi membentuk landskap 
sosial, politik dan ekonomi Baram sehingga meninggalkan kesan yang 
berpanjangan dalam perkembangan sejarah Sarawak. 

 
 

Sejarah Migrasi Masyarakat Kenyah di Daerah Baram 
 
Sejarah migrasi masyarakat Kenyah di Baram, Sarawak, adalah proses 
yang kompleks dan berkait rapat dengan keperluan survival, budaya 
dan sosioekonomi mereka. Baram mempunyai majoriti terdiri daripada 
Orang Ulu yakni Masyarakat yang tinggal di uhulu Sungai (Metcalf, 
1979). Daerah Baram dapat dikategorikan kepada lima bahagian 
bahagian kecil iaitu, Ulu Baram, Baram Tengah, Baram Hilir, Tinjar dan 
Tutoh Apoh. Faktor utama yang mendorong perpindahan ini termasuk 
pencarian kawasan baharu untuk pertanian, tekanan populasi di tanah 
asal mereka dan konflik antara suku. Migrasi ini juga disebabkan oleh 
keperluan untuk melarikan diri daripada ancaman luaran seperti 
serangan suku lain atau pengaruh penjajah di kawasan mereka. 

 
Apabila menetap di Baram, masyarakat Kenyah memilih lokasi 

berhampiran sungai kerana ia menyediakan sumber air, makanan dan 
laluan pengangkutan. Hal ini demikian kerana kehidupan sosial 
mayarakat Kenyah mengamalkan kehidupan tradisional mereka yang 
sangat bergantung kepada alam sekitar sejak ribuan tahun lalu. 
Buktinya, dengan aktiviti seperti bercucuk tanam secara pindah 
(swidden farming) dan berburu. Malah, amalan kehidupan harian 
mereka iaitu bercucuk tanam juga turut dipengaruhi kuat oleh unsur 
unsur alam seperti bunyi binatang mahupun burung hutan (Jeffry 
Ngau Lenjau, 2017). Maka dengan itu Sungai Baram, khususnya 



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti  

Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak 

411 

 

dijadikan sebagai pusat ekonomi dan sosial. Penempatan mereka 
sering kali terdiri daripada rumah panjang yang dibina menggunakan 
kayu keras seperti belian. Rumah panjang ini bukan sahaja menjadi 
tempat kediaman tetapi juga pusat komuniti untuk aktiviti sosial dan 
adat. Kehidupan masyarakat Kenyah di rumah panjang mencerminkan 
sistem sosial yang rapat, di mana kerjasama antara ahli keluarga dan 
jiran sangat penting untuk kehidupan harian mereka. Kaum Kenyah 
mula membina petempatan baru di Belaga selepas Perang Dunia 
Kedua dan ada juga yang telah berhijrah sehingga ke Indonesia 
(Sarawak Museum Department, 1988). Budaya masyarakat Kenyah 
diperkaya oleh kepercayaan tradisional seperti animisme, seni ukiran 
dan tarian tradisional. Hubungan mereka dengan alam sekitar dilihat 
dalam ritual adat yang sering mengaitkan roh alam dengan 
kesejahteraan komuniti. Namun, interaksi mereka dengan kaum lain 
seperti Kayan dan Iban turut mencorakkan budaya mereka, 
menghasilkan tradisi silang budaya yang unik.  

 
Dalam era moden, transformasi sosial membawa perubahan besar 

kepada masyarakat Kenyah. Ramai yang berhijrah ke bandar seperti 
Miri untuk mencari pendidikan dan pekerjaan, yang menyebabkan 
perubahan kepada gaya hidup tradisional mereka. Walaupun begitu, 
sesetengah komuniti Kenyah masih mengekalkan tradisi lama, 
menjadikan kawasan Baram sebagai salah satu lokasi untuk 
memahami sejarah dan budaya mereka. 
 
 
Demografi 
 
Daerah Baram di Sarawak dihuni oleh pelbagai etnik yang 
mencerminkan kepelbagaian budaya, bahasa dan cara hidup. Antara 
kumpulan etnik utama ialah Melayu, Cina, Dayak dan Orang Ulu. 
Dalam kalangan Orang Ulu, etnik Kenyah merupakan salah satu 
kumpulan yang signifikan, selain Kayan, Penan, Kelabit dan lain-lain. 
Istilah "Orang Ulu" pada asalnya digunakan untuk merujuk kepada 
masyarakat Kayan dan Kenyah, namun kemudiannya diperluas kepada 
semua kumpulan yang tinggal di pedalaman Sarawak, khususnya di 
hulu sungai.  

 
Masyarakat Kenyah terutamanya tinggal di daerah Ulu Baram 

yang bergunung-ganang dan mempunyai sungai yang deras. Mereka 
mendiami sebanyak 21 buah kampung di kawasan ini dan 
sebahagiannya juga berhijrah ke kawasan lain seperti Belaga dan 



Yvette Thomas & Mohd Syafiq Zaini 

 

412 

 

Indonesia selepas Perang Dunia Kedua. Lanjutan daripada itu, 
masyarakat Kenyah boleh ditemui di Baram Tengah, kawasan 
berbukit-bukau dengan aliran sungai yang lebih perlahan serta di 
cabang Sungai Tinjar bersama-sama masyarakat lain seperti Iban, 
Berawan, Kayan dan Penan. 

 
Walaupun masyarakat Kenyah mempunyai identiti tersendiri, 

mereka berkongsi beberapa persamaan dengan kumpulan etnik lain, 
terutama dari segi penempatan. Rumah panjang merupakan simbol 
kehidupan masyarakat di Baram, termasuk bagi etnik Kenyah. Rumah 
panjang ini biasanya terletak di tepi sungai, yang menjadi sumber air 
utama serta laluan pengangkutan sebelum wujudnya infrastruktur 
moden. Rumah panjang tradisional didirikan atas tiang tinggi bagi 
mengelakkan banjir dan ancaman musuh. Dalam era moden, rumah 
panjang telah berubah menjadi struktur konkrit dengan seni bina yang 
lebih moden tetapi masih mengekalkan elemen tradisionalnya. 

 
Walaupun masyarakat Dayak merupakan kumpulan etnik 

majoriti di Sarawak, istilah Dayak biasanya merujuk kepada dua sub-
kumpulan utama, iaitu Iban (Dayak Laut) dan Bidayuh (Dayak Darat). 
Etnik Kenyah, sebaliknya, lebih selesa dikenal sebagai sebahagian 
daripada kelompok Orang Ulu dan tidak menganggap diri mereka 
sebahagian daripada masyarakat Dayak. Perbezaan ini penting untuk 
difahami bagi mengelakkan kekeliruan budaya dan identiti etnik di 
Sarawak. Secara keseluruhannya, perbincangan ini membuktikan 
bahawa masyarakat Kenyah di Baram, Sarawak, menggambarkan 
keunikan demografi dan budaya penduduk di kawasan pedalaman. 
Struktur sosial yang kaya dengan adat resam dan tradisi ini tidak 
hanya memperkaya kepelbagaian budaya Sarawak, malah turut 
menyumbang kepada identiti unik negeri ini di peringkat nasional dan 
antarabangsa. Pemahaman tentang demografi dan sejarah masyarakat 
Kenyah ini adalah untuk menghargai peranan mereka dalam 
pembangunan sosio ekonomi Sarawak. 
 
 
Stratifikasi Sosial Masyarakat Kenyah di Ulu Baram 
 
Stratifikasi sosial merujuk kepada suatu sistem pembezaan individu 
atau kelompok dalam masyarakat yang meletakkan mereka dalam 
kelas-kelas sosial yang berbeza secara hierarki, serta memberikan hak 
dan tanggungjawab yang berbeza antara individu dalam satu lapisan 
dengan individu dalam lapisan yang lain (Binti Maunah, 2015). Dalam 



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti  

Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak 

413 

 

konteks masyarakat Kenyah di Ulu Baram, sistem stratifikasi sosial ini 
berakar dalam warisan budaya dan adat, yang membentuk struktur 
yang terdiri daripada golongan paren (bangsawan), panyen 
(masyarakat biasa), dan lipen (hamba atau buruh). Struktur ini secara 
tradisional menentukan peranan, kuasa dan hubungan sosial dalam 
komuniti. Walaupun modenisasi dan perubahan sosial telah mengubah 
beberapa aspek struktur ini, warisan hierarki tradisional masih 
kelihatan dalam beberapa bentuk kehidupan masyarakat Kenyah 
kontemporari. 
 

 
 

Rajah 1 
Sumber 

: 
: 

Piramid Stratifikasi Sosial Masyarakat Kenyah 
Yvette Thomas, 2025. 

 
 
Golongan Paren 
 
Golongan paren merupakan kelas sosial tertinggi dalam sistem 
stratifikasi masyarakat kenyah di Ulu Baram, Sarawak. Golongan ini 
sering dianggap sebagai golongan aristokrat atau bangsawan yang 
mempunyai kedudukan istimewa dalam struktur sosial tradisional. 
Istilah paren atau deta,au merujuk kepada keturunan yang berasal 
daripada leluhur yang mulia dan biasanya mewarisi kuasa 
kepemimpinan serta hak adat. Golongan ini terbahagi kepada 
beberapa subkategori seperti paren bio’ (paren besar) dan paren dumit 
(paren kecil), namun kesemuanya tetap dianggap sebagai golongan 
elit dalam masyarakat Kenyah. Dalam adat masyarakat ini, hanya 



Yvette Thomas & Mohd Syafiq Zaini 

 

414 

 

golongan paren yang berhak memegang jawatan penting dalam sistem 
pemerintahan tradisional seperti ketua rumah panjang, penghulu, 
pemaca dan temenggung. Pelantikan ke jawatan ini mestilah melalui 
sistem yang dikenali sebagai Adet Paren, yang merupakan sebahagian 
daripada perundangan adat yang sah dan diiktiraf melalui ordinan Adet 
Kayan-Kenyah 1994 (Sudan Anjang,2025). 
 

Seiring dengan itu, golongan paren mempunyai hak eksklusif 
dalam aspek budaya dan simbolisme. Mereka sahaja yang dibenarkan 
menggunakan motif-motif tertentu pada pakaian dan ukiran seperti 
motif harimau (Lenjau) dan figura manusia penuh (kelunan), manakala 
golongan biasa atau panyen hanya dibenarkan menggunakan motif 
bunga dan haiwan biasa. Dalam aspek kesusastraan lisan, lagu naratif 
tradisional seperti kerintuk turut diwarisi secara turun-temurun oleh 
lelaki paren ini telah menjadikan mereka satu-satunya yang berhak 
menyampaikan genre tersebut dalam upacara adat. Walaupun 
pengaruh sistem kelas ini telah sedikit longgar dalam kehidupan 
moden, khususnya dengan peningkatan taraf pendidikan dan ekonomi 
dalam kalangan golongan panyen, namun dalam aspek adat dan 
kepimpinan, golongan paren masih memainkan peranan yang 
dominan. Di kawasan Ulu Baram, struktur sosial ini masih dihormati 
dan diterima, malah pemilihan ketua masyarakat tetap berpandukan 
warisan paren bagi menjamin kesinambungan adat resam dan nilai 
tradisi Kenyah.  
 
Golongan Panyen 
 
Seterusnya, ialah golongan panyen iaitu golongan kelas kedua 
tertinggi dalam sistem hierarki sosial masyarakat Kenyah. Golongan 
panyen merujuk kepada kelompok masyarakat biasa yang tidak 
tergolong dalam golongan bangsawan mahupun hamba. Mereka 
merupakan golongan bebas yang memainkan peranan penting dalam 
struktur masyarakat Kenyah, terutamanya dari segi sokongan ekonomi 
dan kesinambungan kehidupan harian komuniti. Meskipun golongan 
panyen tidak memiliki kuasa atau pengaruh adat seperti golongan 
paren, mereka tetap dihormati dan diberikan ruang untuk tinggal 
dalam bilik keluarga masing-masing dalam rumah panjang, serta 
penglibatan dalam acara sosial dan kebudayaan. Kehadiran mereka 
membentuk majoriti populasi rumah panjang dan menjadi tulang 
belakang kepada kelangsungan hidup masyarakat Kenyah. Malah, 
kelas pemerintah atau bangsawan mendapat bahagian yang lebih 
banyak dalam hasil kerana selain memiliki hamba, mereka juga 



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti  

Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak 

415 

 

menguasai tenaga kerja golongan bebas iaitu panyen yang dikenakan 
kerja paksa, sebagai kewajipan sosial terhadap bangsawan (Evelyne 
Hong, 1977). Dengan demikian, golongan panyen melambangkan 
status kelas menengah dalam sistem stratifikasi sosial masyarakat 
Kenyah, yang walaupun tidak memiliki keistimewaan politik dan adat 
seperti golongan paren, namun tetap memainkan peranan penting 
dalam memelihara struktur sosial dan budaya komuniti. 
 
Golongan Lipen 
 
Di samping itu, golongan lipen merupakan salah satu daripada tiga 
lapisan sosial utama dalam struktur masyarakat Kenyah di Ulu Baram, 
Sarawak, iaitu selepas golongan paren (bangsawan) dan panyen 
(rakyat biasa). Dalam sistem stratifikasi tradisional ini, golongan lipen 
merujuk kepada individu yang berada dalam kedudukan sosial paling 
rendah dan sering dianggap sebagai golongan hamba ikatan. Mereka 
biasanya tidak mempunyai kuasa atau hak dalam proses pembuatan 
keputusan dalam masyarakat, dan peranan mereka lebih tertumpu 
kepada tugas-tugas fizikal seperti membantu kerja pertanian, kerja 
rumah panjang dan pelbagai tugas lain yang diberikan oleh golongan 
atasan. Walau bagaimanapun, kedudukan mereka bukanlah setaraf 
dengan hamba dalam sistem perhambaan Barat, sebaliknya mereka 
masih diterima sebagai sebahagian daripada komuniti Kenyah, tetapi 
dengan akses dan hak yang terbatas dalam struktur sosial tradisional. 

 
Serentak dengan itu, hubungan antara golongan lipen dan 

paren adalah bersifat hierarki dan diwarisi secara turun-temurun. 
Dalam rumah panjang tradisional Kenyah, kedudukan fizikal golongan 
ini turut melambangkan status sosial mereka. Golongan paren 
lazimnya mendiami bahagian tengah rumah panjang, iaitu kawasan 
paling mulia, manakala golongan lipen diletakkan di bahagian pinggir 
rumah panjang, yang menandakan status sosial mereka yang lebih 
rendah. Misalnya, sehingga sebelum tahun 2006, kedudukan sebagai 
kepala adat hanya dapat disandang oleh golongan paren, kerana 
kelompok inilah yang secara tradisional menguasai urusan serta aturan 
adat (Semiarto A. Purwanto & Haryono, 2019). Sistem ini turut 
memperlihatkan pembahagian peranan sosial yang jelas antara setiap 
kelas dan dalam konteks masyarakat Kenyah di Ulu Baram. Tidak 
dapat dinafikan, struktur ini masih dapat dikesan dalam cara hidup dan 
amalan sosial mereka sehingga ke hari ini, walaupun pengaruh moden 
telah mengaburkan sempadan antara kelas-kelas tersebut dalam 
sesetengah komuniti.  



Yvette Thomas & Mohd Syafiq Zaini 

 

416 

 

Aktiviti Budaya Masyarakat Kenyah 
 
Aktiviti budaya masyarakat Kenyah di Ulu Baram merupakan 
manifestasi hubungan erat antara sistem kepercayaan tradisi, struktur 
sosial, dan jati diri komuniti yang berfungsi sebagai mekanisme 
pengukuhan perpaduan serta medium adaptasi terhadap perubahan 
persekitaran. Dalam garis masa abad ke-19 hingga awal abad ke-20, 
dinamika budaya mereka bukan sekadar ritual hiburan, malah menjadi 
wahana untuk memahami transformasi sosial dan pertembungan 
kuasa, terutamanya melalui interaksi dengan etnik serantau serta 
pengaruh pemerintahan Dinasti Brooke. Dua elemen utama yang 
mencerminkan peralihan ini adalah amalan ngayau (tradisi memenggal 
kepala) yang sarat dengan simbolisme rohani dan status sosial, serta 
Baram Regatta yang diperkenalkan sebagai alternatif diplomatik yang 
damai. Transformasi daripada konflik bersenjata kepada pesta lumba 
perahu ini membuktikan keupayaan masyarakat Kenyah dalam 
mengekalkan kelangsungan warisan mereka melalui penyesuaian nilai 
tradisi ke dalam kerangka modenisasi yang lebih harmoni. 
 
Amalan Ngayau (Memotong Kepala) 
 
Amalan ngayau dalam kalangan masyarakat Kenyah di Baram pada 
abad ke-19 merupakan institusi budaya yang serupa dengan amalan 
yang diamalkan oleh beberapa suku Dayak lain di Sarawak, termasuk 
masyarakat Iban. Ngayau, yang berasal daripada perkataan kayau 
yang bermaksud musuh bukan sekadar tindakan memenggal kepala 
semasa peperangan, tetapi juga mempunyai kaitan rapat dengan 
institusi perkahwinan, keagamaan dan nilai kewiraan. Dalam kalangan 
masyarakat Kenyah, amalan ini mencerminkan elemen yang ketara 
dalam sistem sosial dan kepercayaan mereka. Kepala musuh yang 
diperoleh dianggap memiliki kuasa rohani yang dapat memberikan 
kekuatan dan perlindungan kepada masyarakat serta menjamin 
keberkatan. Dalam konteks ini, ngayau lebih daripada sekadar 
tindakan fizikal dan ianya adalah manifestasi simbolik yang berkait 
dengan kuasa spiritual dan keunggulan sosial. Amalan ngayau yang 
diamalkan oleh masyarakat Iban sebenarnya tidak disenangi oleh 
James Brooke pada peringkat awal pentadbirannya di Sarawak (Awang 
Norben, 2023). 
 

Amalan ngayau dalam masyarakat Kenyah di Baram juga sering 
dikaitkan dengan aspek dendam dan keperluan mempertahankan diri. 
Persaingan antara suku kaum, termasuk dalam aspek kuasa dan 



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti  

Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak 

417 

 

pengaruh, sering menjadi punca konflik yang mencetuskan 
peperangan. Kepala musuh yang diperoleh semasa ngayau dianggap 
sebagai simbol kekuatan dan keberanian, yang mana ia turut 
dihubungkan dengan aspek adat perkahwinan. Misalnya, kepala musuh 
berfungsi sebagai bukti kekuatan dan keupayaan lelaki untuk 
melindungi keluarganya, sama seperti dalam budaya Iban. Buktinya, 
bagi golongan iban, pahlawan yang berjaya memperoleh kepala pihak 
musuh yang telah dibunuh dalam ekspedisi tradisi Ngayau dan 
membawanya pulang ke rumah panjang dianggap sebagai sesuatu 
yang luar biasa dan digelar sebagai Bujang Berani (Adilawati Asri & 
Noria Tugang, 2024). Tradisi ini memberikan lelaki status sosial yang 
tinggi serta membuktikan keberanian dan kegagahan mereka (Galvin, 
1968). Dalam konteks masyarakat Kenyah, amalan ini turut melibatkan 
kepercayaan bahawa kepala musuh mampu membawa kuasa ajaib 
untuk melindungi kampung dan menjamin kesuburan tanah di 
kampung-kampung masyarakat Kenyah. 

 
Namun, ketidaksenangan Brooke, menyebabkan kegiatan 

memburu kepala diharamkan atau dilarang sama sekali selepas Rajah 
Brooke memerintah Sarawak pada tahun 1841 (Walker, 2002). 
Tambahan lagi akibat konflik berterusan yang melibatkan pelbagai 
suku kaum, termasuk masyarakat Kenyah di Baram, inisiatif seperti 
Baram Regatta diperkenalkan untuk menyelesaikan persengketaan 
secara damai menjurus berlakunya ‘Savage Peace Conference’ (Utusan 
Borneo Online, 2023). Acara ini menjadi simbol perpaduan antara suku 
kaum dan sekaligus menggantikan peperangan dengan persaingan 
dalam bentuk perlumbaan perahu. Kedatangan pemerintahan Brooke 
pada tahun 1839 turut membawa kepada larangan rasmi terhadap 
amalan ngayau di Sarawak. Larangan ini memaksa masyarakat Kenyah 
dan suku Dayak lain untuk menyesuaikan diri dengan norma baharu, 
walaupun nilai dan warisan ngayau masih dikekalkan melalui 
penceritaan lisan dan tradisi seni.  

 
Oleh itu, ngayau dalam masyarakat Kenyah di Baram bukan 

sekadar tindakan peperangan tetapi sebuah institusi yang kompleks ia 
juga melibatkan elemen keagamaan, adat istiadat dan nilai sosial 
dalam kalangan masyarakat ini. Transformasi budaya ini 
mencerminkan kemampuan masyarakat Kenyah untuk mengekalkan 
identiti tradisional mereka sambil menyesuaikan diri dengan perubahan 
sosial dan politik. 
 
 



Yvette Thomas & Mohd Syafiq Zaini 

 

418 

 

Baram Regatta 
 
Baram Regatta merupakan salah satu acara kebudayaan yang terkenal 
dalam sejarah dan budaya masyarakat di Baram, khususnya dalam 
kalangan masyarakat Kenyah juga. Ia diperkenalkan pada tahun 1901 
oleh Residen Charles Hose sebagai inisiatif pentadbiran kolonial untuk 
meredakan ketegangan antara suku kaum yang sering terlibat dalam 
konflik bersenjata dan amalan ngayau yakni pemburuan kepala 
(Bilcher Bala, 1993). Amalan ini bukan sahaja menjadi simbol 
keganasan tetapi juga mencerminkan persaingan kuasa antara suku 
kaum seperti Kenyah, Kayan dan Iban di wilayah Baram pada masa itu. 
Oleh sebab itu, Baram Regatta diperkenalkan sebagai alternatif damai 
yang bertujuan menggantikan budaya kekerasan dengan pertandingan 
lumba perahu panjang yang bersifat konstruktif. 

 
Bagi masyarakat Kenyah pula, Baram Regatta menjadi platform 

untuk mempamerkan kemahiran mereka dalam pembinaan dan 
pengendalian perahu panjang (longboat), yang memainkan peranan 
dalam kehidupan seharian mereka sebagai alat pengangkutan dan 
simbol keutuhan komuniti. Perahu panjang, yang sering diukir dengan 
motif tradisional seperti kalung Lenjau (harimau bintang) bukan sahaja 
berfungsi sebagai alat transportasi tetapi juga sebagai lambang 
warisan budaya yang kaya. Penyertaan masyarakat Kenyah dalam 
acara ini mencerminkan keupayaan mereka untuk menyesuaikan 
tradisi dengan keperluan moden tanpa mengabaikan elemen budaya 
mereka. 

 
Penganjuran Baram Regatta juga menjadi langkah strategik 

untuk memupuk perpaduan antara pelbagai kaum di Baram. Ia 
menyediakan ruang untuk interaksi yang positif dan membina serta 
menggantikan konflik dengan persaingan sihat. Melalui acara ini, 
hubungan antara masyarakat Kenyah, Kayan, Kelabit dan Iban menjadi 
lebih harmoni, selari dengan matlamat pentadbiran Brooke untuk 
mengekalkan keamanan dan kestabilan di Sarawak. Berdasarkan 
keadaan ini, Regatta bukan sekadar acara sukan tetapi juga medium 
diplomasi sosial yang berjaya mengurangkan ketegangan etnik pada 
masa itu. 

 
Selain itu, Baram Regatta turut memacu pembangunan fizikal 

dan ekonomi di pekan Marudi, yang dahulunya dikenali sebagai Claude 
Town. Acara ini menarik kehadiran masyarakat dari pelbagai kawasan, 
sekaligus merancakkan aktiviti perdagangan dan menyumbang kepada 



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti  

Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak 

419 

 

pertumbuhan pekan tersebut sebagai pusat ekonomi dan budaya. 
Kerajaan Brooke memanfaatkan penganjuran Regatta untuk 
memperkenalkan infrastruktur baharu seperti jalan raya dan 
kemudahan awam, yang seterusnya meningkatkan taraf hidup 
masyarakat setempat (Wong, 2009). Perkembangan ini turut 
mendorong usaha pembandaran di kawasan Baram, menjadikan 
Marudi sebagai hab penting bagi aktiviti masyarakat pribumi di 
Sarawak. 

 
Dalam era moden, Baram Regatta telah berkembang menjadi 

pesta budaya yang lebih inklusif, melibatkan acara seperti 
pertandingan perahu berhias, bot ski dan pemilihan ratu cantik 
Regatta. Menurut sejarah, sukan lumba perahu Sarawak Regatta 
julung-julung kalinya diadakan sekitar Januari 1871 (Haslina Bujang, 
2024). Kepelbagaian acara ini bukan sahaja menarik minat penduduk 
tempatan tetapi juga pelancong domestik dan antarabangsa, 
menjadikannya satu platform untuk mempromosikan warisan budaya 
Baram kepada dunia luar. Bagi masyarakat Kenyah, regatta ini kini 
menjadi lambang kebanggaan komuniti dan peluang untuk 
memperkasakan identiti budaya mereka dalam arus permodenan. 

 
Namun, walaupun Regatta berjaya mencapai banyak 

matlamatnya, cabaran moden seperti globalisasi dan pemodenan turut 
memberikan kesan kepada kesinambungan tradisi ini. Oleh yang 
demikian, adalah penting untuk memastikan bahawa Baram Regatta 
terus relevan dengan memelihara nilai budaya asalnya sambil 
menyesuaikan acara ini dengan keperluan masyarakat kontemporari. 
Secara tuntasnya, Baram Regatta kekal sebagai manifestasi kejayaan 
usaha perpaduan dan pembangunan di Baram, menghubungkan masa 
lalu dengan masa depan masyarakat setempat. 
 
 
Aktiviti Ekonomi Masyarakat Kenyah 
 
Aktiviti ekonomi masyarakat Kenyah di Ulu Baram memperlihatkan 
keterikatan mereka dengan sumber alam sekitar yang menjadi asas 
kelangsungan hidup sejak turun-temurun. Ekonomi tradisional seperti 
penanaman padi bukit bukan sahaja berperanan memenuhi keperluan 
makanan. Dalam perkara ini juga, mencerminkan keseimbangan 
antara amalan adat dan kelestarian ekosistem. Namun, perubahan 
zaman turut membawa masuk bentuk ekonomi baharu seperti aktiviti 
pembalakan yang memberikan peluang pekerjaan tetapi pada masa 



Yvette Thomas & Mohd Syafiq Zaini 

 

420 

 

sama menimbulkan cabaran besar terhadap hak tanah adat, ekologi 
dan kesinambungan budaya. Hal ini memperlihatkan bahawa, kajian 
terhadap aktiviti ekonomi ini penting untuk memahami dinamika 
penyesuaian masyarakat Kenyah antara tradisi dan arus pembangunan 
moden. 
 
 
Penanaman Padi Bukit 
 
Aktiviti penanaman bukit merupakan salah satu amalan ekonomi 
tradisional masyarakat Kenyah di Baram, Sarawak, yang berperanan 
dalam memenuhi keperluan makanan asas dan sosioekonomi mereka. 
Tanah bukit biasanya dipilih kerana kesesuaiannya untuk jenis 
tanaman utama mereka, terutamanya padi bukit atau padi huma yang 
menjadi makanan ruji. Kawasan yang digunakan selalunya merupakan 
hutan sekunder yang telah dibiarkan rehat (fallow) selama beberapa 
tahun untuk memulihkan kesuburan tanah. Sebelum penanaman, 
kawasan ini akan dibersihkan melalui proses menebas dan membakar 
tumbuhan, di mana pembakaran terkawal bukan sahaja memudahkan 
pembersihan tetapi juga menambah nutrien kepada tanah melalui abu 
yang dihasilkan. Dalam konteks ini juga, sistem ladang gilir balik 
adalah teknik menanam padi yang memperhatikan faktor berikut iaitu 
memilih lahan, menebas, menebang, membakar, menugal, hingga 
menuai (Mathilda, et. al, 2021). Masyarakat Kenyah menggunakan 
sistem ini dalam penanaman padi bukit mereka di kawasan Baram ini. 

 
Masyarakat Kenyah mengamalkan kaedah tradisional seperti 

menggunakan alat tajak dan parang untuk menanam padi bukit. Selain 
itu, tanaman sampingan seperti ubi kayu, jagung serta tanaman 
bernilai ekonomi seperti lada dan buah-buahan juga ditanam oleh 
masyarakat Kenyah ini. Sistem tanaman campuran ini memastikan 
tanah digunakan dengan berkesan sambil mempelbagaikan hasil. 
Selepas beberapa musim, kawasan ladang ini akan dibiarkan rehat 
untuk membolehkan tanah memulihkan kesuburannya dan lokasi baru 
akan dipilih selari dengan sistem pertanian pindah yang mereka 
amalkan. Pendekatan ini mencerminkan falsafah hidup masyarakat 
Kenyah yang menekankan keseimbangan antara penggunaan sumber 
alam dan kelestarian ekosistem.  

 
Pada masa yang sama, selain memenuhi keperluan makanan 

keluarga, ia juga melibatkan aktiviti gotong-royong yang mengeratkan 
hubungan sosial. Misalnya, semasa proses ketam padi penduduk 



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti  

Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak 

421 

 

kampung akan menolong antara satu sama yang lain mengikut hari. 
Contohnya, jika hari ini dengan satu penduduk kampung manakala 
hari esok dengan yang lain sehingga semua siap. Bukan itu sahaja, 
malah tujuan utama penanaman padi bukit ini juga disebabkan amalan 
adat dari dulu lagi. Terdapat pantang larang dalam aktiviti ini. 
Buktinya, semasa aktiviti ketam padi mereka tidak boleh berhenti 
selagi siap satu batas dan tidak boleh bercakap sembarangan, jika 
melanggar akan adanya sesuatu yang tidak baik akan berlaku. Malah, 
sehingga ke hari ini, masyarakat Kenyah masih mengamalkan adat 
pembakaran padi bukit ini. Sebagai contoh, golongan Paren iaitu 
aristokrat yang tertinggi dalam hierarki sosial masyarakat Kenyah yang 
boleh membakar terlebih dahulu dan diikuti golongan Panyen dan 
Lipen. Hal ini demikian kerana, mereka percaya bahawa golongan 
Paren ini membawa tuah dan berkat dalam hasil penanaman padi yang 
subur serta baik. 

 
Di samping itu, sebahagian hasil tanaman dijual atau ditukar 

untuk memperoleh barangan yang tidak dapat dihasilkan sendiri. 
Namun begitu, amalan ini menghadapi cabaran seperti degradasi 
tanah jika tempoh fallow tidak mencukupi serta perubahan sosial yang 
menyebabkan generasi muda semakin kurang berminat dengan aktiviti 
ini. Penanaman padi bukit bukan sahaja menjadi asas kepada 
kelangsungan hidup masyarakat Kenyah tetapi juga cerminan 
hubungan mereka yang erat dengan alam semula jadi serta sekaligus 
menjadikannya satu aspek warisan budaya yang wajar dipelihara. 
 
Aktiviti Pembalakan 
 
Aktiviti pembalakan oleh syarikat Samling Timber Sdn Bhd telah 
memberi impak besar kepada masyarakat Kenyah di Baram, khususnya 
kampung-kampung seperti Long San, Long Palai, Long Apu, Long 
Julan, Long Moh, Long Sait, Long Semiyang, Long Tungan dan 
sebagainya. Kawasan ini terletak di dalam hutan tropika yang kaya 
dengan spesies kayu bernilai tinggi, menjadikannya kawasan strategik 
untuk eksploitasi hasil balak. Antara jenis kayu utama yang ditebang 
termasuk meranti, kapur, keruing, dan belian. Kayu-kayu tersebut akan 
digunakan secara meluas dalam industri pembinaan, perabot, dan 
pembuatan lantai, manakala belian, yang sangat tahan lama, sering 
digunakan untuk pembinaan rumah panjang dan jambatan. 

 
Namun, pembalakan berskala besar ini menimbulkan pelbagai 

isu kepada masyarakat tempatan. Buktinya, terdapat tiga perkara yang 



Yvette Thomas & Mohd Syafiq Zaini 

 

422 

 

sering mencetuskan penentangan dan tuntutan daripada masyarakat 
pribumi iaitu Hak Tanah Adat (NCR: Native Customary Rights), 
menghalang aktiviti pembukaan hutan seperti pembalakan dan 
perladangan berhampiran tempat kediaman mereka dan hak untuk 
mendapat kemajuan seperti warganegara yang lain (Maharam Mamat, 
2015). Dari sudut ekonomi, operasi pembalakan menyediakan peluang 
pekerjaan sementara seperti buruh menebang pokok, pemandu 
jentera berat dan pekerja sokongan, yang membantu menambah 
pendapatan sesetengah penduduk. Walau bagaimanapun, manfaat ini 
sering tidak setimpal dengan kesan jangka panjang terhadap 
kehidupan masyarakat. Kehadiran syarikat pembalakan juga sering kali 
melibatkan pertikaian hak tanah adat kerana kawasan konsesi 
bertindih dengan wilayah yang dianggap penting secara ekonomi, 
budaya, dan spiritual oleh masyarakat Kenyah. Misalnya, ada 
sesetengah kampung yang tidak bersetuju kawasan mereka dijadikan 
tempat untuk aktiviti pembalakan. Tetapi jika mereka bersetuju, 
syarikat pembalakan ini akan memberi bantuan dari segi duit untuk 
mereka serta membaiki jalan darat kampung tersebut. 

 
Hutan di sekitar kampung-kampung ini bukan sahaja menjadi 

sumber bahan binaan seperti kayu untuk rumah panjang, tetapi juga 
menyokong kehidupan harian mereka melalui hasil hutan seperti 
tumbuhan ubatan, makanan, dan kawasan perburuan. Kehilangan 
hutan akibat pembalakan menyebabkan sumber-sumber ini semakin 
berkurangan, yang seterusnya memberi tekanan kepada masyarakat 
untuk mengubah gaya hidup mereka. Sebagai contoh, penebangan 
belian, yang secara tradisinya dianggap sebagai kayu suci untuk 
kegunaan khas, turut menjejaskan warisan budaya masyarakat 
Kenyah. 

 
Dari sudut ekologi, aktiviti pembalakan menyebabkan 

kemusnahan hutan, hakisan tanah, pencemaran sungai seperti Sungai 
Baram, dan kehilangan biodiversiti, yang memberi kesan langsung 
kepada sumber air dan tanah pertanian masyarakat. Dalam usaha 
mempertahankan hak mereka, masyarakat Kenyah dari kampung 
seperti Long Moh dan Long Semiyang telah melancarkan sekatan 
(blockade) untuk menghalang kemasukan jentera pembalakan ke 
kawasan tanah adat mereka. Usaha ini juga disokong oleh organisasi 
bukan kerajaan seperti Sahabat Alam Malaysia (SAM) dan Bruno 
Manser Fund (BMF), yang membantu mendokumentasikan impak 
pembalakan serta mengadvokasikan hak tanah adat masyarakat. 

Sebagai langkah pemulihan, sesetengah komuniti Kenyah telah 



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti  

Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak 

423 

 

memulakan inisiatif menanam semula pokok di kawasan yang terjejas 
serta mengamalkan model pembalakan mampan bagi memastikan 
kelangsungan sumber hutan untuk generasi akan datang. Situasi ini 
menggambarkan usaha gigih masyarakat Kenyah di Baram untuk 
melindungi tanah adat, mengekalkan warisan budaya dan memastikan 
kelestarian kehidupan mereka di tengah-tengah cabaran 
pembangunan komersial. 
 
 
Kesimpulan 
 
Secara tuntasnya, masyarakat Kenyah di Ulu Baram merupakan 
sebahagian daripada rumpun Orang Ulu yang mempunyai sejarah 
migrasi kompleks dari wilayah Kalimantan dan Dataran Tinggi Usun 
Apau sebelum membentuk penempatan stabil di Sarawak. Kelompok 
etnik ini memiliki identiti yang unik dan berbeza daripada masyarakat 
Dayak (Iban dan Bidayuh) serta mengamalkan sistem organisasi sosial 
yang sistematik melalui struktur rumah panjang atau uma dado. 
Kehidupan komuniti ini didasari oleh stratifikasi sosial tradisional yang 
membahagikan individu kepada tiga kelas utama iaitu golongan paren 
(bangsawan), panyen (rakyat biasa), dan lipen (hamba). Walaupun 
pengaruh modenisasi semakin berkembang, hierarki ini tetap signifikan 
dalam menentukan kepimpinan adat serta pemeliharaan simbolisme 
budaya, di mana jawatan penting seperti ketua rumah panjang 
lazimnya diwarisi atau dilantik daripada kalangan golongan paren bagi 
menjamin kesinambungan warisan tradisi. 

 
Evolusi budaya masyarakat Kenyah turut memperlihatkan 

keupayaan adaptasi yang tinggi, terutamanya melalui transformasi 
amalan ngayau kepada penganjuran Baram Regatta yang bertujuan 
memupuk perpaduan serta keamanan antara etnik di Baram. Dari 
perspektif ekonomi, mereka mengekalkan keterikatan dengan alam 
semula jadi menerusi penanaman padi bukit secara tradisional yang 
melibatkan sistem ladang gilir balik serta kepercayaan spiritual bagi 
menjamin keberkatan hasil. Namun demikian, masyarakat ini kini 
berhadapan dengan cabaran besar akibat eksploitasi hasil hutan oleh 
aktiviti pembalakan yang menjejaskan ekosistem serta menimbulkan 
pertikaian Hak Tanah Adat (NCR). Secara keseluruhannya, 
kelangsungan warisan budaya Kenyah bergantung kepada 
keseimbangan antara pemeliharaan jati diri tradisional dengan 
penyesuaian terhadap dinamika pembangunan sosioekonomi moden 
 



Yvette Thomas & Mohd Syafiq Zaini 

 

424 

 

Senarai Rujukan 
 
Buku dan Jurnal 
Abdul Rahman Haji Ismail. (2005). Malaysia Sejarah Kenegaraan dan 

Politik. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka. 
Adilawati Asri & Noria Tugang. (2024). Fungsi dan Signifikan 

Penciptaan Parang Ilang dalam Budaya Masyarakat Iban di 
Sarawak. Sains Insani. 9(2). Hlm 258–273. 

Awang Norben Bin Ben. (2023). Rentap: Satu Penelitian ke Atas Motif 
dan Faktor Perjuangannya di Sarawak. Jurnal Borneo 
Arkhailogia (Warisan, Arkeologi & Sejarah). 8(1). Hlm 233-252. 

Bilcher Bala. (1993). Masyarakat Kelabit dan Lun Bawang di Sarawak. 
Jebat. 21. Hlm 21-54.  

Binti Maunah. (2015). Stratifikasi Sosial dan Perjuangan Kelas dalam 
Perspektif Sosiologi Pendidikan. Ta’allum: Jurnal Pendidikan 
Islam. 3(1). hlm.19-38.  

Evelyne Hong. (1977). Kenyah Society in Transition: A Baram Case 
Study. Universiti Sains Malaysia. 

Galvin, A.D. (1968). Mamat chants and ceremonies, Long Moh (upper 
Baram). Sarawak Museum Journal 16, hlm 235-248. 

Liman Lawai. (2003). A History of the Kenyah Leppo’ Tau in Kayan 
Hulu Subdistrict, Apau Kayan. Social Science Research and 
Conservation Management in the Interior of Borneo, Bogor & 
Jakarta. CIFOR. hlm 177-198. 

Maharam Mamat. (2015) Etika Alam Sekitar dalam Novel Jong Chian 
Lai dari Perspektif Pribumi. Jurnal Melayu. 14(2). Hlm 171-189. 

Mashman, V. (2021). A Shield for the Rajah – a Gift from the Kenyah 
Badeng of Borneo in Rome. Jurnal Borneo-Kalimantan. 7(1). 
Hlm 1–19.  

Mathilda, S., Pakpahan, B., & Tobing, S. (2021). Sistem Ladang Gilir 
Balik Sebagai Ekoteologi Masyarakat Dayak. Jurnal Teologi 
Berita Hidup. 4. Hlm 117-137. 

Metcalf, P. (1979). The Baram District: A Survey of Kenyah, Kayan and 
Penan Peoples of Central Broneo. Sarawak Museum Journal. 
Special Issue. 22(43). Hlm 1-30. 

Sarawak Museum Department. (1988). Customs And Traditions of The 
Peoples of Sarawak. Publicity and Film Sub-Committee. 

Semiarto A. Purwanto & Haryono. (2019). Dimensi Adat dan Dinamika 
Komunitas Dayak di Kalimantan Timur. Antropologi Indonesia. 
40(1). Hlm 67-87. 



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti  

Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak 

425 

 

Tan Chee-Beng. (2023). The Badeng Kenyah of Belaga in Sarawak: 
Marginality, Changing Traditions and Development. Petaling 
Jaya: Strategic Information and Research Development Centre.  

Walker, J. H. (2020). Power and Prowess: The origins of Brooke 
kingship in Sarawak. Routledge. 

Wong, B. W. (2009). The social and economic impacts of a logging 
access road: a case study of Marudi Town, Sarawak, Malaysia. 
Tesis Sarjana. Universiti Adelaide.  

 
 
Laman Sesawang 
Haslina Bujang. (2017). Sarawak Regatta Since 1871. Dipetik daripada 

https://thepatriots.asia/sarawak-regatta-since-1871/. Diakses 
pada 5 Disember 2024. 

Sudan Ajang. (2017). Adat Kayan-Kenyah Diiktiraf dan Masih Relevan, 
Utusan Borneo. Dipetik dari, 
https://www.utusanborneo.com.my /2017/10/07/adat-kayan-
kenyah-diiktiraf-dan-masih-relevan. Diakses pada 5 Ogos 2025. 

Utusan Borneo Online. (2023). Regata Baram 'Ibu Segala Regata' Yang 
Sarat Sejarah, Kata Penguang. Dipetik dari https://www.utusan 
borneo.com.my/2023/09/30/regata-baram-ibu-segala-regata-
yang-sarat-sejarah-kata-penguang. Diakses pada 7 Ogos 2025. 

https://thepatriots.asia/sarawak-regatta-since-1871/
https://www.utusanborneo.com.my/

