Jurnal Borneo Akhailogia (Warisan, Arkeologi & Sejarah), Disember 2025, Vol.10(1), him.405-426
e-ISSN: 2600-8726© Yvette Thomas & Mohd Syafiq Zaini
https://jurcon.ums.edu.my/ojums/index.php/JBA/

DINAMIKA SEJARAH DAN KELANGSUNGAN IDENTITI
SOSIOBUDAYA MASYARAKAT KENYAH DI ULU BARAM,
SARAWAK
Historical Dynamics and the Continuity of Socio-Cultural Identity of the
Kenyah Community in Ulu Baram, Sarawak

Yvette Thomas!
Mohd Syafiq Zaini?

182F3kulti Sains Sosial dan Kemanusiaan, Universiti Malaysia Sabah
*Corresponding author: syafiqgzaini120398@gmail.com

Dihantar: 29 Jun 2025 / Penambahbaikan: 29 Oktober 2025
Diterima: 1 November 2025 / Terbit: 31 Disember 2025

Abstrak

Kajian ini membincangkan evolusi sejarah dan dinamika sosiobudaya
masyarakat Kenyah di daerah Ulu Baram, Sarawak. Fokus utama
diberikan kepada proses migrasi dari wilayah Kalimantan dan Dataran
Tinggi Usun Apau yang akhirnya membentuk penempatan rumah
panjang yang signifikan di sepanjang Sungai Baram. Dapatan kajian
menunjukkan bahawa struktur sosial tradisional yang terdiri daripada
golongan paren (bangsawan), panyen (rakyat biasa), dan /jpen
(hamba) kekal menjadi teras kepada sistem kepimpinan dan
pemeliharaan simbolisme adat meskipun dalam mendepani arus
pemodenan. Selain itu, artikel ini menyerlahkan transformasi budaya
yang penting, khususnya peralihan daripada amalan ngayau kepada
penganjuran Baram Regatta sebagai mekanisme diplomasi bagi
memupuk keamanan dan perpaduan antara etnik di pedalaman. Dari
aspek ekonomi, kajian mendapati wujudnya ketegangan antara
kelestarian pertanian padi bukit tradisional dengan impak aktiviti
pembalakan komersial yang mengancam Hak Tanah Adat (NCR) serta
biodiversiti hutan yang menjadi nadi kehidupan komuniti. Secara
keseluruhannya, hasil kajian memperincikan bagaimana interaksi
antara naratif sejarah, sistem kelas, dan adaptasi ekonomi
menyumbang kepada pembentukan jati diri unik etnik Kenyah. Kajian
ini memberikan sumbangan penting terhadap dokumentasi warisan
Orang Ulu dalam konteks pembangunan sosioekonomi Sarawak yang
mampan.

Kata Kunci : Masyarakat Kenyah, Ulu Baram, Stratifikasi Sosial,
Baram Regatta, Hak Tanah Adat (NCR).


mailto:syafiqzaini120398@gmail.com

Yvette Thomas & Mohd Syafig Zaini

Abstract

This study discusses the historical evolution and socio-cultural
dynamics of the Kenyah community in the Ulu Baram district, Sarawak.
The primary focus is directed towards the migration process from the
Kalimantan region and the Usun Apau Plateau, which eventually
established significant longhouse settlements along the Baram River.
Research findings indicate that the traditional social structure—
consisting of the paren (nobility), panyen (commoners), and lipen
(slaves)—remains the core of the Ileadership system and the
preservation of customary symbolism despite facing the tides of
modernization. Furthermore, this article highlights a significant cultural
transformation, specifically the transition from the practice of ngayau
(headhunting) to the organization of the Baram Regatta as a
diplomatic mechanism to foster peace and unity among ethnic groups
in the interior. From an economic perspective, the study finds a
tension between the sustainability of traditional upland rice farming
and the impact of commercial logging activities, which threaten Native
Customary Rights (NCR) and the forest biodiversity that serves as the
lifeblood of the community. Overall, the results of this study detail how
the interaction between historical narratives, class systems, and
economic adaptation contributes to the formation of the unique
identity of the Kenyah ethnic group. This research provides an
important contribution to the documentation of Orang Ulu heritage
within the context of sustainable socio-economic development in
Sarawak.

Keywords : Kenyah  Community, Ulu  Baram,  Social
Stratification, Baram Regatta, Native Customary
Rights (NCR).

Pengenalan

Masyarakat Kenyah di Ulu Baram merupakan komponen penting dalam
rumpun Orang Ulu yang memiliki naratif sejarah dan identiti
sosiobudaya yang tersendiri. Keunikan etnik ini tidak hanya terpancar
melalui penempatan geografi mereka di kawasan pedalaman Sarawak,
malah diperkukuh oleh sistem organisasi sosial yang teratur dan
mapan. Penulisan ini bertujuan untuk mengupas akar umbi sejarah
etnik Kenyah bagi memahami bagaimana elemen masa lalu
membentuk jati diri budaya mereka pada masa kini. Pemahaman

406



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti

Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak

sejarah yang mendalam amat kritikal sebagai jambatan untuk

menghargai warisan tradisi serta struktur masyarakat yang menjadi
tunjang kelangsungan hidup mereka dalam mendepani arus zaman.

Melalui pendekatan dokumentasi ilmiah yang bersumberkan
analisis dokumen dan rujukan perpustakaan, artikel ini
membincangkan kronologi kewujudan komuniti Kenyah serta proses
evolusi sosial yang mereka lalui. Perbincangan ini melangkaui sekadar
catatan kronologi dengan menganalisis dinamika interaksi antara
pemeliharaan nilai tradisi dan tekanan modenisasi. Dengan
memberikan tumpuan kepada aspek migrasi, sistem kepimpinan, dan
adaptasi sosioekonomi, penulisan ini diharapkan dapat memberikan
gambaran holistik tentang ketahanan warisan budaya Kenyah. Secara
keseluruhannya, analisis ini berfungsi sebagai rekod ilmiah yang
mendokumentasikan keutuhan identiti Kenyah dalam Ilandskap
sosiopolitik Sarawak yang rencam.

Sejarah Awal Masyarakat Kenyah

Masyarakat Kenyah pada asalnya, tinggal di kawasan pegunungan
yang merangkumi Bahagian Belaga, dan Bahagian Baram di Sarawak
serta daerah Sungai Iwan di Kalimantan Timur (Liman Lawai, 2003).
Dari sudut sejarah, masyarakat ini dipercayai berasal dari wilayah
Kalimantan, Indonesia, sebelum mereka berhijrah dan membentuk
komuniti yang stabil di beberapa kawasan di Sarawak. Berdasarkan
kajian etno-sejarah pula, terdapat pandangan yang menyatakan
bahawa suku Kenyah berasal dari kawasan Pujungan dan Bahau Hulu
yang terletak di Provinsi Kalimantan Utara. Selain itu, kawasan
petempatan asal mereka juga dikatakan berada di Apau Kayan, Bahau,
serta Benua Lama dan Baru di Kalimantan Timur. Namun demikian,
pelbagai pandangan dan spekulasi yang timbul mengenai asal-usul
mereka telah mencetuskan perbezaan pendapat dalam kalangan
sarjana dan pengkaji. Oleh yang demikian, penulisan ini akan
memfokuskan kepada masyarakat Kenyah yang kini menetap di
Sarawak, terutamanya di kawasan Ulu Baram yang menjadi lokasi
kajian pengkaiji.

Asal usul masyarakat Kenyah dipercayai bermula di kawasan
Dataran Tinggi Usun Apau, yang terletak di pedalaman Borneo, dalam
lingkungan abad ke-15 hingga abad ke-18 Masihi. Dalam tempoh ini,
masyarakat Kenyah telah mula berpecah kepada beberapa kumpulan

407



Yvette Thomas & Mohd Syafig Zaini

kecil yang kemudian dikenali sebagai sub-suku Kenyah (Tan Chee-
Beng, 2023). Komuniti Kenyah secara tradisional mendiami kawasan
hulu sungai, khususnya di kawasan pedalaman Sarawak seperti Ulu
Baram.

Kajian terdahulu menunjukkan bahawa masyarakat Kenyah
berasal dari kawasan Apau Kayan dan pernah berhijrah bersama-sama
masyarakat Kayan dalam tempoh sejarah yang hampir sama. Corak
migrasi ini berkait rapat dengan gaya hidup masyarakat tersebut yang
bersifat nomad, berpindah-randah untuk mencari kawasan
penempatan yang lebih selesa dan strategik demi kelangsungan hidup.
Sebagai contoh, masyarakat Badeng kini dikategorikan sebagai salah
satu sub-suku dalam kelompok Kenyah. Pada masa lalu, mereka
mendiami kawasan pinggir Usun Apau, sebuah dataran tinggi yang
terletak berhampiran dengan hulu Sungai Rajang, Baram dan Kayan.
Setelah menetap buat suatu tempoh di kawasan asal, masyarakat
Kenyah mula berhijrah dan membentuk penempatan baru di pelbagai
lokasi di Sarawak (Valerie Mashman, 2021). Ulu Baram pula muncul
sebagai kawasan penempatan utama, dan hingga kini kekal sebagai
pusat komuniti Kenyah yang signifikan. Antara kampung-kampung
utama di sepanjang Sungai Baram termasuklah Long San, Long Akah,
Long Selaan, Long Moh, Long Mekaba, Long Jeeh, Long Belaong, Long
Silat, Long Tungan, Long Palai, Long Anap, Long Julan Pelutan dan
Long Apu.

Selain kawasan tersebut, masyarakat Kenyah turut mendiami
tempat-tempat lain seperti Data Kakus, Data Surau, Sungai Senep,
Long Dungun, Long Busang, Long Beyak, Bintulu, Miri, Sungai Asap,
Long Bulan, Long Jawe dan Belaga. Suku Kenyah terbahagi kepada
pelbagai sub-suku seperti Uma Bakeh, Lepo Tau, Lepo Jalan, Lepo
Tepu, Uma Kelap, Badeng (yang terdiri daripada Jamok dan Lepo Aga),
Bakung, Lepo Kulit, Uma Alim, Uma Timai, Uma Lasan, Lepo Maot,
Sambop, Lepo Ke’, Lepo Ngao, Ngurek, Long Ulai, Long Tikan, Long
Sabatu, Lepo Ga, Lepo Dikan dan Lepo Pua. Struktur sosial masyarakat
Kenyah terserlah melalui sistem rumah panjang atau vma dado, yang
lazimnya menempatkan 40 keluarga atau lebih dalam satu rumah
panjang. Ketua rumah panjang biasanya dilantik secara dilantik secara
demokratik daripada kalangan golongan paren, iaitu golongan
bangsawan dalam hierarki sosial masyarakat Kenyah.

408



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti
Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak
Sejarah Daerah Baram

Daerah Baram, yang terletak di bahagian utara Sarawak, Malaysia,
merupakan sebuah kawasan yang kaya dengan sejarah, budaya serta
kepelbagaian etnik. Kawasan ini didiami oleh pelbagai komuniti pribumi
seperti kaum Kayan, Kenyah, Penan, Iban dan Kelabit, yang masing-
masing memiliki adat resam, bahasa serta warisan tradisi yang
tersendiri. Kaum Kayan dan Kenyah, sebagai antara penduduk utama,
terkenal dengan kemahiran seni ukiran kayu, tenunan tradisional dan
pembuatan perahu yang melambangkan kehalusan seni budaya
mereka. Sementara itu, masyarakat Penan dikenali sebagai salah satu
kumpulan nomad terakhir di Asia Tenggara, yang masih mengekalkan
hubungan rapat dengan alam semula jadi melalui kehidupan
berasaskan hasil hutan. Kepelbagaian komuniti ini membentuk satu
landskap budaya yang kompleks, di mana setiap etnik memainkan
peranan dalam mewujudkan identiti kolektif Baram.

Kedatangan James Brooke ke Sarawak pada tahun 1839
dengan kapal Royalist dari Singapura, yang disambut oleh Pangeran
Muda Hashim, membawa perubahan besar kepada landskap politik dan
pentadbiran di wilayah ini (Abdul Rahman, 2005). Pada abad ke-19,
Baram menjadi tumpuan kerajaan Brooke kerana kedudukannya yang
strategik serta kepentingan ekonominya, khususnya dalam
pengeluaran hasil hutan seperti rotan, damar dan gaharu. Charles
Hose, seorang pegawai pentadbiran Brooke yang berkhidmat di Baram,
memainkan peranan penting dalam memperkukuh pentadbiran
kerajaan. Selain dikenali sebagai pentadbir, beliau turut tersohor
sebagai ahli etnografi yang mendokumentasikan budaya, adat istiadat
serta struktur sosial masyarakat pribumi. Hasil penulisannya Kkini
menjadi sumber rujukan berharga dalam memahami kehidupan
tradisional masyarakat Baram pada era kolonial.

Namun demikian, pengaruh pentadbiran Brooke turut
membawa cabaran. Campur tangan terhadap sistem adat tanah
pribumi telah menimbulkan ketegangan antara masyarakat tempatan
dengan pihak kolonial, manakala eksploitasi sumber hutan untuk
kepentingan ekonomi mengubah corak kehidupan komuniti yang
bergantung kepada hasil semula jadi. Kesannya masih dapat dilihat
sehingga kini dalam isu-isu berkaitan hak tanah adat dan kelestarian
sumber hutan. Salah satu peristiwa dalam sejarah Baram ialah Baram
Peace Conference pada tahun 1899 yang dianjurkan oleh Charles
Brooke, Raja Putih kedua Sarawak. Persidangan ini bertujuan

409



Yvette Thomas & Mohd Syafig Zaini

menghentikan siri peperangan dan konflik antara puak yang sering
berlaku di kawasan pedalaman. Perjanjian damai yang dicapai bukan
sahaja membawa kestabilan politik dan keselamatan di Baram, malah
mencerminkan strategi diplomatik kerajaan Brooke dalam mengurus
masyarakat pelbagai etnik. Usaha ini memperlihatkan bagaimana
pentadbiran kolonial menggunakan pendekatan rundingan dan
kompromi bagi mengukuhkan pengaruh mereka di kawasan
pedalaman.

Jelaslah demikian bahawa, sejarah Ulu Baram bukan sahaja
menggambarkan kepelbagaian budaya dan identiti etnik, tetapi juga
memperlihatkan interaksi dinamik antara masyarakat tempatan dengan
kuasa kolonial. Ia turut menekankan bagaimana proses kolonisasi,
eksploitasi ekonomi, serta usaha diplomasi membentuk landskap
sosial, politik dan ekonomi Baram sehingga meninggalkan kesan yang
berpanjangan dalam perkembangan sejarah Sarawak.

Sejarah Migrasi Masyarakat Kenyah di Daerah Baram

Sejarah migrasi masyarakat Kenyah di Baram, Sarawak, adalah proses
yang kompleks dan berkait rapat dengan keperluan survival, budaya
dan sosioekonomi mereka. Baram mempunyai majoriti terdiri daripada
Orang Ulu yakni Masyarakat yang tinggal di uhulu Sungai (Metcalf,
1979). Daerah Baram dapat dikategorikan kepada lima bahagian
bahagian kecil iaitu, Ulu Baram, Baram Tengah, Baram Hilir, Tinjar dan
Tutoh Apoh. Faktor utama yang mendorong perpindahan ini termasuk
pencarian kawasan baharu untuk pertanian, tekanan populasi di tanah
asal mereka dan konflik antara suku. Migrasi ini juga disebabkan oleh
keperluan untuk melarikan diri daripada ancaman luaran seperti
serangan suku lain atau pengaruh penjajah di kawasan mereka.

Apabila menetap di Baram, masyarakat Kenyah memilih lokasi
berhampiran sungai kerana ia menyediakan sumber air, makanan dan
laluan pengangkutan. Hal ini demikian kerana kehidupan sosial
mayarakat Kenyah mengamalkan kehidupan tradisional mereka yang
sangat bergantung kepada alam sekitar sejak ribuan tahun lalu.
Buktinya, dengan aktiviti seperti bercucuk tanam secara pindah
(swidden farming) dan berburu. Malah, amalan kehidupan harian
mereka iaitu bercucuk tanam juga turut dipengaruhi kuat oleh unsur
unsur alam seperti bunyi binatang mahupun burung hutan (Jeffry
Ngau Lenjau, 2017). Maka dengan itu Sungai Baram, khususnya

410



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti
Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak
dijadikan sebagai pusat ekonomi dan sosial. Penempatan mereka
sering kali terdiri daripada rumah panjang yang dibina menggunakan
kayu keras seperti belian. Rumah panjang ini bukan sahaja menjadi
tempat kediaman tetapi juga pusat komuniti untuk aktiviti sosial dan
adat. Kehidupan masyarakat Kenyah di rumah panjang mencerminkan
sistem sosial yang rapat, di mana kerjasama antara ahli keluarga dan
jiran sangat penting untuk kehidupan harian mereka. Kaum Kenyah
mula membina petempatan baru di Belaga selepas Perang Dunia
Kedua dan ada juga yang telah berhijrah sehingga ke Indonesia
(Sarawak Museum Department, 1988). Budaya masyarakat Kenyah
diperkaya oleh kepercayaan tradisional seperti animisme, seni ukiran
dan tarian tradisional. Hubungan mereka dengan alam sekitar dilihat
dalam ritual adat yang sering mengaitkan roh alam dengan
kesejahteraan komuniti. Namun, interaksi mereka dengan kaum lain
seperti Kayan dan Iban turut mencorakkan budaya mereka,
menghasilkan tradisi silang budaya yang unik.

Dalam era moden, transformasi sosial membawa perubahan besar
kepada masyarakat Kenyah. Ramai yang berhijrah ke bandar seperti
Miri untuk mencari pendidikan dan pekerjaan, yang menyebabkan
perubahan kepada gaya hidup tradisional mereka. Walaupun begitu,
sesetengah komuniti Kenyah masih mengekalkan tradisi lama,
menjadikan kawasan Baram sebagai salah satu lokasi untuk
memahami sejarah dan budaya mereka.

Demografi

Daerah Baram di Sarawak dihuni oleh pelbagai etnik yang
mencerminkan kepelbagaian budaya, bahasa dan cara hidup. Antara
kumpulan etnik utama ialah Melayu, Cina, Dayak dan Orang Ulu.
Dalam kalangan Orang Ulu, etnik Kenyah merupakan salah satu
kumpulan yang signifikan, selain Kayan, Penan, Kelabit dan lain-lain.
Istilah "Orang Ulu" pada asalnya digunakan untuk merujuk kepada
masyarakat Kayan dan Kenyah, namun kemudiannya diperluas kepada
semua kumpulan yang tinggal di pedalaman Sarawak, khususnya di
hulu sungai.

Masyarakat Kenyah terutamanya tinggal di daerah Ulu Baram
yang bergunung-ganang dan mempunyai sungai yang deras. Mereka
mendiami sebanyak 21 buah kampung di kawasan ini dan
sebahagiannya juga berhijrah ke kawasan lain seperti Belaga dan

411



Yvette Thomas & Mohd Syafig Zaini

Indonesia selepas Perang Dunia Kedua. Lanjutan daripada itu,
masyarakat Kenyah boleh ditemui di Baram Tengah, kawasan
berbukit-bukau dengan aliran sungai yang lebih perlahan serta di
cabang Sungai Tinjar bersama-sama masyarakat lain seperti Iban,
Berawan, Kayan dan Penan.

Walaupun masyarakat Kenyah mempunyai identiti tersendiri,
mereka berkongsi beberapa persamaan dengan kumpulan etnik lain,
terutama dari segi penempatan. Rumah panjang merupakan simbol
kehidupan masyarakat di Baram, termasuk bagi etnik Kenyah. Rumah
panjang ini biasanya terletak di tepi sungai, yang menjadi sumber air
utama serta laluan pengangkutan sebelum wujudnya infrastruktur
moden. Rumah panjang tradisional didirikan atas tiang tinggi bagi
mengelakkan banjir dan ancaman musuh. Dalam era moden, rumah
panjang telah berubah menjadi struktur konkrit dengan seni bina yang
lebih moden tetapi masih mengekalkan elemen tradisionalnya.

Walaupun masyarakat Dayak merupakan kumpulan etnik
majoriti di Sarawak, istilah Dayak biasanya merujuk kepada dua sub-
kumpulan utama, iaitu Iban (Dayak Laut) dan Bidayuh (Dayak Darat).
Etnik Kenyah, sebaliknya, lebih selesa dikenal sebagai sebahagian
daripada kelompok Orang Ulu dan tidak menganggap diri mereka
sebahagian daripada masyarakat Dayak. Perbezaan ini penting untuk
difahami bagi mengelakkan kekeliruan budaya dan identiti etnik di
Sarawak. Secara keseluruhannya, perbincangan ini membuktikan
bahawa masyarakat Kenyah di Baram, Sarawak, menggambarkan
keunikan demografi dan budaya penduduk di kawasan pedalaman.
Struktur sosial yang kaya dengan adat resam dan tradisi ini tidak
hanya memperkaya kepelbagaian budaya Sarawak, malah turut
menyumbang kepada identiti unik negeri ini di peringkat nasional dan
antarabangsa. Pemahaman tentang demografi dan sejarah masyarakat
Kenyah ini adalah untuk menghargai peranan mereka dalam
pembangunan sosio ekonomi Sarawak.

Stratifikasi Sosial Masyarakat Kenyah di Ulu Baram

Stratifikasi sosial merujuk kepada suatu sistem pembezaan individu
atau kelompok dalam masyarakat yang meletakkan mereka dalam
kelas-kelas sosial yang berbeza secara hierarki, serta memberikan hak
dan tanggungjawab yang berbeza antara individu dalam satu lapisan
dengan individu dalam lapisan yang lain (Binti Maunah, 2015). Dalam

412



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti
Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak
konteks masyarakat Kenyah di Ulu Baram, sistem stratifikasi sosial ini
berakar dalam warisan budaya dan adat, yang membentuk struktur
yang terdiri daripada golongan paren (bangsawan), panyen
(masyarakat biasa), dan /jpen (hamba atau buruh). Struktur ini secara
tradisional menentukan peranan, kuasa dan hubungan sosial dalam
komuniti. Walaupun modenisasi dan perubahan sosial telah mengubah
beberapa aspek struktur ini, warisan hierarki tradisional masih
kelihatan dalam beberapa bentuk kehidupan masyarakat Kenyah
kontemporari.

STRATIFIKASI SOSIAL MASYARAKAT KENYAH

PAREN

Rajah 1 : Piramid Stratifikasi Sosial Masyarakat Kenyah
Sumber : Yvette Thomas, 2025.

Golongan Paren

Golongan paren merupakan kelas sosial tertinggi dalam sistem
stratifikasi masyarakat kenyah di Ulu Baram, Sarawak. Golongan ini
sering dianggap sebagai golongan aristokrat atau bangsawan yang
mempunyai kedudukan istimewa dalam struktur sosial tradisional.
Istilah paren atau deta,au merujuk kepada keturunan yang berasal
daripada leluhur yang mulia dan biasanya mewarisi kuasa
kepemimpinan serta hak adat. Golongan ini terbahagi kepada
beberapa subkategori seperti paren bio’(paren besar) dan paren dumit
(paren kecil), namun kesemuanya tetap dianggap sebagai golongan
elit dalam masyarakat Kenyah. Dalam adat masyarakat ini, hanya

413



Yvette Thomas & Mohd Syafig Zaini

golongan paren yang berhak memegang jawatan penting dalam sistem
pemerintahan tradisional seperti ketua rumah panjang, penghulu,
pemaca dan temenggung. Pelantikan ke jawatan ini mestilah melalui
sistem yang dikenali sebagai Adet Paren, yang merupakan sebahagian
daripada perundangan adat yang sah dan diiktiraf melalui ordinan Adet
Kayan-Kenyah 1994 (Sudan Anjang,2025).

Seiring dengan itu, golongan paren mempunyai hak eksklusif
dalam aspek budaya dan simbolisme. Mereka sahaja yang dibenarkan
menggunakan motif-motif tertentu pada pakaian dan ukiran seperti
motif harimau (Lenjau) dan figura manusia penuh (kelunan), manakala
golongan biasa atau panyen hanya dibenarkan menggunakan motif
bunga dan haiwan biasa. Dalam aspek kesusastraan lisan, lagu naratif
tradisional seperti kerintuk turut diwarisi secara turun-temurun oleh
lelaki paren ini telah menjadikan mereka satu-satunya yang berhak
menyampaikan genre tersebut dalam upacara adat. Walaupun
pengaruh sistem kelas ini telah sedikit longgar dalam kehidupan
moden, khususnya dengan peningkatan taraf pendidikan dan ekonomi
dalam kalangan golongan panyen, namun dalam aspek adat dan
kepimpinan, golongan paren masih memainkan peranan yang
dominan. Di kawasan Ulu Baram, struktur sosial ini masih dihormati
dan diterima, malah pemilihan ketua masyarakat tetap berpandukan
warisan paren bagi menjamin kesinambungan adat resam dan nilai
tradisi Kenyah.

Golongan Panyen

Seterusnya, ialah golongan panyen iaitu golongan kelas kedua
tertinggi dalam sistem hierarki sosial masyarakat Kenyah. Golongan
panyen merujuk kepada kelompok masyarakat biasa yang tidak
tergolong dalam golongan bangsawan mahupun hamba. Mereka
merupakan golongan bebas yang memainkan peranan penting dalam
struktur masyarakat Kenyah, terutamanya dari segi sokongan ekonomi
dan kesinambungan kehidupan harian komuniti. Meskipun golongan
panyen tidak memiliki kuasa atau pengaruh adat seperti golongan
paren, mereka tetap dihormati dan diberikan ruang untuk tinggal
dalam bilik keluarga masing-masing dalam rumah panjang, serta
penglibatan dalam acara sosial dan kebudayaan. Kehadiran mereka
membentuk majoriti populasi rumah panjang dan menjadi tulang
belakang kepada kelangsungan hidup masyarakat Kenyah. Malah,
kelas pemerintah atau bangsawan mendapat bahagian yang lebih
banyak dalam hasil kerana selain memiliki hamba, mereka juga

414



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti

Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak

menguasai tenaga kerja golongan bebas iaitu panyen yang dikenakan

kerja paksa, sebagai kewajipan sosial terhadap bangsawan (Evelyne

Hong, 1977). Dengan demikian, golongan panyen melambangkan

status kelas menengah dalam sistem stratifikasi sosial masyarakat

Kenyah, yang walaupun tidak memiliki keistimewaan politik dan adat

seperti golongan paren, namun tetap memainkan peranan penting
dalam memelihara struktur sosial dan budaya komuniti.

Golongan Lipen

Di samping itu, golongan /jpen merupakan salah satu daripada tiga
lapisan sosial utama dalam struktur masyarakat Kenyah di Ulu Baram,
Sarawak, iaitu selepas golongan paren (bangsawan) dan panyen
(rakyat biasa). Dalam sistem stratifikasi tradisional ini, golongan /jpen
merujuk kepada individu yang berada dalam kedudukan sosial paling
rendah dan sering dianggap sebagai golongan hamba ikatan. Mereka
biasanya tidak mempunyai kuasa atau hak dalam proses pembuatan
keputusan dalam masyarakat, dan peranan mereka lebih tertumpu
kepada tugas-tugas fizikal seperti membantu kerja pertanian, kerja
rumah panjang dan pelbagai tugas lain yang diberikan oleh golongan
atasan. Walau bagaimanapun, kedudukan mereka bukanlah setaraf
dengan hamba dalam sistem perhambaan Barat, sebaliknya mereka
masih diterima sebagai sebahagian daripada komuniti Kenyah, tetapi
dengan akses dan hak yang terbatas dalam struktur sosial tradisional.

Serentak dengan itu, hubungan antara golongan /jpen dan
paren adalah bersifat hierarki dan diwarisi secara turun-temurun.
Dalam rumah panjang tradisional Kenyah, kedudukan fizikal golongan
ini turut melambangkan status sosial mereka. Golongan paren
lazimnya mendiami bahagian tengah rumah panjang, iaitu kawasan
paling mulia, manakala golongan /jpen diletakkan di bahagian pinggir
rumah panjang, yang menandakan status sosial mereka yang lebih
rendah. Misalnya, sehingga sebelum tahun 2006, kedudukan sebagai
kepala adat hanya dapat disandang oleh golongan paren, kerana
kelompok inilah yang secara tradisional menguasai urusan serta aturan
adat (Semiarto A. Purwanto & Haryono, 2019). Sistem ini turut
memperlihatkan pembahagian peranan sosial yang jelas antara setiap
kelas dan dalam konteks masyarakat Kenyah di Ulu Baram. Tidak
dapat dinafikan, struktur ini masih dapat dikesan dalam cara hidup dan
amalan sosial mereka sehingga ke hari ini, walaupun pengaruh moden
telah mengaburkan sempadan antara kelas-kelas tersebut dalam
sesetengah komuniti.

415



Yvette Thomas & Mohd Syafig Zaini

Aktiviti Budaya Masyarakat Kenyah

Aktiviti budaya masyarakat Kenyah di Ulu Baram merupakan
manifestasi hubungan erat antara sistem kepercayaan tradisi, struktur
sosial, dan jati diri komuniti yang berfungsi sebagai mekanisme
pengukuhan perpaduan serta medium adaptasi terhadap perubahan
persekitaran. Dalam garis masa abad ke-19 hingga awal abad ke-20,
dinamika budaya mereka bukan sekadar ritual hiburan, malah menjadi
wahana untuk memahami transformasi sosial dan pertembungan
kuasa, terutamanya melalui interaksi dengan etnik serantau serta
pengaruh pemerintahan Dinasti Brooke. Dua elemen utama yang
mencerminkan peralihan ini adalah amalan ngayau (tradisi memenggal
kepala) yang sarat dengan simbolisme rohani dan status sosial, serta
Baram Regatta yang diperkenalkan sebagai alternatif diplomatik yang
damai. Transformasi daripada konflik bersenjata kepada pesta lumba
perahu ini membuktikan keupayaan masyarakat Kenyah dalam
mengekalkan kelangsungan warisan mereka melalui penyesuaian nilai
tradisi ke dalam kerangka modenisasi yang lebih harmoni.

Amalan Ngayau (Memotong Kepala)

Amalan ngayau dalam kalangan masyarakat Kenyah di Baram pada
abad ke-19 merupakan institusi budaya yang serupa dengan amalan
yang diamalkan oleh beberapa suku Dayak lain di Sarawak, termasuk
masyarakat Iban. ANgayau, yang berasal daripada perkataan kiayau
yang bermaksud musuh bukan sekadar tindakan memenggal kepala
semasa peperangan, tetapi juga mempunyai kaitan rapat dengan
institusi perkahwinan, keagamaan dan nilai kewiraan. Dalam kalangan
masyarakat Kenyah, amalan ini mencerminkan elemen yang ketara
dalam sistem sosial dan kepercayaan mereka. Kepala musuh yang
diperoleh dianggap memiliki kuasa rohani yang dapat memberikan
kekuatan dan perlindungan kepada masyarakat serta menjamin
keberkatan. Dalam konteks ini, ngayau lebih daripada sekadar
tindakan fizikal dan ianya adalah manifestasi simbolik yang berkait
dengan kuasa spiritual dan keunggulan sosial. Amalan ngayau yang
diamalkan oleh masyarakat Iban sebenarnya tidak disenangi oleh
James Brooke pada peringkat awal pentadbirannya di Sarawak (Awang
Norben, 2023).

Amalan ngayau dalam masyarakat Kenyah di Baram juga sering
dikaitkan dengan aspek dendam dan keperluan mempertahankan diri.
Persaingan antara suku kaum, termasuk dalam aspek kuasa dan

416



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti
Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak
pengaruh, sering menjadi punca konflik yang mencetuskan
peperangan. Kepala musuh yang diperoleh semasa ngayau dianggap
sebagai simbol kekuatan dan keberanian, yang mana ia turut
dihubungkan dengan aspek adat perkahwinan. Misalnya, kepala musuh
berfungsi sebagai bukti kekuatan dan keupayaan lelaki untuk
melindungi keluarganya, sama seperti dalam budaya Iban. Buktinya,
bagi golongan iban, pahlawan yang berjaya memperoleh kepala pihak
musuh yang telah dibunuh dalam ekspedisi tradisi Ngayau dan
membawanya pulang ke rumah panjang dianggap sebagai sesuatu
yang luar biasa dan digelar sebagai Bujang Berani (Adilawati Asri &
Noria Tugang, 2024). Tradisi ini memberikan lelaki status sosial yang
tinggi serta membuktikan keberanian dan kegagahan mereka (Galvin,
1968). Dalam konteks masyarakat Kenyah, amalan ini turut melibatkan
kepercayaan bahawa kepala musuh mampu membawa kuasa ajaib
untuk melindungi kampung dan menjamin kesuburan tanah di
kampung-kampung masyarakat Kenyah.

Namun, ketidaksenangan Brooke, menyebabkan kegiatan
memburu kepala diharamkan atau dilarang sama sekali selepas Rajah
Brooke memerintah Sarawak pada tahun 1841 (Walker, 2002).
Tambahan lagi akibat konflik berterusan yang melibatkan pelbagai
suku kaum, termasuk masyarakat Kenyah di Baram, inisiatif seperti
Baram Regatta diperkenalkan untuk menyelesaikan persengketaan
secara damai menjurus berlakunya Savage Peace Conference’(Utusan
Borneo Online, 2023). Acara ini menjadi simbol perpaduan antara suku
kaum dan sekaligus menggantikan peperangan dengan persaingan
dalam bentuk perlumbaan perahu. Kedatangan pemerintahan Brooke
pada tahun 1839 turut membawa kepada larangan rasmi terhadap
amalan ngayau di Sarawak. Larangan ini memaksa masyarakat Kenyah
dan suku Dayak lain untuk menyesuaikan diri dengan norma baharu,
walaupun nilai dan warisan ngayau masih dikekalkan melalui
penceritaan lisan dan tradisi seni.

Oleh itu, ngayau dalam masyarakat Kenyah di Baram bukan
sekadar tindakan peperangan tetapi sebuah institusi yang kompleks ia
juga melibatkan elemen keagamaan, adat istiadat dan nilai sosial
dalam kalangan masyarakat ini. Transformasi budaya ini
mencerminkan kemampuan masyarakat Kenyah untuk mengekalkan
identiti tradisional mereka sambil menyesuaikan diri dengan perubahan
sosial dan politik.

417



Yvette Thomas & Mohd Syafig Zaini
Baram Regatta

Baram Regatta merupakan salah satu acara kebudayaan yang terkenal
dalam sejarah dan budaya masyarakat di Baram, khususnya dalam
kalangan masyarakat Kenyah juga. Ia diperkenalkan pada tahun 1901
oleh Residen Charles Hose sebagai inisiatif pentadbiran kolonial untuk
meredakan ketegangan antara suku kaum yang sering terlibat dalam
konflik bersenjata dan amalan ngayau yakni pemburuan kepala
(Bilcher Bala, 1993). Amalan ini bukan sahaja menjadi simbol
keganasan tetapi juga mencerminkan persaingan kuasa antara suku
kaum seperti Kenyah, Kayan dan Iban di wilayah Baram pada masa itu.
Oleh sebab itu, Baram Regatta diperkenalkan sebagai alternatif damai
yang bertujuan menggantikan budaya kekerasan dengan pertandingan
lumba perahu panjang yang bersifat konstruktif.

Bagi masyarakat Kenyah pula, Baram Regatta menjadi platform
untuk mempamerkan kemahiran mereka dalam pembinaan dan
pengendalian perahu panjang (/ongboat), yang memainkan peranan
dalam kehidupan seharian mereka sebagai alat pengangkutan dan
simbol keutuhan komuniti. Perahu panjang, yang sering diukir dengan
motif tradisional seperti kalung Lenjau (harimau bintang) bukan sahaja
berfungsi sebagai alat transportasi tetapi juga sebagai lambang
warisan budaya yang kaya. Penyertaan masyarakat Kenyah dalam
acara ini mencerminkan keupayaan mereka untuk menyesuaikan
tradisi dengan keperluan moden tanpa mengabaikan elemen budaya
mereka.

Penganjuran Baram Regatta juga menjadi langkah strategik
untuk memupuk perpaduan antara pelbagai kaum di Baram. Ia
menyediakan ruang untuk interaksi yang positif dan membina serta
menggantikan konflik dengan persaingan sihat. Melalui acara ini,
hubungan antara masyarakat Kenyah, Kayan, Kelabit dan Iban menjadi
lebih harmoni, selari dengan matlamat pentadbiran Brooke untuk
mengekalkan keamanan dan kestabilan di Sarawak. Berdasarkan
keadaan ini, Regatta bukan sekadar acara sukan tetapi juga medium
diplomasi sosial yang berjaya mengurangkan ketegangan etnik pada
masa itu.

Selain itu, Baram Regatta turut memacu pembangunan fizikal
dan ekonomi di pekan Marudi, yang dahulunya dikenali sebagai Claude
Town. Acara ini menarik kehadiran masyarakat dari pelbagai kawasan,
sekaligus merancakkan aktiviti perdagangan dan menyumbang kepada

418



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti

Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak

pertumbuhan pekan tersebut sebagai pusat ekonomi dan budaya.

Kerajaan Brooke memanfaatkan penganjuran Regatta untuk

memperkenalkan infrastruktur baharu seperti jalan raya dan

kemudahan awam, yang seterusnya meningkatkan taraf hidup

masyarakat setempat (Wong, 2009). Perkembangan ini turut

mendorong usaha pembandaran di kawasan Baram, menjadikan

Marudi sebagai hab penting bagi aktiviti masyarakat pribumi di
Sarawak.

Dalam era moden, Baram Regatta telah berkembang menjadi
pesta budaya vyang lebih inklusif, melibatkan acara seperti
pertandingan perahu berhias, bot ski dan pemilihan ratu cantik
Regatta. Menurut sejarah, sukan lumba perahu Sarawak Regatta
julung-julung kalinya diadakan sekitar Januari 1871 (Haslina Bujang,
2024). Kepelbagaian acara ini bukan sahaja menarik minat penduduk
tempatan tetapi juga pelancong domestik dan antarabangsa,
menjadikannya satu platform untuk mempromosikan warisan budaya
Baram kepada dunia luar. Bagi masyarakat Kenyah, regatta ini kini
menjadi lambang kebanggaan komuniti dan peluang untuk
memperkasakan identiti budaya mereka dalam arus permodenan.

Namun, walaupun Regatta berjaya mencapai banyak
matlamatnya, cabaran moden seperti globalisasi dan pemodenan turut
memberikan kesan kepada kesinambungan tradisi ini. Oleh yang
demikian, adalah penting untuk memastikan bahawa Baram Regatta
terus relevan dengan memelihara nilai budaya asalnya sambil
menyesuaikan acara ini dengan keperluan masyarakat kontemporari.
Secara tuntasnya, Baram Regatta kekal sebagai manifestasi kejayaan
usaha perpaduan dan pembangunan di Baram, menghubungkan masa
lalu dengan masa depan masyarakat setempat.

Aktiviti Ekonomi Masyarakat Kenyah

Aktiviti ekonomi masyarakat Kenyah di Ulu Baram memperlihatkan
keterikatan mereka dengan sumber alam sekitar yang menjadi asas
kelangsungan hidup sejak turun-temurun. Ekonomi tradisional seperti
penanaman padi bukit bukan sahaja berperanan memenuhi keperluan
makanan. Dalam perkara ini juga, mencerminkan keseimbangan
antara amalan adat dan kelestarian ekosistem. Namun, perubahan
zaman turut membawa masuk bentuk ekonomi baharu seperti aktiviti
pembalakan yang memberikan peluang pekerjaan tetapi pada masa

419



Yvette Thomas & Mohd Syafig Zaini

sama menimbulkan cabaran besar terhadap hak tanah adat, ekologi
dan kesinambungan budaya. Hal ini memperlihatkan bahawa, kajian
terhadap aktiviti ekonomi ini penting untuk memahami dinamika
penyesuaian masyarakat Kenyah antara tradisi dan arus pembangunan
moden.

Penanaman Padi Bukit

Aktiviti penanaman bukit merupakan salah satu amalan ekonomi
tradisional masyarakat Kenyah di Baram, Sarawak, yang berperanan
dalam memenuhi keperluan makanan asas dan sosioekonomi mereka.
Tanah bukit biasanya dipilih kerana kesesuaiannya untuk jenis
tanaman utama mereka, terutamanya padi bukit atau padi huma yang
menjadi makanan ruji. Kawasan yang digunakan selalunya merupakan
hutan sekunder yang telah dibiarkan rehat (/allow) selama beberapa
tahun untuk memulihkan kesuburan tanah. Sebelum penanaman,
kawasan ini akan dibersinkan melalui proses menebas dan membakar
tumbuhan, di mana pembakaran terkawal bukan sahaja memudahkan
pembersihan tetapi juga menambah nutrien kepada tanah melalui abu
yang dihasilkan. Dalam konteks ini juga, sistem ladang gilir balik
adalah teknik menanam padi yang memperhatikan faktor berikut iaitu
memilih lahan, menebas, menebang, membakar, menugal, hingga
menuai (Mathilda, et. al, 2021). Masyarakat Kenyah menggunakan
sistem ini dalam penanaman padi bukit mereka di kawasan Baram ini.

Masyarakat Kenyah mengamalkan kaedah tradisional seperti
menggunakan alat tajak dan parang untuk menanam padi bukit. Selain
itu, tanaman sampingan seperti ubi kayu, jagung serta tanaman
bernilai ekonomi seperti lada dan buah-buahan juga ditanam oleh
masyarakat Kenyah ini. Sistem tanaman campuran ini memastikan
tanah digunakan dengan berkesan sambil mempelbagaikan hasil.
Selepas beberapa musim, kawasan ladang ini akan dibiarkan rehat
untuk membolehkan tanah memulihkan kesuburannya dan lokasi baru
akan dipilih selari dengan sistem pertanian pindah yang mereka
amalkan. Pendekatan ini mencerminkan falsafah hidup masyarakat
Kenyah yang menekankan keseimbangan antara penggunaan sumber
alam dan kelestarian ekosistem.

Pada masa yang sama, selain memenuhi keperluan makanan
keluarga, ia juga melibatkan aktiviti gotong-royong yang mengeratkan
hubungan sosial. Misalnya, semasa proses ketam padi penduduk

420



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti
Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak
kampung akan menolong antara satu sama yang lain mengikut hari.
Contohnya, jika hari ini dengan satu penduduk kampung manakala
hari esok dengan yang lain sehingga semua siap. Bukan itu sahaja,
malah tujuan utama penanaman padi bukit ini juga disebabkan amalan
adat dari dulu lagi. Terdapat pantang larang dalam aktiviti ini.
Buktinya, semasa aktiviti ketam padi mereka tidak boleh berhenti
selagi siap satu batas dan tidak boleh bercakap sembarangan, jika
melanggar akan adanya sesuatu yang tidak baik akan berlaku. Malah,
sehingga ke hari ini, masyarakat Kenyah masih mengamalkan adat
pembakaran padi bukit ini. Sebagai contoh, golongan Paren iaitu
aristokrat yang tertinggi dalam hierarki sosial masyarakat Kenyah yang
boleh membakar terlebih dahulu dan diikuti golongan Panyen dan
Lipen. Hal ini demikian kerana, mereka percaya bahawa golongan
Paren ini membawa tuah dan berkat dalam hasil penanaman padi yang
subur serta baik.

Di samping itu, sebahagian hasil tanaman dijual atau ditukar
untuk memperoleh barangan yang tidak dapat dihasilkan sendiri.
Namun begitu, amalan ini menghadapi cabaran seperti degradasi
tanah jika tempoh fa/low tidak mencukupi serta perubahan sosial yang
menyebabkan generasi muda semakin kurang berminat dengan aktiviti
ini. Penanaman padi bukit bukan sahaja menjadi asas kepada
kelangsungan hidup masyarakat Kenyah tetapi juga cerminan
hubungan mereka yang erat dengan alam semula jadi serta sekaligus
menjadikannya satu aspek warisan budaya yang wajar dipelihara.

Aktiviti Pembalakan

Aktiviti pembalakan oleh syarikat Samling Timber Sdn Bhd telah
memberi impak besar kepada masyarakat Kenyah di Baram, khususnya
kampung-kampung seperti Long San, Long Palai, Long Apu, Long
Julan, Long Moh, Long Sait, Long Semiyang, Long Tungan dan
sebagainya. Kawasan ini terletak di dalam hutan tropika yang kaya
dengan spesies kayu bernilai tinggi, menjadikannya kawasan strategik
untuk eksploitasi hasil balak. Antara jenis kayu utama yang ditebang
termasuk meranti, kapur, keruing, dan belian. Kayu-kayu tersebut akan
digunakan secara meluas dalam industri pembinaan, perabot, dan
pembuatan lantai, manakala belian, yang sangat tahan lama, sering
digunakan untuk pembinaan rumah panjang dan jambatan.

Namun, pembalakan berskala besar ini menimbulkan pelbagai
isu kepada masyarakat tempatan. Buktinya, terdapat tiga perkara yang

421



Yvette Thomas & Mohd Syafig Zaini

sering mencetuskan penentangan dan tuntutan daripada masyarakat
pribumi iaitu Hak Tanah Adat (NCR: Native Customary Rights),
menghalang aktiviti pembukaan hutan seperti pembalakan dan
perladangan berhampiran tempat kediaman mereka dan hak untuk
mendapat kemajuan seperti warganegara yang lain (Maharam Mamat,
2015). Dari sudut ekonomi, operasi pembalakan menyediakan peluang
pekerjaan sementara seperti buruh menebang pokok, pemandu
jentera berat dan pekerja sokongan, yang membantu menambah
pendapatan sesetengah penduduk. Walau bagaimanapun, manfaat ini
sering tidak setimpal dengan kesan jangka panjang terhadap
kehidupan masyarakat. Kehadiran syarikat pembalakan juga sering kali
melibatkan pertikaian hak tanah adat kerana kawasan konsesi
bertindih dengan wilayah yang dianggap penting secara ekonomi,
budaya, dan spiritual oleh masyarakat Kenyah. Misalnya, ada
sesetengah kampung yang tidak bersetuju kawasan mereka dijadikan
tempat untuk aktiviti pembalakan. Tetapi jika mereka bersetuju,
syarikat pembalakan ini akan memberi bantuan dari segi duit untuk
mereka serta membaiki jalan darat kampung tersebut.

Hutan di sekitar kampung-kampung ini bukan sahaja menjadi
sumber bahan binaan seperti kayu untuk rumah panjang, tetapi juga
menyokong kehidupan harian mereka melalui hasil hutan seperti
tumbuhan ubatan, makanan, dan kawasan perburuan. Kehilangan
hutan akibat pembalakan menyebabkan sumber-sumber ini semakin
berkurangan, yang seterusnya memberi tekanan kepada masyarakat
untuk mengubah gaya hidup mereka. Sebagai contoh, penebangan
belian, yang secara tradisinya dianggap sebagai kayu suci untuk
kegunaan khas, turut menjejaskan warisan budaya masyarakat
Kenyah.

Dari sudut ekologi, aktiviti pembalakan menyebabkan
kemusnahan hutan, hakisan tanah, pencemaran sungai seperti Sungai
Baram, dan kehilangan biodiversiti, yang memberi kesan langsung
kepada sumber air dan tanah pertanian masyarakat. Dalam usaha
mempertahankan hak mereka, masyarakat Kenyah dari kampung
seperti Long Moh dan Long Semiyang telah melancarkan sekatan
(blockade) untuk menghalang kemasukan jentera pembalakan ke
kawasan tanah adat mereka. Usaha ini juga disokong oleh organisasi
bukan kerajaan seperti Sahabat Alam Malaysia (SAM) dan Bruno
Manser Fund (BMF), yang membantu mendokumentasikan impak
pembalakan serta mengadvokasikan hak tanah adat masyarakat.

Sebagai langkah pemulihan, sesetengah komuniti Kenyah telah

422



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti

Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak

memulakan inisiatif menanam semula pokok di kawasan yang terjejas

serta mengamalkan model pembalakan mampan bagi memastikan

kelangsungan sumber hutan untuk generasi akan datang. Situasi ini

menggambarkan usaha gigih masyarakat Kenyah di Baram untuk

melindungi tanah adat, mengekalkan warisan budaya dan memastikan

kelestarian  kehidupan mereka di tengah-tengah  cabaran
pembangunan komersial.

Kesimpulan

Secara tuntasnya, masyarakat Kenyah di Ulu Baram merupakan
sebahagian daripada rumpun Orang Ulu yang mempunyai sejarah
migrasi kompleks dari wilayah Kalimantan dan Dataran Tinggi Usun
Apau sebelum membentuk penempatan stabil di Sarawak. Kelompok
etnik ini memiliki identiti yang unik dan berbeza daripada masyarakat
Dayak (Iban dan Bidayuh) serta mengamalkan sistem organisasi sosial
yang sistematik melalui struktur rumah panjang atau uma dado.
Kehidupan komuniti ini didasari oleh stratifikasi sosial tradisional yang
membahagikan individu kepada tiga kelas utama iaitu golongan paren
(bangsawan), panyen (rakyat biasa), dan /jpen (hamba). Walaupun
pengaruh modenisasi semakin berkembang, hierarki ini tetap signifikan
dalam menentukan kepimpinan adat serta pemeliharaan simbolisme
budaya, di mana jawatan penting seperti ketua rumah panjang
lazimnya diwarisi atau dilantik daripada kalangan golongan paren bagi
menjamin kesinambungan warisan tradisi.

Evolusi budaya masyarakat Kenyah turut memperlihatkan
keupayaan adaptasi yang tinggi, terutamanya melalui transformasi
amalan ngayau kepada penganjuran Baram Regatta yang bertujuan
memupuk perpaduan serta keamanan antara etnik di Baram. Dari
perspektif ekonomi, mereka mengekalkan keterikatan dengan alam
semula jadi menerusi penanaman padi bukit secara tradisional yang
melibatkan sistem ladang gilir balik serta kepercayaan spiritual bagi
menjamin keberkatan hasil. Namun demikian, masyarakat ini kini
berhadapan dengan cabaran besar akibat eksploitasi hasil hutan oleh
aktiviti pembalakan yang menjejaskan ekosistem serta menimbulkan
pertikaian Hak Tanah Adat (NCR). Secara keseluruhannya,
kelangsungan warisan budaya Kenyah bergantung kepada
keseimbangan antara pemeliharaan jati diri tradisional dengan
penyesuaian terhadap dinamika pembangunan sosioekonomi moden

423



Yvette Thomas & Mohd Syafiq Zaini
Senarai Rujukan

Buku dan Jurnal

Abdul Rahman Haji Ismail. (2005). Malaysia Sejarah Kenegaraan dan
Politik. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Adilawati Asri & Noria Tugang. (2024). Fungsi dan Signifikan
Penciptaan Parang Ilang dalam Budaya Masyarakat Iban di
Sarawak. Sains Insani. 9(2). Him 258-273.

Awang Norben Bin Ben. (2023). Rentap: Satu Penelitian ke Atas Motif
dan Faktor Perjuangannya di Sarawak. Jurnal Borneo
Arkhailogia (Warisan, Arkeologi & Sejarah). 8(1). Him 233-252.

Bilcher Bala. (1993). Masyarakat Kelabit dan Lun Bawang di Sarawak.
Jebat. 21. Him 21-54.

Binti Maunah. (2015). Stratifikasi Sosial dan Perjuangan Kelas dalam
Perspektif Sosiologi Pendidikan. 7aallum: Jurnal Pendidikan
Islam. 3(1). him.19-38.

Evelyne Hong. (1977). Kenyah Society in Transition: A Baram Case
Study. Universiti Sains Malaysia.

Galvin, A.D. (1968). Mamat chants and ceremonies, Long Moh (upper
Baram). Sarawak Museum Journal 16, him 235-248.

Liman Lawai. (2003). A History of the Kenyah Leppo’ Tau in Kayan
Hulu Subdistrict, Apau Kayan. Socia/ Science Research and
Conservation Management in the Interior of Borneo, Bogor &
Jakarta. CIFOR. him 177-198.

Maharam Mamat. (2015) Etika Alam Sekitar dalam Novel Jong Chian
Lai dari Perspektif Pribumi. Jurnal Melayu. 14(2). Him 171-189.

Mashman, V. (2021). A Shield for the Rajah — a Gift from the Kenyah
Badeng of Borneo in Rome. Jurnal Borneo-Kalimantan. 7(1).
Him 1-19.

Mathilda, S., Pakpahan, B., & Tobing, S. (2021). Sistem Ladang Gilir
Balik Sebagai Ekoteologi Masyarakat Dayak. Jurnal Teologi
Berita Hidup. 4. Him 117-137.

Metcalf, P. (1979). The Baram District: A Survey of Kenyah, Kayan and
Penan Peoples of Central Broneo. Sarawak Museum Journal.
Special Issue. 22(43). Him 1-30.

Sarawak Museum Department. (1988). Customs And Traditions of The
Peoples of Sarawak. Publicity and Film Sub-Committee.
Semiarto A. Purwanto & Haryono. (2019). Dimensi Adat dan Dinamika
Komunitas Dayak di Kalimantan Timur. Antropologi Indonesia.

40(1). Him 67-87.

424



Dinamika Sejarah Dan Kelangsungan Identiti
Sosiobudaya Masyarakat Kenyah Di Ulu Baram, Sarawak
Tan Chee-Beng. (2023). The Badeng Kenyah of Belaga in Sarawak:
Marginality, Changing Traditions and Development. Petaling
Jaya: Strategic Information and Research Development Centre.
Walker, J. H. (2020). Power and Prowess: The origins of Brooke
kingship in Sarawak. Routledge.
Wong, B. W. (2009). The social and economic impacts of a logging
access road: a case study of Marudi Town, Sarawak, Malaysia.
Tesis Sarjana. Universiti Adelaide.

Laman Sesawang

Haslina Bujang. (2017). Sarawak Regatta Since 1871. Dipetik daripada
https://thepatriots.asia/sarawak-regatta-since-1871/.  Diakses
pada 5 Disember 2024.

Sudan Ajang. (2017). Adat Kayan-Kenyah Diiktiraf dan Masih Relevan,
Utusan Borneo. Dipetik dari,
https://www.utusanborneo.com.my /2017/10/07/adat-kayan-
kenyah-diiktiraf-dan-masih-relevan. Diakses pada 5 Ogos 2025.

Utusan Borneo Online. (2023). Regata Baram 'Ibu Segala Regata' Yang
Sarat Sejarah, Kata Penguang. Dipetik dari https://www.utusan
borneo.com.my/2023/09/30/regata-baram-ibu-segala-regata-
yang-sarat-sejarah-kata-penguang. Diakses pada 7 Ogos 2025.

425


https://thepatriots.asia/sarawak-regatta-since-1871/
https://www.utusanborneo.com.my/

