
Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

1 
 

KONSEP TAUHID SEBAGAI SISTEM KURATORIAL MUZIUM ISLAM:  

ANALISIS LITERATUR 

[THE CONCEPT OF TAWHID AS A CURATORIAL SYSTEM IN ISLAMIC 

MUSEOLOGY: A LITERATURE ANALYSIS] 

 

Ahmad Farid Abd Jalal1, Siti Maimunah Hj Kahal2, Syamsul Azizul Marinsah3,  

Rahimin Affandi Abdul Rahim4 

 

1Muzium Sultan Abu Bakar, Pekan, farid.museumpahang@gmail.com  

2Universiti Teknologi MARA, Shah Alam, mykahal89@yahoo.com 

3Universiti Malaysia Sabah, Kota Kinabalu, syamsulazizul@ums.edu.my 

4Universiti Malaya, Kuala Lumpur, faqir_ila_rabbih@um.edu.my 

 

DOI: https://doi.org/10.51200/kitab.v2i2.6899 

 

Abstrak 

Artikel ini membincangkan konsep tauhid sebagai asas kepada pembangunan 
sistem kuratorial muzium Islam. Pendekatan ini mencadangkan bahawa prinsip 
tauhid bukan hanya aspek akidah, tetapi juga berfungsi sebagai kerangka 
epistemologi dan etika dalam penyelidikan, pengurusan objek, pembinaan naratif 
dan pameran muzium. Dengan meneliti kelemahan pendekatan kuratorial Barat 
yang berasaskan falsafah Cartesian dan positivisme, artikel ini menyusun model 
kuratorial Islam yang berpaksikan nilai rububiyyah, ubudiyyah, amanah dan adab. 
Perbincangan ini disokong oleh sumber al-Qur’an, Sunnah dan pandangan sarjana 
Islam klasik serta kontemporari. Model ini diharapkan mampu menjadi asas kepada 
sistem pemuziuman Islam yang adil, beradab dan berorientasikan akhirat. 

Kata Kunci: Kuratorial Islam, Epistemologi Islam, Maqasid Syariah, Amanah Ilmu, 
Adab 

 

Abstract 

This article examines the concept of tawḥīd (Divine Unity) as the foundational principle 

for developing an Islamic museum curatorial system. It argues that tawḥīd is not 
merely a theological tenet but an epistemological and ethical framework that should 
guide the selection of objects, research, narrative construction, and exhibition design. 
Critiquing the limitations of Western curatorial paradigms rooted in Cartesian dualism 
and positivism, this article presents an alternative model based on the values of 
rubūbiyyah (Divine Lordship), ubūdiyyah (servanthood), amānah (trust), and adab 
(etiquette). Drawing from the Qur'an, Sunnah, and scholarly thought, it proposes a 
curatorial methodology that is just, spiritually aware, and oriented towards the 
maqāṣid of Islamic heritage. 

Keywords: Islamic Curatorship, Islamic Epistemology, Maqasid al-Shariah, Trust of 
Knowledge, Adab 

  



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

2 
 

1. PENGENALAN 

Perkembangan institusi muzium moden banyak dibentuk oleh kerangka 
epistemologi Barat yang berasaskan falsafah sekular, humanistik, dan saintifik-
empiris. Dalam konteks ini, muzium berfungsi sebagai tapak pengumpulan, 
penyimpanan, dan pameran objek kebudayaan dan sejarah, namun terpisah 
daripada sistem nilai agama dan metafizik (Bennett, 1995; Hooper-Greenhill, 2000). 
Akibatnya, pelbagai naratif dan bentuk pameran dalam muzium sering kali bersifat 
neutral secara agama, bersifat sekularisasi sejarah, atau dipengaruhi oleh ideologi 
kolonial dan orientalis (Said, 1978; Troelenberg & Savoy, 2021). 

Sebaliknya, dalam tradisi Islam, segala bentuk pengurusan ilmu, warisan, 
dan sejarah harus berpaksikan prinsip tawhid, yakni mengesakan Allah SWT dalam 
segala aspek kehidupan. Konsep tauhid bukan sahaja merupakan asas akidah 
Islam, bahkan berfungsi sebagai dasar epistemologi, etika, dan kerangka kehidupan 

yang mengatur hubungan manusia dengan ilmu, sejarah, dan warisan. 

Sesungguhnya Tuhan kamu ialah Tuhan Yang Maha Esa; tidak ada Tuhan melainkan 
Dia, Yang Maha Pemurah, lagi Maha Penyayang. (Surah al-Baqarah, 2:163) 

Tauhid dalam konteks ini memberi makna bahawa tiada satu pun bentuk 
kewujudan atau makna yang boleh difahami secara benar kecuali dalam hubungan 
dengan Allah sebagai Pencipta, Pemilik, dan Pemelihara segala sesuatu (Nasr, 1993; 
Murata & Chittick, 1994). Justeru, semua institusi ilmu termasuk muzium 
seharusnya tunduk kepada prinsip ini. 

Dalam sejarah Islam, pendekatan terhadap ilmu dan warisan sentiasa diikat 
dengan kesedaran bahawa semua ilmu adalah milik Allah, dan manusia hanyalah 
pemegang amanah (khalīfah) terhadapnya (al-Qur’an, 2:30; 33:72). Oleh itu, 
pemeliharaan manuskrip, al-Qur’an, artifak sejarah, dan hasil tamadun bukan 
semata-mata demi estetika atau nilai komersial, tetapi sebagai amanah ilmu yang 
perlu diurus secara adil, beradab dan berorientasikan akhirat. 

Sesungguhnya Kami telah kemukakan tanggungjawab amanah kepada langit dan 
bumi serta gunung-ganang, maka semuanya enggan memikulnya dan bimbang tidak 
dapat menyempurnakannya. Lalu dipikul amanah itu oleh manusia. Sesungguhnya 
manusia itu banyak melakukan kezaliman dan sangat jahil. (Surah al-Ahzab, 33:72) 

Oleh itu, pembentukan sistem kuratorial dalam konteks muzium Islam 
bukanlah sekadar usaha teknikal atau pentadbiran, tetapi adalah usaha 
mengembalikan fungsi pengurusan warisan kepada nilai-nilai tauhid, amanah, 
adab, dan maqasid. Ini termasuklah bagaimana objek dipilih, bagaimana naratif 
dibina, dan bagaimana pameran dilaksanakan semuanya mesti tunduk kepada 
prinsip rubūbiyyah (ketuhanan), ubūdiyyah (kehambaaan), dan ʿadl (keadilan). 

 

2. TAUHID DAN PENOLAKAN DUALISME SEKULAR: KRITIKAN TERHADAP 
FALSAFAH CARTESIAN DAN POSITIVISME DALAM KURATORIAL BARAT 

A. Falsafah Cartesian: Dualisme Akal-Jasad dan Asingnya Ilmu daripada Wahyu 

Falsafah Cartesian diasaskan oleh René Descartes (1596–1650), seorang ahli 
falsafah Perancis yang dianggap sebagai Bapa Falsafah Moden. Konsep utamanya 
ialah dualism iaitu pemisahan antara res cogitans (fikiran/roh) dan res extensa 
(benda/tubuh). Dalam kerangka Cartesian, hanya perkara yang boleh difikir dan 
dibuktikan secara rasional wujud secara sah. Segala perkara metafizik atau wahyu 
dianggap sebagai subjective experience, bukan sebagai asas pengetahuan yang sah 
(Descartes, 1996). 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

3 
 

Falsafah ini memberi Kesan kepada kuratorial Barat dengan cara; 

1. Meletakkan objek muzium sebagai entiti bebas daripada nilai spiritual. 

2. Mengasingkan dimensi roh/agama dalam penyusunan dan interpretasi 
pameran. 

3. Menyebabkan sejarah Islam atau kepercayaan bukan-Barat dilihat sebagai 
budaya bukan sebagai ilmu. 

Contoh: Pameran seni Islam di banyak muzium Eropah sering menampilkan 
kaligrafi atau manuskrip al-Qur’an sebagai Objek Estetik semata-mata, tanpa 
menjelaskan kedudukannya sebagai wahyu suci atau teks tanzil (Lange, 2021). 

 

B. Falsafah Positivisme: Ilmu Hanya Sah Jika Terbukti Secara Empirik 

Positivisme, sebagaimana diasaskan oleh Auguste Comte (1798–1857) adalah 
fahaman yang menyatakan bahawa ilmu yang sah hanyalah ilmu yang dapat 
dibuktikan melalui deria dan eksperimen empirikal. Nilai-nilai metafizik, teologi, 
atau wahyu dianggap tidak saintifik dan tidak membawa nilai dalam pencarian ilmu 
(Comte, 1975). 

Dalam metodologi kuratorial moden yang berasaskan positivisme, sejarah 
dan budaya ditafsirkan berdasarkan bukti material semata-mata (artifak, tulang, 
kertas, lokasi), bukan berdasarkan naratif sakral atau nilai dalaman tradisi. 

Kesannya dalam kuratorial Barat terserlah dalam beberapa bentuk; 

1. Menolak naratif suci atau agama sebagai sumber sah dalam interpretasi sejarah. 

2. Penilaian objek dilakukan melalui kategori kronologi, bentuk, dan fungsi – bukan 
semantik agama. 

3. Menyingkirkan adab dan maqasid daripada proses penilaian dan pameran. 

Contohnya dalam banyak pameran arkeologi, makam ulama atau wali di dunia 
Islam hanya dinilai dari segi struktur batu dan usia, tanpa mengambil kira dimensi 
spiritual, adab ziarah, atau maqam dalam masyarakat Islam (Griffiths, 2020). 

 

Jadual 1 Perbandingan Epistemologi Kuratorial Barat VS Islam 

ASPEK PERBANDINGAN 
EPISTEMOLOGI 
KURATORIAL BARAT 

EPISTEMOLOGI 
KURATORIAL ISLAM 

Asas Falsafah 
Cartesian (Dualisme roh-
jasad) dan Positivisme 

Tauhid dan Wahyu 
sebagai sumber ilmu 

utama 

Sumber Ilmu 
Empirikal semata-mata 
(melalui deria dan 
eksperimen) 

Wahyu + Akal + Adab + 
Pengalaman (tajribah) 

Kedudukan Agama 
dalam Ilmu 

Dipisahkan daripada 
ilmu dan fakta sejarah 

Menyatu dalam seluruh 
aspek ilmu dan makna 
sejarah 

Nilai Objek/Artifak 
Objek sebagai entiti 
bebas: dikaji dari sudut 
bentuk & fungsi 

Objek sebagai amanah 
dan saksi kepada sejarah 
ketuhanan 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

4 
 

Naratif dan Tafsiran 
Sejarah 

Fokus pada kronologi, 
fungsi material dan 
estetika 

Fokus pada ubudiyyah, 
akhlak sejarah, dan 
maqasid syariah 

Matlamat Pameran 
Maklumat, hiburan, 
visualisasi budaya 

Tazkiyyah (penyucian), 
adab, pendidikan ruhani 

Etika Kurasi 
Objektif, neutral, bebas 
nilai (value-free) 

Beradab, 
bertanggungjawab, 
berasaskan amanah dan 
tauhid 

Fungsi Muzium 
Tempat penyimpanan 
dan pameran artifak 

Institusi pemeliharaan 
ilmu, dakwah, dan 
pemulihan makna 

 

Penjelasan  

• Cartesian Dualism: Menjadikan jasad dan roh sebagai dua entiti berasingan. 
Hal ini menyebabkan dimensi rohani artifak (misalnya al-Qur’an, makam wali, seni 
kaligrafi) tidak diberikan makna dalam kuratorial moden. 

• Positivisme: Menolak wahyu sebagai sumber ilmu dan hanya mengiktiraf ilmu 
yang boleh diuji secara eksperimen. Ini menyebabkan nilai sakral atau spiritual 
dalam sejarah Islam dianggap tidak saintifik. 

Sebaliknya, tauhid menyatukan antara ilmu dan iman. Dalam Islam, semua ilmu 
membawa kepada makrifatullah, dan warisan sejarah bukan sekadar warisan 
budaya, tetapi amanah yang menghubungkan manusia kepada Allah. 

Pendekatan kuratorial berteraskan Islam harus menolak dualisme dan positivisme 
Barat. Ia perlu dibangunkan berdasarkan epistemologi tauhid yang menyatukan 
antara maklumat dan hikmah, sejarah dan ubudiyyah, serta antara objek dan 
makna ketuhanan. 

 

3. KONSEP TAUHID SEBAGAI ASAS EPISTEMOLOGI KURATORIAL ISLAM 

Tauhid, sebagai intipati akidah Islam, bukan sahaja menjadi dasar kepercayaan 
tetapi juga membentuk kerangka epistemologi (teori ilmu) dan aksiologi (sistem nilai) 
umat Islam. Dalam konteks kuratorial, prinsip tauhid tidak boleh dipisahkan 
daripada cara kita memahami, menilai, dan menguruskan artifak, manuskrip, atau 
naratif sejarah. Ini berbeza secara radikal daripada pendekatan kuratorial Barat 
yang dibentuk oleh falsafah sekular, dualisme Cartesian, dan positivisme saintifik 
yang memisahkan ilmu daripada nilai spiritual dan wahyu (Nasr, 1993; Al-Attas, 

1993). 

 

3.1 Tauhid dan Penolakan Dualisme Sekular 

Dualisme Cartesian yang dipelopori oleh René Descartes (1596–1650) 
memperkenalkan pemisahan antara tubuh dan roh (res extensa vs res cogitans), lalu 
meletakkan asas kepada pengasingan antara yang fizikal (empirik) dan yang 
spiritual dalam bidang ilmu moden (Descartes, 1996). Dalam dunia kuratorial, ini 
membawa kepada pendekatan yang melihat objek hanya dari aspek fizikal, artistik 
atau antropologi, tanpa mengiktiraf dimensi metafizik atau ruhani. 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

5 
 

Sementara itu, positivisme yang diasaskan oleh Auguste Comte menolak 
semua bentuk ilmu yang tidak boleh dibuktikan secara empirik. Ilmu dianggap sah 
hanya jika dapat diuji secara deria dan eksperimen (Comte, 1975). Maka, warisan 
Islam seperti kaligrafi al-Qur’an, relik ulama, atau seni bina masjid sering didekati 
sebagai data fizikal semata-mata. 

Katakanlah: Sesungguhnya solatku, ibadahku, hidupku dan matiku adalah kerana 
Allah, Tuhan sekalian alam. (Surah al-An‘ām, 6:162) 

Sebaliknya, tauhid menolak pemisahan ini dan menyatukan semua aspek 
kehidupan; akal, jasad, ruh, budaya, dan ilmu dalam satu matlamat: pengabdian 
kepada Allah. Maka, epistemologi Islam adalah holistik, tauhidik, dan teleologikal 
(bertujuan akhirat). 

 

3.2 Tauhid sebagai Kerangka Ilmu: Wahyu, Akal, dan Adab 

Dalam Islam, sumber ilmu terdiri daripada: 

1. Wahyu (al-Qur’an dan Sunnah) sebagai sumber tertinggi dan mutlak. 

2. Akal yang sejahtera sebagai alat tafsiran (ta‘aqqul). 

3. Adab sebagai mekanisme pengawalan moral dan spiritual terhadap ilmu. 

Hujahnya adalah; 

• Allah mengajarkan manusia apa yang tidak diketahuinya. (Surah al-‘Alaq, 
96:5) 

• Dan Kami turunkan kepadamu al-Dhikr agar engkau menjelaskan kepada 
mereka apa yang mereka perselisihkan.” (Surah al-Nahl, 16:64) 

Pandangan ini ditegaskan oleh Imam al-Ghazālī yang menyatakan bahawa 
ilmu yang tidak membawa kepada pengenalan dan ketundukan kepada Allah adalah 
ilmu yang tidak bermanfaat (‘ilm lā yanfa‘) (al-Ghazālī, 2005). Begitu juga al-Shātibī 
menekankan bahawa ilmu mesti membawa kepada tahqīq maqāṣid al-sharī‘ah, 
bukan semata-mata untuk keseronokan intelek (al-Shātibī, 2005). 

 

3.3 Tauhid dan Amanah Keilmuan dalam Kurasi 

Tauhid melahirkan kesedaran amanah terhadap ilmu dan warisan. Kurator dalam 
sistem Islam bukan sekadar pengurus artifak, tetapi khalīfah ilmu dan saksi 
kebenaran sejarah. Pemilihan objek, kaedah dokumentasi, serta naratif pameran 
harus berpaksikan prinsip amanah (amānah), keadilan (‘adl), dan ketundukan 
kepada Allah (taqwā). 

Sesungguhnya Kami telah kemukakan amanah kepada langit dan bumi serta gunung-
ganang, lalu semuanya enggan memikulnya... maka manusia memikulnya. (Surah al-
Ahzāb, 33:72) 

Sesungguhnya Allah menyuruh kamu supaya menyampaikan amanah kepada yang 
berhak menerimanya. (Surah al-Nisā’, 4:58) 

Justeru, kurator Islamik tidak boleh memanipulasi naratif sejarah demi kepentingan 
politik, sekularisasi, atau orientalisme. Setiap pameran mesti bersifat benar, adil, 
dan beradab. 

  



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

6 
 

3.4 Tauhid dan Sistem Adab Ilmu dalam Tradisi Islam 

Tauhid juga melahirkan sistem adab ilmu, iaitu pendekatan terhadap ilmu yang 
disertai niat ikhlas, akhlak mulia, dan penghormatan terhadap sumber dan 
tokohnya. Syed Muhammad Naquib al-Attas menekankan bahawa masalah utama 
dalam peradaban moden adalah hilangnya adab (loss of adab) dalam pengurusan 
ilmu dan warisan (Al-Attas, 1993). 

Adab dalam kuratorial termasuklah: 

• Tidak mempamerkan objek atau jasad secara mengaibkan. 

• Tidak memanipulasi fakta sejarah atau menyembunyikan hakikat. 

• Memberikan konteks ruhani kepada artifak Islam seperti mushaf, alat 
ibadah, atau tinggalan ulama. 

Ilmu itu adalah cahaya, dan cahaya Allah tidak diberikan kepada pelaku maksiat. 
(Imam Mālik, dinukil oleh Ibn Qayyim) 

Konsep tauhid sebagai asas epistemologi kuratorial Islam menolak semua 
bentuk ilmu dan pendekatan yang memisahkan ilmu daripada Penciptanya. Ia 
menuntut kurator Muslim untuk mengembalikan warisan kepada kedudukan 
asalnya sebagai amanah, bukti tauhid, dan sumber tazkiyah. Sistem kuratorial yang 
berasaskan tauhid bukan sekadar ilmiah, tetapi juga merupakan ibadah yang 
mendekatkan manusia kepada Tuhan. 

 

4. PRINSIP TAUHID DALAM PENGURUSAN OBJEK DAN ARTIFAK 

Dalam sistem kuratorial Islam, pengurusan objek dan artifak bukanlah tindakan 
pentadbiran neutral semata-mata, tetapi suatu perbuatan berasaskan adab dan 
amanah tauhidik. Prinsip tauhid menuntut agar setiap objek yang dipilih, dikaji, 
disimpan atau dipamerkan difahami sebagai tanda (āyah) ciptaan Allah, saksi 
kepada sejarah ubudiyyah umat Islam, dan amanah ilmu yang tidak boleh 
dimanipulasi atau dieksploitasi. 

 

4.1 Objek sebagai Amanah Ilmu, Bukan Objek Kuasa atau Kemegahan 

Prinsip tauhid mengajar bahawa manusia adalah khalīfah Allah di muka bumi (al-
Qur’an, 2:30), dan segala sesuatu yang dimiliki hanyalah dalam bentuk pinjaman 
amanah (amānah mu’aqqatah). Maka, artifak atau tinggalan sejarah bukan milik 
mutlak institusi muzium atau negara, tetapi hak umat yang mesti dijaga dengan 
penuh adab dan tanggungjawab. 

Sesungguhnya Kami telah kemukakan amanah kepada langit dan bumi serta gunung-
ganang… lalu manusia memikulnya. (Surah al-Ahzāb, 33:72) 

Oleh itu, objek tidak boleh: 

• Dipamerkan dengan niat memuliakan ketokohan manusia secara berlebihan, 

• Dijadikan bahan pameran yang mengandungi unsur ghuluw (melampaui 
batas) terhadap sejarah atau peninggalan, 

• Dijadikan komoditi hiburan yang merendahkan nilai ilmu dan adab terhadap 
sejarah Islam. 

  



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

7 
 

4.2 Penolakan terhadap Unsur Syirik, Tahayul dan Pembohongan Sejarah 

Dalam tradisi tauhid, Islam sangat menolak sebarang bentuk syirik atau 
penghormatan yang berlebihan terhadap makhluk. Ini termasuklah dalam konteks 
pengurusan artifak, seperti: 

• Pemaparan objek dalam bentuk pemujaan (cultic displays), 

• Menggambarkan artifak sebagai mempunyai kuasa keramat tanpa sandaran 
ilmu, 

• Menyebarkan naratif palsu atau romantik tentang objek sejarah yang tiada 
asas dalam nas atau sejarah sahih. 

Mereka yang kamu sembah selain daripada Allah hanyalah makhluk seperti kamu… 
(Surah al-A‘rāf, 7:194) 

Hadis: Sesiapa yang menyerupai sesuatu kaum, maka dia termasuk dalam kalangan 
mereka. (Abu Dawud, No. 4031) 

Sebaliknya, Islam mengajar bahawa objek hanyalah alat untuk 
menyampaikan ilmu dan makna tauhid kepada manusia. Sebagaimana Ibn 
Taymiyyah dan Ibn Qayyim menolak kultus terhadap peninggalan sahabat, sistem 
kuratorial Islam harus memastikan artifak tidak diperlakukan seperti berhala 
ilmiah. 

 

4.3 Objektif Pameran: Tazkiyyah, Dakwah dan Ibrah 

Pameran kuratorial Islamik mestilah berpaksikan prinsip tazkiyyah (penyucian 
jiwa), dakwah (menyampaikan mesej Islam), dan ‘ibrah (pengajaran sejarah). Artifak 
bersejarah seperti mushaf tua, senjata mujahid, alat astronomi Islam, atau tinggalan 
ulama bukan sekadar perlu diperkenalkan secara kronologi dan teknikal, tetapi 
juga: 

1. Dihubungkan dengan nilai ketauhidan, keilmuan dan perjuangan Islam, 

2. Dipersembahkan dengan naratif yang membawa pengunjung mengenal sejarah 
sebagai amanah, bukan sebagai glamor atau kuasa. 

Hal ini dijelaskan dengan cukup tuntas oleh Syed Muhammad Naquib al-
Attas (1993), ilmu dalam Islam ialah penyampaian makna yang benar, disertai adab, 
yang membawa kepada pengenalan kepada Allah dan kejayaan hidup. 

 

4.4 Kaedah Penyelenggaraan Objek secara Adab dan Bersih Syariah 

Tauhid juga menuntut pengendalian objek dengan penuh adab fizikal dan spiritual: 

1. Tidak menyentuh manuskrip al-Qur’an tanpa wudhu’ (jika asli), 

2. Menjaga tempat penyimpanan dengan hormat dan bersih (ṭahārah), 

3. Tidak menggunakan objek atau jasad mayat untuk tarikan komersial tanpa izin 
waris dan justifikasi maqāṣ id syar‘iyyah, 

4. Mengelakkan penggunaan replika yang memalsukan realiti sejarah. 

Dan janganlah kamu mendekati perkara-perkara yang keji, baik yang nyata mahupun 
yang tersembunyi. (Surah al-An‘ām, 6:151) 

 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

8 
 

Al-Ghazālī dalam Iḥyā’ menekankan bahawa ilmu dan segala alatnya 
(termasuk objek warisan) mesti membawa kepada tazkiyah, bukan riya’, takabbur 
atau syubhah. 

Prinsip tauhid dalam pengurusan objek dan artifak menuntut adab yang 
tinggi terhadap makna sejarah, keikhlasan dalam penyampaian ilmu, serta 
ketegasan dalam menolak sebarang bentuk syirik, tahyul atau manipulasi. Kurator 
Islam bukan sekadar arkivis atau pakar teknikal, tetapi penjaga amanah ilmu dan 
sejarah, yang bekerja di bawah kesedaran ubūdiyyah kepada Allah. 

 

5. TAUHID DALAM PEMBENTUKAN NARATIF KURATORIAL 

Naratif kuratorial bukan sekadar penyampaian maklumat sejarah, tetapi adalah 
proses pembentukan makna yang sangat berpengaruh dalam pembentukan 
pemikiran awam terhadap tamadun, agama, dan identiti. Dalam tradisi Barat 
sekular, naratif muzium sering dibentuk berdasarkan perspektif kronologi, 
etnosentrisme, atau ideologi kebangsaan. Sebaliknya, dalam sistem kuratorial 
Islam, naratif mesti tunduk kepada prinsip tauhid iaitu penyampaian makna yang 
membawa manusia kepada pengenalan terhadap Allah, nilai ubudiyyah, dan 
penghayatan maqasid syariah. 

 

5.1 Tauhid sebagai Penapis dan Pengarah Makna Sejarah 

Tauhid mengarahkan agar segala naratif yang dibina berfungsi untuk menzahirkan 
keesaan Allah dalam sejarah dan warisan umat. Sejarah tidak dibentangkan sebagai 
rentetan kuasa, konflik atau dominasi manusia semata-mata, tetapi sebagai kisah 
ubudiyyah dan tanggungjawab khalifah terhadap bumi dan ilmu. 

Tidakkah mereka mengembara di muka bumi, lalu melihat bagaimana kesudahan 
umat-umat terdahulu? Mereka lebih kuat daripada kamu...(Surah Ghāfir, 40:82) 

Demi masa! Sesungguhnya manusia dalam kerugian, kecuali mereka yang beriman, 
beramal soleh, dan berpesan-pesan dengan kebenaran. (Surah al-‘Aṣr, 103:1–3) 

Naratif dalam kuratorial Islam perlu: 

1. Menyampaikan peristiwa sejarah sebagai ibrah (pengajaran), 

2. Menekankan bahawa segala kejayaan, keilmuan dan seni Islam adalah hasil 
hubungan manusia dengan wahyu dan ketundukan kepada Ilahi, 

3. Menolak glorifikasi ketokohan tanpa adab, atau pemujaan terhadap simbol-
simbol kuasa material. 

 

5.2 Menolak Naratif Sekular, Orientalis dan Romantik 

Sebahagian besar pameran berkaitan Islam di Barat dibina atas kerangka naratif 
sekular atau orientalis  yang menampilkan sejarah Islam sebagai: 

1. Perkembangan kebendaan dan ketenteraan semata-mata, 

2. Budaya eksotik atau mistik Timur (Said, 1978), 

3. Tamadun yang terhenti dan tidak rasional berbanding dengan Barat moden 
(Asad, 1993). 

Hal ini dijelaskan oleh Allah; Mereka hanya mengetahui yang zahir dari kehidupan 
dunia, sedang mereka lalai tentang akhirat. (Surah al-Rūm, 30:7) 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

9 
 

Dalam sistem kuratorial Islam, Naratif seperti ini mesti disusun semula 
untuk mengembalikan hubungan sejarah dengan wahyu, bukan sekadar budaya. 
Kurator juga perlu menyaring unsur tasyabbuh (peniruan budaya asing tanpa asas) 
dan taswīq (manipulasi sejarah untuk promosi politik/komersial). 

 

5.3 Naratif Berasaskan Maqasid: Hifz al-Dīn dan Hifz al-‘Aql 

Naratif Islam mesti disusun berasaskan maqasid al-shariah, khususnya: 

• Hifz al-Dīn (pemeliharaan agama): Menyampaikan sejarah sebagai alat 
memperkukuh iman, bukan meragukan keaslian Islam. 

• Hifz al-‘Aql (pemeliharaan akal): Menghindari penyampaian naratif palsu, 
spekulatif, atau penuh mitos tanpa sandaran ilmu. 

Sebagai contoh: 

• Pameran manuskrip ulama seperti Imam al-Nawawī harus menekankan 
warisan ilmunya, bukan sekadar keunikan kaligrafi atau kertas. 

• Naratif sejarah kerajaan Islam perlu disampaikan sebagai kesinambungan 
risalah, bukan sekadar kejayaan politik. 

Pandangan ini diperkukuhkan oleh al-Shāṭ ibī dalam al-Muwāfaqāt, yang 
menegaskan bahawa setiap ilmu dan dokumen sejarah mesti membawa kepada 
tahqīq maqāṣid al-sharī‘ah, bukan kesan retorik semata-mata (al-Shāṭ ibī, 2005). 

 

5.4 Naratif sebagai Jalan Dakwah dan Pemulihan Makna 

Konsep tauhid menuntut agar naratif muzium menjadi jalan dakwah, bukan sekadar 
sumber hiburan atau pendidikan sekular. Setiap kisah sejarah atau artifak mesti 
membawa pengunjung mendekat kepada Allah, memahami hikmah sejarah, dan 
memperbaiki cara fikir terhadap warisan Islam. 

Sebagaimana yang digariskan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas, ilmu 
yang benar ialah yang menempatkan sesuatu pada tempatnya yang sebenar (putting 
things in their proper places)  inilah fungsi utama naratif tauhidik (Al-Attas, 1993). 

Contoh pendekatan naratif tauhidik: 

• Pameran perjuangan Dato' Bahaman bukan sekadar kisah nasionalisme, 
tetapi juga jihad mempertahankan agama dan maruah Islam. 

• Naratif sejarah masjid lama bukan sekadar tentang seni bina, tetapi sebagai 
simbol tauhid dan institusi penyebaran ilmu. 

Naratif kuratorial Islam tidak boleh bersifat neutral atau sekular semata-
mata. Ia mesti dibina atas asas tauhid yang menjadikan sejarah sebagai jalan 
mengenal Allah, memperkukuh akidah, dan menghubungkan umat kepada sumber 
wahyu dan hikmah. Kurator bukan sekadar pencerita, tetapi penyampai amanah 
ilmu dan penanggungjawab makna. 

 

6. TAUHID DAN ETIKA ADAB DALAM PAMERAN DAN TEKNOLOGI 

Teknologi dan visualisasi dalam muzium kontemporari menjadi alat penting dalam 
mempersembahkan sejarah dan artifak secara menarik dan interaktif. Namun, 
dalam kerangka Islam, penggunaan teknologi dan teknik pameran tidak bebas nilai. 
Ia mesti ditundukkan kepada prinsip tauhid dan adab, agar tidak melampaui batas, 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

10 
 

tidak memanipulasi sejarah, dan tidak mendorong kepada syirik, riya’ atau hiburan 
berlebihan. 

 

6.1 Etika Pameran dalam Perspektif Tauhid 

Pameran ialah ruang awam yang memainkan peranan epistemic; ia membentuk 
pemikiran, emosi, dan persepsi pengunjung terhadap ilmu dan sejarah. Dalam 
sistem kuratorial tauhidik, pameran mesti: 

• Menjaga kesucian dan adab terhadap artifak sakral (seperti mushaf al-
Qur’an, sejadah ulama, tinggalan wali), 

• Tidak menjadikan artifak sebagai objek hiburan, bahan komersial, atau 
simbol kemegahan, 

• Tidak menampilkan tokoh-tokoh dengan unsur ghuluw (pemuliaan 
melampau). 

Hal ini dijelaskan oleh Allah; Dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak 
mempunyai ilmu tentangnya. Sesungguhnya pendengaran, penglihatan dan hati  
semuanya akan dipertanggungjawabkan. (Surah al-Isra’, 17:36) 

Sesungguhnya yang paling mulia di sisi Allah ialah yang paling bertaqwa di antara 
kamu (Surah al-Hujurat, 49:13) 

Contoh adab pameran tauhidik antaranya adalah tidak mempamerkan mayat 
atau kerangka manusia Islam tanpa keperluan ilmiah dan adab syariah, juga 
meletakkan mushaf al-Qur’an di tempat tinggi, dengan pencahayaan yang bersih 
dan tanpa sebarang muzik latar yang mengganggu kekhusyukan. 

 

6.2 Penolakan Unsur Visual yang Berlebihan, Eksploitatif atau Sensasional 

Salah satu cabaran utama dalam teknologi pameran moden ialah kecenderungan ke 
arah hipervisualisasi  iaitu penggunaan cahaya, suara, gerakan dan grafik untuk 
tujuan mencuri perhatian pengunjung. Dalam kerangka Islam, pameran tidak boleh 
bersifat tabarruj (menarik perhatian berlebihan), tasywīq (mengarut) atau tajrīḥ 
(menghina). 

Buktinya ayat Quran; Wahai anak Adam! Pakailah pakaian kamu yang indah 
setiap kali kamu ke masjid, dan makan serta minumlah, tetapi jangan berlebih-
lebihan. (Surah al-A‘rāf, 7:31) 

Larangan dalam pameran berasaskan tauhid antaranya: 

• Penggunaan VR/AR yang mempermainkan sejarah suci atau simbol Islam 

(contoh: penggambaran nabi, para sahabat). 

• Paparan jasad dengan latar bunyi dramatik yang memanipulasi emosi (seperti 
efek horor, muzik sedih tanpa konteks ibrah). 

• Tayangan filem atau interaktif yang memutarbelit makna jihad, syariah atau 
adab ulama. 

Sebaliknya, pendekatan minimalis, bersih, beradab dan mendidik lebih sesuai 
dalam konteks pameran tauhidik. 

  



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

11 
 

6.3 Teknologi Sebagai Alat Dakwah dan Pendidikan 

Teknologi dibenarkan dalam Islam selagi ia menjadi alat kepada matlamat maqasid, 
bukan matlamat itu sendiri. Dalam kerangka pameran Islamik, teknologi seperti QR 
code, AR/VR, dan audio guide digunakan untuk menyampaikan nilai, sejarah dan 
pengajaran Islam. Pameran maya juga dibina dengan niat untuk menyebarkan 
dakwah secara rahmatan lil ‘ālamīn, bukan komersialisasi agama. Buktinya, 
sepotong hadis yang berbunyi: Sampaikanlah dariku walaupun satu ayat. (Hadis 
Sahih Bukhari) 

Antara contoh penggunaan teknologi beretika: 

• QR code yang membawa pengunjung kepada bacaan tafsir al-Qur’an 
berkaitan objek pameran. 

• VR pengalaman perjalanan haji yang menjelaskan nilai tauhid, bukan 

sekadar perjalanan geografi. 

Seperti yang ditegaskan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993), 
teknologi tidak neutral  ia mewarisi falsafah peradaban yang membangunkannya. 
Maka, teknologi mesti diislamisasikan dari segi tujuan, bentuk dan konteks 
penggunaannya agar selari dengan nilai tauhid. 

 

6.4 Pengendalian Gambar dan Representasi Manusia dalam Islam 

Salah satu isu sensitif dalam pameran ialah penggunaan gambar manusia, patung 
atau perwakilan tokoh. Dalam tradisi Islam, larangan terhadap lukisan makhluk 
bernyawa terutama dalam bentuk yang boleh mendatangkan fitnah atau pemujaan, 
sangat jelas. 

Terdapat hadis yang menjadi buktinya iaitu : Sesungguhnya orang yang 
paling berat azabnya pada Hari Kiamat ialah orang yang membuat gambar. (Sahih 
Bukhari, No. 5954) 

Meskipun dalam konteks pendidikan, representasi tokoh sejarah dibenarkan 
dengan syarat (1) tidak membawa kepada penghinaan atau pemuliaan berlebihan, 
(2) tidak memvisualkan Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم atau para sahabat secara fizikal, dan (3) 
tidak menjadikan imej sebagai bahan lawak, jenaka atau sindiran. 

Tauhid dan adab dalam pameran dan teknologi menuntut agar setiap aspek 
visual, audio dan interaktif muzium tunduk kepada nilai amanah, kesucian dan 
maqasid. Teknologi hanyalah alat. Nilai yang menentukan keberkatannya ialah 
tujuan penggunaannya. Dalam kuratorial Islam, pameran bukan ruang seni bebas, 
tetapi wadah dakwah, ibrah dan penyucian ilmu. 

 

7. MODEL KURATORIAL BERTERASKAN TAUHID 

Pembentukan sistem kuratorial Islam memerlukan satu model operasional yang 
berpaksikan konsep tauhid iaitu pengesaan Allah dalam seluruh proses pengurusan 
ilmu, objek, naratif, dan pameran. Model ini bukan sahaja membetulkan kedudukan 
epistemologi warisan Islam, tetapi juga mengatur semula nilai-nilai kuratorial agar 
sejajar dengan maqasid syariah dan adab Islam. 

Model kuratorial tauhidik bukan semata-mata alternatif teknikal kepada 
sistem Barat, tetapi merupakan transformasi paradigma yang menyatukan antara 
ibadah, ilmu, sejarah dan pengurusan warisan. Ia mencerminkan prinsip 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

12 
 

rububiyyah (ketuhanan), ubudiyyah (penghambaan), ‘ilm (ilmu), amānah 
(tanggungjawab), dan ‘adl (keadilan) dalam seluruh fasa kerja kuratorial. 

 

7.1 Asas Model: Prinsip dan Nilai Tauhidik 

Model kuratorial berteraskan tauhid dibina atas lima asas berikut: 

 ASAS TAUHIDIK PENJELASAN KURATORIAL 

1. 
Rububiyyah 

Allah sebagai Pemilik mutlak ilmu, objek, sejarah. 
Kurator hanya pemegang amanah. 

2. 
Ubudiyyah 

Segala tindakan kuratorial adalah ibadah. Setiap proses 
mesti tunduk pada syariat. 

3. 
‘Ilm 

Ilmu mesti bersumberkan wahyu, akal sejahtera dan 
tradisi ulama. 

4. 
Amānah 

Objek sejarah adalah titipan – bukan hak mutlak 
institusi atau individu. 

5. 
‘Adl 

Keadilan dalam mewakili sejarah, tidak memanipulasi 
atau menyeleweng makna. 

 

7.2 Struktur Kerja Model Kuratorial Tauhidik 

Model ini merangkumi empat komponen utama dalam kerja kuratorial pula dapat 
disenaraikan seperti berikut: 

KOMPONEN 

KURATORIAL 
PANDUAN TAUHIDIK 

1. Pemilihan Objek 

Pilih objek yang membawa nilai ilmu, tidak 
bertentangan dengan akidah. Hindari objek yang 
disucikan secara syirik atau dimanipulasi untuk agenda 
sekular atau politik. 

2. Penyelidikan & 
Dokumentasi 

Gunakan pendekatan tahqīq dan sanad ilmu. Sumber 
mesti sahih. Hormati sumber lisan & ulama tempatan. 

3. Pembentukan 
Naratif 

Naratif berasaskan maqasid: mendidik, menyucikan 
makna, memperkukuh iman. Tolak glorifikasi material 
& mitos palsu. 

4. Reka Bentuk & 
Teknologi Pameran 

Gunakan teknologi secara beradab, tidak hiper-visual, 
tidak menjatuhkan maruah Islam atau sejarahnya. 

 

7.3 Matlamat Model Kuratorial Tauhidik 

Matlamat model ini adalah untuk memastikan bahawa pengurusan warisan dalam 
muzium Islam menyampaikan ilmu yang benar (al-‘ilm al-ṣ aḥ īḥ ), memelihara 
maqasid al-shariah, khususnya: Hifz al-Dīn (memelihara agama), Hifz al-‘Aql 
(memelihara akal daripada maklumat palsu), Hifz al-Tārīkh (memelihara sejarah dari 
penyelewengan), menghidupkan fungsi dakwah muzium dari ‘maklumat’ kepada 
‘ibrah’ kepada ‘tazkiyyah’ dan akhir sekali kepada ‘iman’ seperti yang dijelaskan 
Allah SWT:  



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

13 
 

Dan Kami tidak menciptakan langit dan bumi dan segala yang ada di antara 
keduanya melainkan dengan tujuan yang benar. (Surah al-Ḥijr, 15:85) 

 

7.4 Perbandingan Model Barat vs Model Tauhidik 

Perbandingan Model Barat berbanding Model Tauhidik dapat dilihat melalui jadual 
berikut: 

 

Jadual 2 Perbandingan Model Barat vs Model Tauhidik 

ASPEK 
MODEL BARAT 
(SEKULAR) 

MODEL ISLAM 
(TAUHIDIK) 

Asas Falsafah 
Sekular, empirik, 

etnosentrik 
Tauhid, maqasid, adab 

Objek 
Nilai estetik, arkeologi, 
kronologi 

Amanah ilmu, saksi 
ubudiyyah 

Naratif 
Kronologi, nasionalisme, 
hiburan 

Ibrah, maqasid, tauhid, 
sejarah risalah 

Teknologi 
Visual dominan, kesan 
dramatik, hiburan 

Bersih, mendidik, 
dakwah 

Tujuan Akhir 
Pengetahuan bebas nilai, 
hiburan 

Penyucian ilmu, 
kesedaran tauhid, amal 
soleh 

 

8. KESIMPULAN 

Artikel ini telah mengemukakan hujahan bahawa konsep tauhid bukan hanya 
bersifat teologi, tetapi merupakan asas epistemologi, etika, dan metodologi dalam 
pembangunan sistem kuratorial Islam yang bersepadu. Dengan menolak kerangka 
sekular Barat seperti falsafah Cartesian dan positivisme, pendekatan tauhidik 
membawa kembali dimensi ruhani, tanggungjawab amanah, serta adab dalam 
setiap aspek kerja kuratorial  daripada pemilihan objek, dokumentasi, naratif hingga 
ke pameran dan penggunaan teknologi. 

Model kuratorial tauhidik mengangkat fungsi muzium sebagai wadah 
dakwah, tazkiyyah, dan ibrah, bukan semata-mata tempat hiburan atau 
penyimpanan sejarah. Ia memerlukan kesedaran akidah, panduan maqasid syariah, 
dan adab warisan, serta meletakkan kurator sebagai khalifah ilmu yang memikul 
amanah besar dalam membentuk kesedaran ummah melalui warisan peradaban 
Islam. 

 

RUJUKAN  

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. ISTAC. 

Al-Qur’an al-Karim. 

Al-Shatibi, I. (2005). Al-Muwafaqat fi Usul al-Shariah. Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Asad, T. (1993). Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in 
Christianity and Islam. Johns Hopkins University Press. 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

14 
 

Comte, A. (1975). The Positive Philosophy (H. Martineau, Trans.). AMS Press. 
(Original work published 1853) 

Descartes, R. (1996). Meditations on First Philosophy (J. Cottingham, Trans.). 
Cambridge University Press. (Original work published 1641) 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. (2003). Madarij al-Salikin. Dar al-Fikr. 

Nasr, S. H. (1993). The Need for a Sacred Science. SUNY Press. 

Said, E. W. (1978). Orientalism. Pantheon Books. 

Sahih Bukhari. (n.d.). Kitab al-Libas, Hadith No. 5954. 

Sunan Abi Dawud. (n.d.). Hadith No. 4031. 

Al-Ghazali. (2005). Ihya’ ‘Ulum al-Din (Vol. 1–4). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

 

 


