Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

KONSEP TAUHID SEBAGAI SISTEM KURATORIAL MUZIUM ISLAM:
ANALISIS LITERATUR

[THE CONCEPT OF TAWHID AS A CURATORIAL SYSTEM IN ISLAMIC
MUSEOLOGY: A LITERATURE ANALYSIS]

Ahmad Farid Abd Jalall, Siti Maimunah Hj Kahal?, Syamsul Azizul Marinsah3,
Rahimin Affandi Abdul Rahim*

IMuzium Sultan Abu Bakar, Pekan, farid.museumpahang@gmail.com
2Universiti Teknologi MARA, Shah Alam, mykahal89@yahoo.com
SUniversiti Malaysia Sabah, Kota Kinabalu, syamsulazizul@ums.edu.my

4Universiti Malaya, Kuala Lumpur, faqir_ila_rabbih@um.edu.my

DOI: https://doi.org/10.51200/kitab.v2i2.6899

Abstrak

Artikel ini membincangkan konsep tauhid sebagai asas kepada pembangunan
sistem kuratorial muzium Islam. Pendekatan ini mencadangkan bahawa prinsip
tauhid bukan hanya aspek akidah, tetapi juga berfungsi sebagai kerangka
epistemologi dan etika dalam penyelidikan, pengurusan objek, pembinaan naratif
dan pameran muzium. Dengan meneliti kelemahan pendekatan kuratorial Barat
yang berasaskan falsafah Cartesian dan positivisme, artikel ini menyusun model
kuratorial Islam yang berpaksikan nilai rububiyyah, ubudiyyah, amanah dan adab.
Perbincangan ini disokong oleh sumber al-Qur’an, Sunnah dan pandangan sarjana
Islam klasik serta kontemporari. Model ini diharapkan mampu menjadi asas kepada
sistem pemuziuman Islam yang adil, beradab dan berorientasikan akhirat.

Kata Kunci: Kuratorial Islam, Epistemologi Islam, Maqasid Syariah, Amanah Ilmu,
Adab

Abstract

This article examines the concept of tawhid (Divine Unity) as the foundational principle
for developing an Islamic museum curatorial system. It argues that tawhid is not
merely a theological tenet but an epistemological and ethical framework that should
guide the selection of objects, research, narrative construction, and exhibition design.
Critiquing the limitations of Western curatorial paradigms rooted in Cartesian dualism
and positivism, this article presents an alternative model based on the values of
rubtubiyyah (Divine Lordship), ubtdiyyah (servanthood), amanah (trust), and adab
(etiquette). Drawing from the Qur'an, Sunnah, and scholarly thought, it proposes a
curatorial methodology that is just, spiritually aware, and oriented towards the
magqasid of Islamic heritage.

Keywords: Islamic Curatorship, Islamic Epistemology, Maqasid al-Shariah, Trust of
Knowledge, Adab



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

1. PENGENALAN

Perkembangan institusi muzium moden banyak dibentuk oleh kerangka
epistemologi Barat yang berasaskan falsafah sekular, humanistik, dan saintifik-
empiris. Dalam konteks ini, muzium berfungsi sebagai tapak pengumpulan,
penyimpanan, dan pameran objek kebudayaan dan sejarah, namun terpisah
daripada sistem nilai agama dan metafizik (Bennett, 1995; Hooper-Greenhill, 2000).
Akibatnya, pelbagai naratif dan bentuk pameran dalam muzium sering kali bersifat
neutral secara agama, bersifat sekularisasi sejarah, atau dipengaruhi oleh ideologi
kolonial dan orientalis (Said, 1978; Troelenberg & Savoy, 2021).

Sebaliknya, dalam tradisi Islam, segala bentuk pengurusan ilmu, warisan,
dan sejarah harus berpaksikan prinsip tawhid, yakni mengesakan Allah SWT dalam
segala aspek kehidupan. Konsep tauhid bukan sahaja merupakan asas akidah
Islam, bahkan berfungsi sebagai dasar epistemologi, etika, dan kerangka kehidupan
yang mengatur hubungan manusia dengan ilmu, sejarah, dan warisan.

Sesungguhnya Tuhan kamu ialah Tuhan Yang Maha Esa; tidak ada Tuhan melainkan
Dia, Yang Maha Pemurah, lagi Maha Penyayang. (Surah al-Baqarah, 2:163)

Tauhid dalam konteks ini memberi makna bahawa tiada satu pun bentuk
kewujudan atau makna yang boleh difahami secara benar kecuali dalam hubungan
dengan Allah sebagai Pencipta, Pemilik, dan Pemelihara segala sesuatu (Nasr, 1993;
Murata & Chittick, 1994). Justeru, semua institusi ilmu termasuk muzium
seharusnya tunduk kepada prinsip ini.

Dalam sejarah Islam, pendekatan terhadap ilmu dan warisan sentiasa diikat
dengan kesedaran bahawa semua ilmu adalah milik Allah, dan manusia hanyalah
pemegang amanah (khalifah) terhadapnya (al-Qur’an, 2:30; 33:72). Oleh itu,
pemeliharaan manuskrip, al-Qur’an, artifak sejarah, dan hasil tamadun bukan
semata-mata demi estetika atau nilai komersial, tetapi sebagai amanah ilmu yang
perlu diurus secara adil, beradab dan berorientasikan akhirat.

Sesungguhnya Kami telah kemukakan tanggungjawab amanah kepada langit dan
bumi serta gunung-ganang, maka semuanya enggan memikulnya dan bimbang tidak
dapat menyempurnakannya. Lalu dipikul amanah itu oleh manusia. Sesungguhnya
manusia itu banyak melakukan kezaliman dan sangat jahil. (Surah al-Ahzab, 33:72)

Oleh itu, pembentukan sistem kuratorial dalam konteks muzium Islam
bukanlah sekadar usaha teknikal atau pentadbiran, tetapi adalah wusaha
mengembalikan fungsi pengurusan warisan kepada nilai-nilai tauhid, amanabh,
adab, dan maqasid. Ini termasuklah bagaimana objek dipilih, bagaimana naratif
dibina, dan bagaimana pameran dilaksanakan semuanya mesti tunduk kepada
prinsip rubiibiyyah (ketuhanan), ubidiyyah (kehambaaan), dan ‘adl (keadilan).

2. TAUHID DAN PENOLAKAN DUALISME SEKULAR: KRITIKAN TERHADAP
FALSAFAH CARTESIAN DAN POSITIVISME DALAM KURATORIAL BARAT

A. Falsafah Cartesian: Dualisme Akal-Jasad dan Asingnya Ilmu daripada Wahyu

Falsafah Cartesian diasaskan oleh René Descartes (1596-1650), seorang ahli
falsafah Perancis yang dianggap sebagai Bapa Falsafah Moden. Konsep utamanya
ialah dualism iaitu pemisahan antara res cogitans (fikiran/roh) dan res extensa
(benda/tubuh). Dalam kerangka Cartesian, hanya perkara yang boleh difikir dan
dibuktikan secara rasional wujud secara sah. Segala perkara metafizik atau wahyu
dianggap sebagai subjective experience, bukan sebagai asas pengetahuan yang sah
(Descartes, 1996).



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Falsafah ini memberi Kesan kepada kuratorial Barat dengan cara;
1. Meletakkan objek muzium sebagai entiti bebas daripada nilai spiritual.

2. Mengasingkan dimensi roh/agama dalam penyusunan dan interpretasi
pameran.

3. Menyebabkan sejarah Islam atau kepercayaan bukan-Barat dilihat sebagai
budaya bukan sebagai ilmu.

Contoh: Pameran seni Islam di banyak muzium Eropah sering menampilkan
kaligrafi atau manuskrip al-Qur’an sebagai Objek Estetik semata-mata, tanpa
menjelaskan kedudukannya sebagai wahyu suci atau teks tanzil (Lange, 2021).

B. Falsafah Positivisme: Ilmu Hanya Sah Jika Terbukti Secara Empirik

Positivisme, sebagaimana diasaskan oleh Auguste Comte (1798-1857) adalah
fahaman yang menyatakan bahawa ilmu yang sah hanyalah ilmu yang dapat
dibuktikan melalui deria dan eksperimen empirikal. Nilai-nilai metafizik, teologi,
atau wahyu dianggap tidak saintifik dan tidak membawa nilai dalam pencarian ilmu
(Comte, 1975).

Dalam metodologi kuratorial moden yang berasaskan positivisme, sejarah
dan budaya ditafsirkan berdasarkan bukti material semata-mata (artifak, tulang,
kertas, lokasi), bukan berdasarkan naratif sakral atau nilai dalaman tradisi.

Kesannya dalam kuratorial Barat terserlah dalam beberapa bentuk;
1. Menolak naratif suci atau agama sebagai sumber sah dalam interpretasi sejarah.

2. Penilaian objek dilakukan melalui kategori kronologi, bentuk, dan fungsi — bukan
semantik agama.

3. Menyingkirkan adab dan maqasid daripada proses penilaian dan pameran.

Contohnya dalam banyak pameran arkeologi, makam ulama atau wali di dunia
Islam hanya dinilai dari segi struktur batu dan usia, tanpa mengambil kira dimensi
spiritual, adab ziarah, atau maqgam dalam masyarakat Islam (Griffiths, 2020).

Jadual 1 Perbandingan Epistemologi Kuratorial Barat VS Islam

EPISTEMOLOGI EPISTEMOLOGI
KURATORIAL BARAT KURATORIAL ISLAM

Tauhid dan Wahyu
sebagai sumber ilmu
utama

ASPEK PERBANDINGAN

Cartesian (Dualisme roh-

Asas Falsafah jasad) dan Positivisme

Empirikal semata-mata Wahyu + Akal + Adab +

Sumber [Ilmu (melahp deria dan Pengalaman (tajribah)
eksperimen)
Kedudukan Agama Dipisahkan daripada Menyajcu dalam seluruh
. . aspek ilmu dan makna
dalam Ilmu ilmu dan fakta sejarah :
sejarah
Objek sebagai entiti Objek sebagai amanah
Nilai Objek/Artifak bebas: dikaji dari sudut dan saksi kepada sejarah
bentuk & fungsi ketuhanan




Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Naratif dan Tafsiran
Sejarah

Fokus pada kronologi,
fungsi material dan
estetika

Fokus pada ubudiyyah,
akhlak sejarah, dan
magqasid syariah

Matlamat Pameran

Maklumat, hiburan,
visualisasi budaya

Tazkiyyah (penyucian),
adab, pendidikan ruhani

Etika Kurasi

Objektif, neutral, bebas
nilai (value-free)

Beradab,
bertanggungjawab,
berasaskan amanah dan
tauhid

Fungsi Muzium

Tempat penyimpanan
dan pameran artifak

Institusi pemeliharaan
ilmu, dakwah, dan
pemulihan makna

Penjelasan

. Cartesian Dualism: Menjadikan jasad dan roh sebagai dua entiti berasingan.
Hal ini menyebabkan dimensi rohani artifak (misalnya al-Qur’an, makam wali, seni
kaligrafi) tidak diberikan makna dalam kuratorial moden.

. Positivisme: Menolak wahyu sebagai sumber ilmu dan hanya mengiktiraf ilmu
yang boleh diuji secara eksperimen. Ini menyebabkan nilai sakral atau spiritual
dalam sejarah Islam dianggap tidak saintifik.

Sebaliknya, tauhid menyatukan antara ilmu dan iman. Dalam Islam, semua ilmu
membawa kepada makrifatullah, dan warisan sejarah bukan sekadar warisan
budaya, tetapi amanah yang menghubungkan manusia kepada Allah.

Pendekatan kuratorial berteraskan Islam harus menolak dualisme dan positivisme
Barat. Ia perlu dibangunkan berdasarkan epistemologi tauhid yang menyatukan
antara maklumat dan hikmah, sejarah dan ubudiyyah, serta antara objek dan
makna ketuhanan.

3. KONSEP TAUHID SEBAGAI ASAS EPISTEMOLOGI KURATORIAL ISLAM

Tauhid, sebagai intipati akidah Islam, bukan sahaja menjadi dasar kepercayaan
tetapi juga membentuk kerangka epistemologi (teori ilmu) dan aksiologi (sistem nilai)
umat Islam. Dalam konteks kuratorial, prinsip tauhid tidak boleh dipisahkan
daripada cara kita memahami, menilai, dan menguruskan artifak, manuskrip, atau
naratif sejarah. Ini berbeza secara radikal daripada pendekatan kuratorial Barat
yang dibentuk oleh falsafah sekular, dualisme Cartesian, dan positivisme saintifik
yang memisahkan ilmu daripada nilai spiritual dan wahyu (Nasr, 1993; Al-Attas,
1993).

3.1 Tauhid dan Penolakan Dualisme Sekular

Dualisme Cartesian yang dipelopori oleh René Descartes (1596-1650)
memperkenalkan pemisahan antara tubuh dan roh (res extensa vs res cogitans), lalu
meletakkan asas kepada pengasingan antara yang fizikal (empirik) dan yang
spiritual dalam bidang ilmu moden (Descartes, 1996). Dalam dunia kuratorial, ini
membawa kepada pendekatan yang melihat objek hanya dari aspek fizikal, artistik
atau antropologi, tanpa mengiktiraf dimensi metafizik atau ruhani.



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Sementara itu, positivisme yang diasaskan oleh Auguste Comte menolak
semua bentuk ilmu yang tidak boleh dibuktikan secara empirik. [lmu dianggap sah
hanya jika dapat diuji secara deria dan eksperimen (Comte, 1975). Maka, warisan
Islam seperti kaligrafi al-Qur’an, relik ulama, atau seni bina masjid sering didekati
sebagai data fizikal semata-mata.

Katakanlah: Sesungguhnya solatku, ibadahku, hidupku dan matiku adalah kerana
Allah, Tuhan sekalian alam. (Surah al-An‘am, 6:162)

Sebaliknya, tauhid menolak pemisahan ini dan menyatukan semua aspek
kehidupan; akal, jasad, ruh, budaya, dan ilmu dalam satu matlamat: pengabdian
kepada Allah. Maka, epistemologi Islam adalah holistik, tauhidik, dan teleologikal
(bertujuan akhirat).

3.2 Tauhid sebagai Kerangka Ilmu: Wahyu, Akal, dan Adab

Dalam Islam, sumber ilmu terdiri daripada:

1. Wahyu (al-Qur’an dan Sunnah) sebagai sumber tertinggi dan mutlak.
2. Akal yang sejahtera sebagai alat tafsiran (ta‘aqqul).
3. Adab sebagai mekanisme pengawalan moral dan spiritual terhadap ilmu.

Hujahnya adalah;

o Allah mengajarkan manusia apa yang tidak diketahuinya. (Surah al-‘Alagq,
96:5)
. Dan Kami turunkan kepadamu al-Dhikr agar engkau menjelaskan kepada

mereka apa yang mereka perselisihkan.” (Surah al-Nahl, 16:64)

Pandangan ini ditegaskan oleh Imam al-Ghazali yang menyatakan bahawa
ilmu yang tidak membawa kepada pengenalan dan ketundukan kepada Allah adalah
ilmu yang tidak bermanfaat (‘ilm la yanfa‘) (al-Ghazali, 2005). Begitu juga al-Shatibi
menekankan bahawa ilmu mesti membawa kepada tahqgiq magqgasid al-shari‘ah,
bukan semata-mata untuk keseronokan intelek (al-Shatibi, 2005).

3.3 Tauhid dan Amanah Keilmuan dalam Kurasi

Tauhid melahirkan kesedaran amanah terhadap ilmu dan warisan. Kurator dalam
sistem Islam bukan sekadar pengurus artifak, tetapi khalifah ilmu dan saksi
kebenaran sejarah. Pemilihan objek, kaedah dokumentasi, serta naratif pameran
harus berpaksikan prinsip amanah (amanah), keadilan (‘adl), dan ketundukan
kepada Allah (taqwa).

Sesungguhnya Kami telah kemukakan amanah kepada langit dan bumi serta gunung-
ganang, lalu semuanya enggan memikulnya... maka manusia memikulnya. (Surah al-
Ahzab, 33:72)

Sesungguhnya Allah menyuruh kamu supaya menyampaikan amanah kepada yang
berhak menerimanya. (Surah al-Nisa’, 4:58)

Justeru, kurator Islamik tidak boleh memanipulasi naratif sejarah demi kepentingan
politik, sekularisasi, atau orientalisme. Setiap pameran mesti bersifat benar, adil,
dan beradab.



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

3.4 Tauhid dan Sistem Adab Ilmu dalam Tradisi Islam

Tauhid juga melahirkan sistem adab ilmu, iaitu pendekatan terhadap ilmu yang
disertai niat ikhlas, akhlak mulia, dan penghormatan terhadap sumber dan
tokohnya. Syed Muhammad Naquib al-Attas menekankan bahawa masalah utama
dalam peradaban moden adalah hilangnya adab (loss of adab) dalam pengurusan
ilmu dan warisan (Al-Attas, 1993).

Adab dalam kuratorial termasuklah:

. Tidak mempamerkan objek atau jasad secara mengaibkan.
. Tidak memanipulasi fakta sejarah atau menyembunyikan hakikat.
. Memberikan konteks ruhani kepada artifak Islam seperti mushaf, alat

ibadah, atau tinggalan ulama.

Ilmu itu adalah cahaya, dan cahaya Allah tidak diberikan kepada pelaku maksiat.
(Imam Malik, dinukil oleh Ibn Qayyim)

Konsep tauhid sebagai asas epistemologi kuratorial Islam menolak semua
bentuk ilmu dan pendekatan yang memisahkan ilmu daripada Penciptanya. la
menuntut kurator Muslim untuk mengembalikan warisan kepada kedudukan
asalnya sebagai amanah, bukti tauhid, dan sumber tazkiyah. Sistem kuratorial yang
berasaskan tauhid bukan sekadar ilmiah, tetapi juga merupakan ibadah yang
mendekatkan manusia kepada Tuhan.

4. PRINSIP TAUHID DALAM PENGURUSAN OBJEK DAN ARTIFAK

Dalam sistem kuratorial Islam, pengurusan objek dan artifak bukanlah tindakan
pentadbiran neutral semata-mata, tetapi suatu perbuatan berasaskan adab dan
amanah tauhidik. Prinsip tauhid menuntut agar setiap objek yang dipilih, dikaji,
disimpan atau dipamerkan difahami sebagai tanda (ayah) ciptaan Allah, saksi
kepada sejarah ubudiyyah umat Islam, dan amanah ilmu yang tidak boleh
dimanipulasi atau dieksploitasi.

4.1 Objek sebagai Amanah Ilmu, Bukan Objek Kuasa atau Kemegahan

Prinsip tauhid mengajar bahawa manusia adalah khalifah Allah di muka bumi (al-
Qur’an, 2:30), dan segala sesuatu yang dimiliki hanyalah dalam bentuk pinjaman
amanah (amanah mu’aqqatah). Maka, artifak atau tinggalan sejarah bukan milik
mutlak institusi muzium atau negara, tetapi hak umat yang mesti dijaga dengan
penuh adab dan tanggungjawab.

Sesungguhnya Kami telah kemukakan amanah kepada langit dan bumi serta gunung-
ganang... lalu manusia memikulnya. (Surah al-Ahzab, 33:72)

Oleh itu, objek tidak boleh:
. Dipamerkan dengan niat memuliakan ketokohan manusia secara berlebihan,

. Dijadikan bahan pameran yang mengandungi unsur ghuluw (melampaui
batas) terhadap sejarah atau peninggalan,

. Dijadikan komoditi hiburan yang merendahkan nilai ilmu dan adab terhadap
sejarah Islam.



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

4.2 Penolakan terhadap Unsur Syirik, Tahayul dan Pembohongan Sejarah

Dalam tradisi tauhid, Islam sangat menolak sebarang bentuk syirik atau
penghormatan yang berlebihan terhadap makhluk. Ini termasuklah dalam konteks
pengurusan artifak, seperti:

. Pemaparan objek dalam bentuk pemujaan (cultic displays),

. Menggambarkan artifak sebagai mempunyai kuasa keramat tanpa sandaran
ilmu,

. Menyebarkan naratif palsu atau romantik tentang objek sejarah yang tiada

asas dalam nas atau sejarah sahih.

Mereka yang kamu sembah selain daripada Allah hanyalah makhluk seperti kamu...
(Surah al-A‘raf, 7:194)

Hadis: Sesiapa yang menyerupai sesuatu kaum, maka dia termasuk dalam kalangan
mereka. (Abu Dawud, No. 4031)

Sebaliknya, Islam mengajar bahawa objek hanyalah alat untuk
menyampaikan ilmu dan makna tauhid kepada manusia. Sebagaimana Ibn
Taymiyyah dan Ibn Qayyim menolak kultus terhadap peninggalan sahabat, sistem
kuratorial Islam harus memastikan artifak tidak diperlakukan seperti berhala
ilmiah.

4.3 Objektif Pameran: Tazkiyyah, Dakwah dan Ibrah

Pameran kuratorial Islamik mestilah berpaksikan prinsip tazkiyyah (penyucian
jiwa), dakwah (menyampaikan mesej Islam), dan ‘ibrah (pengajaran sejarah). Artifak
bersejarah seperti mushaf tua, senjata mujahid, alat astronomi Islam, atau tinggalan
ulama bukan sekadar perlu diperkenalkan secara kronologi dan teknikal, tetapi
juga:

1. Dihubungkan dengan nilai ketauhidan, keilmuan dan perjuangan Islam,

2. Dipersembahkan dengan naratif yang membawa pengunjung mengenal sejarah
sebagai amanah, bukan sebagai glamor atau kuasa.

Hal ini dijelaskan dengan cukup tuntas oleh Syed Muhammad Naquib al-
Attas (1993), ilmu dalam Islam ialah penyampaian makna yang benar, disertai adab,
yang membawa kepada pengenalan kepada Allah dan kejayaan hidup.

4.4 Kaedah Penyelenggaraan Objek secara Adab dan Bersih Syariah

Tauhid juga menuntut pengendalian objek dengan penuh adab fizikal dan spiritual:
1. Tidak menyentuh manuskrip al-Qur’an tanpa wudhu’ (jika asli),

2. Menjaga tempat penyimpanan dengan hormat dan bersih (taharah),

3. Tidak menggunakan objek atau jasad mayat untuk tarikan komersial tanpa izin
waris dan justifikasi maqgasid syar‘iyyah,

4. Mengelakkan penggunaan replika yang memalsukan realiti sejarah.

Dan janganlah kamu mendekati perkara-perkara yang keji, baik yang nyata mahupun
yang tersembunyi. (Surah al-An‘am, 6:151)



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Al-Ghazali dalam Jhya’ menekankan bahawa ilmu dan segala alatnya
(termasuk objek warisan) mesti membawa kepada tazkiyah, bukan riya’, takabbur
atau syubhah.

Prinsip tauhid dalam pengurusan objek dan artifak menuntut adab yang
tinggi terhadap makna sejarah, keikhlasan dalam penyampaian ilmu, serta
ketegasan dalam menolak sebarang bentuk syirik, tahyul atau manipulasi. Kurator
Islam bukan sekadar arkivis atau pakar teknikal, tetapi penjaga amanah ilmu dan
sejarah, yang bekerja di bawah kesedaran ubudiyyah kepada Allah.

5. TAUHID DALAM PEMBENTUKAN NARATIF KURATORIAL

Naratif kuratorial bukan sekadar penyampaian maklumat sejarah, tetapi adalah
proses pembentukan makna yang sangat berpengaruh dalam pembentukan
pemikiran awam terhadap tamadun, agama, dan identiti. Dalam tradisi Barat
sekular, naratif muzium sering dibentuk berdasarkan perspektif kronologi,
etnosentrisme, atau ideologi kebangsaan. Sebaliknya, dalam sistem kuratorial
Islam, naratif mesti tunduk kepada prinsip tauhid iaitu penyampaian makna yang
membawa manusia kepada pengenalan terhadap Allah, nilai ubudiyyah, dan
penghayatan maqasid syariah.

5.1 Tauhid sebagai Penapis dan Pengarah Makna Sejarah

Tauhid mengarahkan agar segala naratif yang dibina berfungsi untuk menzahirkan
keesaan Allah dalam sejarah dan warisan umat. Sejarah tidak dibentangkan sebagai
rentetan kuasa, konflik atau dominasi manusia semata-mata, tetapi sebagai kisah
ubudiyyah dan tanggungjawab khalifah terhadap bumi dan ilmu.

Tidakkah mereka mengembara di muka bumi, lalu melihat bagaimana kesudahan
umat-umat terdahulu? Mereka lebih kuat daripada kamu...(Surah Ghafir, 40:82)

Demi masa! Sesungguhnya manusia dalam kerugian, kecuali mereka yang beriman,
beramal soleh, dan berpesan-pesan dengan kebenaran. (Surah al-‘Asr, 103:1-3)

Naratif dalam kuratorial Islam perlu:
1. Menyampaikan peristiwa sejarah sebagai ibrah (pengajaran),

2. Menekankan bahawa segala kejayaan, keilmuan dan seni Islam adalah hasil
hubungan manusia dengan wahyu dan ketundukan kepada Ilahi,

3. Menolak glorifikasi ketokohan tanpa adab, atau pemujaan terhadap simbol-
simbol kuasa material.

5.2 Menolak Naratif Sekular, Orientalis dan Romantik

Sebahagian besar pameran berkaitan Islam di Barat dibina atas kerangka naratif
sekular atau orientalis yang menampilkan sejarah Islam sebagai:

1. Perkembangan kebendaan dan ketenteraan semata-mata,
2. Budaya eksotik atau mistik Timur (Said, 1978),

3. Tamadun yang terhenti dan tidak rasional berbanding dengan Barat moden
(Asad, 1993).

Hal ini dijelaskan oleh Allah; Mereka hanya mengetahui yang zahir dari kehidupan
dunia, sedang mereka lalai tentang akhirat. (Surah al-Rum, 30:7)

8



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Dalam sistem kuratorial Islam, Naratif seperti ini mesti disusun semula
untuk mengembalikan hubungan sejarah dengan wahyu, bukan sekadar budaya.
Kurator juga perlu menyaring unsur tasyabbuh (peniruan budaya asing tanpa asas)
dan taswiq (manipulasi sejarah untuk promosi politik /komersial).

5.3 Naratif Berasaskan Maqasid: Hifz al-Din dan Hifz al-‘Aql
Naratif Islam mesti disusun berasaskan maqasid al-shariah, khususnya:

. Hifz al-Din (pemeliharaan agama): Menyampaikan sejarah sebagai alat
memperkukuh iman, bukan meragukan keaslian Islam.

. Hifz al-‘Aql (pemeliharaan akal): Menghindari penyampaian naratif palsu,
spekulatif, atau penuh mitos tanpa sandaran ilmu.

Sebagai contoh:

o Pameran manuskrip ulama seperti Imam al-Nawawi harus menekankan
warisan ilmunya, bukan sekadar keunikan kaligrafi atau kertas.

. Naratif sejarah kerajaan Islam perlu disampaikan sebagai kesinambungan
risalah, bukan sekadar kejayaan politik.

Pandangan ini diperkukuhkan oleh al-Shatibi dalam al-Muwafaqat, yang
menegaskan bahawa setiap ilmu dan dokumen sejarah mesti membawa kepada
tahqiq magqasid al-shari‘ah, bukan kesan retorik semata-mata (al-Shatibi, 2005).

5.4 Naratif sebagai Jalan Dakwah dan Pemulihan Makna

Konsep tauhid menuntut agar naratif muzium menjadi jalan dakwah, bukan sekadar
sumber hiburan atau pendidikan sekular. Setiap kisah sejarah atau artifak mesti
membawa pengunjung mendekat kepada Allah, memahami hikmah sejarah, dan
memperbaiki cara fikir terhadap warisan Islam.

Sebagaimana yang digariskan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas, ilmu
yang benar ialah yang menempatkan sesuatu pada tempatnya yang sebenar (putting
things in their proper places) inilah fungsi utama naratif tauhidik (Al-Attas, 1993).

Contoh pendekatan naratif tauhidik:

. Pameran perjuangan Dato' Bahaman bukan sekadar kisah nasionalisme,
tetapi juga jihad mempertahankan agama dan maruah Islam.

. Naratif sejarah masjid lama bukan sekadar tentang seni bina, tetapi sebagai
simbol tauhid dan institusi penyebaran ilmu.

Naratif kuratorial Islam tidak boleh bersifat neutral atau sekular semata-
mata. Ia mesti dibina atas asas tauhid yang menjadikan sejarah sebagai jalan
mengenal Allah, memperkukuh akidah, dan menghubungkan umat kepada sumber
wahyu dan hikmah. Kurator bukan sekadar pencerita, tetapi penyampai amanah
ilmu dan penanggungjawab makna.

6. TAUHID DAN ETIKA ADAB DALAM PAMERAN DAN TEKNOLOGI

Teknologi dan visualisasi dalam muzium kontemporari menjadi alat penting dalam
mempersembahkan sejarah dan artifak secara menarik dan interaktif. Namun,
dalam kerangka Islam, penggunaan teknologi dan teknik pameran tidak bebas nilai.
Ia mesti ditundukkan kepada prinsip tauhid dan adab, agar tidak melampaui batas,

9



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

tidak memanipulasi sejarah, dan tidak mendorong kepada syirik, riya’ atau hiburan
berlebihan.

6.1 Etika Pameran dalam Perspektif Tauhid

Pameran ialah ruang awam yang memainkan peranan epistemic; ia membentuk
pemikiran, emosi, dan persepsi pengunjung terhadap ilmu dan sejarah. Dalam
sistem kuratorial tauhidik, pameran mesti:

. Menjaga kesucian dan adab terhadap artifak sakral (seperti mushaf al-
Qur’an, sejadah ulama, tinggalan wali),

. Tidak menjadikan artifak sebagai objek hiburan, bahan komersial, atau
simbol kemegahan,

. Tidak menampilkan tokoh-tokoh dengan unsur ghuluw (pemuliaan
melampau).

Hal ini dijelaskan oleh Allah; Dan janganlah kamu mengikuti apa yang kamu tidak
mempunyai ilmu tentangnya. Sesungguhnya pendengaran, penglihatan dan hati
semuanya akan dipertanggungjawabkan. (Surah al-Isra’, 17:36)

Sesungguhnya yang paling mulia di sisi Allah ialah yang paling bertaqwa di antara
kamu (Surah al-Hujurat, 49:13)

Contoh adab pameran tauhidik antaranya adalah tidak mempamerkan mayat
atau kerangka manusia Islam tanpa keperluan ilmiah dan adab syariah, juga
meletakkan mushaf al-Qur’an di tempat tinggi, dengan pencahayaan yang bersih
dan tanpa sebarang muzik latar yang mengganggu kekhusyukan.

6.2 Penolakan Unsur Visual yang Berlebihan, Eksploitatif atau Sensasional

Salah satu cabaran utama dalam teknologi pameran moden ialah kecenderungan ke
arah hipervisualisasi iaitu penggunaan cahaya, suara, gerakan dan grafik untuk
tujuan mencuri perhatian pengunjung. Dalam kerangka Islam, pameran tidak boleh
bersifat tabarruj (menarik perhatian berlebihan), tasywiq (mengarut) atau tajrih
(menghina).

Buktinya ayat Quran; Wahai anak Adam! Pakailah pakaian kamu yang indah
setiap kali kamu ke masjid, dan makan serta minumlah, tetapi jangan berlebih-
lebihan. (Surah al-A‘raf, 7:31)

Larangan dalam pameran berasaskan tauhid antaranya:

. Penggunaan VR/AR yang mempermainkan sejarah suci atau simbol Islam
(contoh: penggambaran nabi, para sahabat).

. Paparan jasad dengan latar bunyi dramatik yang memanipulasi emosi (seperti
efek horor, muzik sedih tanpa konteks ibrah).

. Tayangan filem atau interaktif yang memutarbelit makna jihad, syariah atau
adab ulama.

Sebaliknya, pendekatan minimalis, bersih, beradab dan mendidik lebih sesuai
dalam konteks pameran tauhidik.

10



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

6.3 Teknologi Sebagai Alat Dakwah dan Pendidikan

Teknologi dibenarkan dalam Islam selagi ia menjadi alat kepada matlamat maqasid,
bukan matlamat itu sendiri. Dalam kerangka pameran Islamik, teknologi seperti QR
code, AR/VR, dan audio guide digunakan untuk menyampaikan nilai, sejarah dan
pengajaran Islam. Pameran maya juga dibina dengan niat untuk menyebarkan
dakwah secara rahmatan lii ‘alamin, bukan komersialisasi agama. Buktinya,
sepotong hadis yang berbunyi: Sampaikanlah dariku walaupun satu ayat. (Hadis
Sahih Bukhari)

Antara contoh penggunaan teknologi beretika:

. QR code yang membawa pengunjung kepada bacaan tafsir al-Qur’an
berkaitan objek pameran.

. VR pengalaman perjalanan haji yang menjelaskan nilai tauhid, bukan
sekadar perjalanan geografi.

Seperti yang ditegaskan oleh Syed Muhammad Naquib al-Attas (1993),
teknologi tidak neutral ia mewarisi falsafah peradaban yang membangunkannya.
Maka, teknologi mesti diislamisasikan dari segi tujuan, bentuk dan konteks
penggunaannya agar selari dengan nilai tauhid.

6.4 Pengendalian Gambar dan Representasi Manusia dalam Islam

Salah satu isu sensitif dalam pameran ialah penggunaan gambar manusia, patung
atau perwakilan tokoh. Dalam tradisi Islam, larangan terhadap lukisan makhluk
bernyawa terutama dalam bentuk yang boleh mendatangkan fitnah atau pemujaan,
sangat jelas.

Terdapat hadis yang menjadi buktinya iaitu : Sesungguhnya orang yang
paling berat azabnya pada Hari Kiamat ialah orang yang membuat gambar. (Sahih
Bukhari, No. 5954)

Meskipun dalam konteks pendidikan, representasi tokoh sejarah dibenarkan
dengan syarat (1) tidak membawa kepada penghinaan atau pemuliaan berlebihan,
(2) tidak memvisualkan Nabi Muhammad # atau para sahabat secara fizikal, dan (3)
tidak menjadikan imej sebagai bahan lawak, jenaka atau sindiran.

Tauhid dan adab dalam pameran dan teknologi menuntut agar setiap aspek
visual, audio dan interaktif muzium tunduk kepada nilai amanah, kesucian dan
magqasid. Teknologi hanyalah alat. Nilai yang menentukan keberkatannya ialah
tujuan penggunaannya. Dalam kuratorial Islam, pameran bukan ruang seni bebas,
tetapi wadah dakwah, ibrah dan penyucian ilmu.

7. MODEL KURATORIAL BERTERASKAN TAUHID

Pembentukan sistem kuratorial Islam memerlukan satu model operasional yang
berpaksikan konsep tauhid iaitu pengesaan Allah dalam seluruh proses pengurusan
ilmu, objek, naratif, dan pameran. Model ini bukan sahaja membetulkan kedudukan
epistemologi warisan Islam, tetapi juga mengatur semula nilai-nilai kuratorial agar
sejajar dengan magqasid syariah dan adab Islam.

Model kuratorial tauhidik bukan semata-mata alternatif teknikal kepada
sistem Barat, tetapi merupakan transformasi paradigma yang menyatukan antara
ibadah, ilmu, sejarah dan pengurusan warisan. la mencerminkan prinsip

11



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

rububiyyah (ketuhanan),

ubudiyyah (penghambaan), ‘m (ilmu), amanah

(tanggungjawab), dan ‘adl (keadilan) dalam seluruh fasa kerja kuratorial.

7.1 Asas Model: Prinsip dan Nilai Tauhidik

Model kuratorial berteraskan tauhid dibina atas lima asas berikut:

ASAS TAUHIDIK

PENJELASAN KURATORIAL

1. . Allah sebagai Pemilik mutlak ilmu, objek, sejarah.
Rububiyyah
Kurator hanya pemegang amanah.
2. Ubudiyyah Segal‘a tindakan kurator'lal adalah ibadah. Setiap proses
mesti tunduk pada syariat.
3. I IImu mesti bersumberkan wahyu, akal sejahtera dan
tradisi ulama.
4. - Objek sejarah adalah titipan - bukan hak mutlak
Amanah A .
institusi atau individu.
S. ., Adl Keadilan dalam mewakili sejarah, tidak memanipulasi

atau menyeleweng makna.

7.2 Struktur Kerja Model Kuratorial Tauhidik

Model ini merangkumi empat komponen utama dalam kerja kuratorial pula dapat
disenaraikan seperti berikut:

KOMPONEN
KURATORIAL

PANDUAN TAUHIDIK

1. Pemilihan Objek

Pilih objek yang membawa nilai ilmu, tidak
bertentangan dengan akidah. Hindari objek yang
disucikan secara syirik atau dimanipulasi untuk agenda
sekular atau politik.

2. Penyelidikan &
Dokumentasi

Gunakan pendekatan tahgig dan sanad ilmu. Sumber
mesti sahih. Hormati sumber lisan & ulama tempatan.

3. Pembentukan
Naratif

Naratif berasaskan maqgasid: mendidik, menyucikan
makna, memperkukuh iman. Tolak glorifikasi material
& mitos palsu.

4. Reka Bentuk &
Teknologi Pameran

Gunakan teknologi secara beradab, tidak hiper-visual,
tidak menjatuhkan maruah Islam atau sejarahnya.

7.3 Matlamat Model Kuratorial Tauhidik

Matlamat model ini adalah untuk memastikan bahawa pengurusan warisan dalam
muzium Islam menyampaikan ilmu yang benar (al-ilm al-sahih), memelihara
magasid al-shariah, khususnya: Hifz al-Din (memelihara agama), Hifz al-‘Aql
(memelihara akal daripada maklumat palsu), Hifz al-Tarikh (memelihara sejarah dari
penyelewengan), menghidupkan fungsi dakwah muzium dari ‘maklumat’ kepada

‘ibrah’ kepada ‘tazkiyyah’
Allah SWT:

dan akhir sekali kepada ‘iman’ seperti yang dijelaskan

12



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Dan Kami tidak menciptakan langit dan bumi dan segala yang ada di antara
keduanya melainkan dengan tujuan yang benar. (Surah al-Hijr, 15:85)

7.4 Perbandingan Model Barat vs Model Tauhidik

Perbandingan Model Barat berbanding Model Tauhidik dapat dilihat melalui jadual
berikut:

Jadual 2 Perbandingan Model Barat vs Model Tauhidik

ASPEK MODEL BARAT MODEL ISLAM
(SEKULAR) (TAUHIDIK)
Asas Falsafah Sekular, gmpmk, Tauhid, maqgasid, adab
etnosentrik
. Nilai estetik, arkeologi, Amanah ilmu, saksi
Objek . .
kronologi ubudiyyah
. Kronologi, nasionalisme, | Ibrah, maqgasid, tauhid,
Naratif . . .
hiburan sejarah risalah
Teknologi Visual dominan, kesan Bersih, mendidik,
exnologt dramatik, hiburan dakwah
... | Penyucian ilmu,
Tujuan Akhir Pgngetahuan bebas nilai, kesedaran tauhid, amal
hiburan soleh

8. KESIMPULAN

Artikel ini telah mengemukakan hujahan bahawa konsep tauhid bukan hanya
bersifat teologi, tetapi merupakan asas epistemologi, etika, dan metodologi dalam
pembangunan sistem kuratorial Islam yang bersepadu. Dengan menolak kerangka
sekular Barat seperti falsafah Cartesian dan positivisme, pendekatan tauhidik
membawa kembali dimensi ruhani, tanggungjawab amanah, serta adab dalam
setiap aspek kerja kuratorial daripada pemilihan objek, dokumentasi, naratif hingga
ke pameran dan penggunaan teknologi.

Model kuratorial tauhidik mengangkat fungsi muzium sebagai wadah
dakwah, tazkiyyah, dan ibrah, bukan semata-mata tempat hiburan atau
penyimpanan sejarah. la memerlukan kesedaran akidah, panduan maqgasid syariah,
dan adab warisan, serta meletakkan kurator sebagai khalifah ilmu yang memikul
amanah besar dalam membentuk kesedaran ummah melalui warisan peradaban
Islam.

RUJUKAN

Al-Attas, S. M. N. (1993). Islam and Secularism. ISTAC.

Al-Qur’an al-Karim.

Al-Shatibi, I. (2005). Al-Muwafaqat fi Usul al-Shariah. Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah.

Asad, T. (1993). Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in
Christianity and Islam. Johns Hopkins University Press.

13



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Comte, A. (1975). The Positive Philosophy (H. Martineau, Trans.). AMS Press.
(Original work published 1853)

Descartes, R. (1996). Meditations on First Philosophy (J. Cottingham, Trans.).
Cambridge University Press. (Original work published 1641)

Ibn Qayyim al-dJawziyyah. (2003). Madarij al-Salikin. Dar al-Fikr.

Nasr, S. H. (1993). The Need for a Sacred Science. SUNY Press.

Said, E. W. (1978). Orientalism. Pantheon Books.

Sahih Bukhari. (n.d.). Kitab al-Libas, Hadith No. 5954.

Sunan Abi Dawud. (n.d.). Hadith No. 4031.

Al-Ghazali. (2005). Thya’ ‘Ulum al-Din (Vol. 1-4). Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.

14



