
Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

29 
 

ISLAM RAHMATAN LIL ‘ALAMIN SEBAGAI KERANGKA KONSEPTUAL  
DALAM PEMBANGUNAN MASYARAKAT MADANI 

 
[ISLAM AS RAHMATAN LIL ‘ALAMIN AS A CONCEPTUAL FRAMEWORK  

FOR THE DEVELOPMENT OF A MADANI (CIVIL) SOCIETY] 
 

Zaifuddin Md Rasip1, Maslikhah2, Hajar Opir3 

 
1Universiti Malaysia Sabah, Kota Kinabalu, zaifuddin@ums.edu.my 

2Universitas Islam Negeri Salatiga, Jawa Tengah, maslikhah@uinsalatiga.ac.id 
3Universiti Teknologi Mara, Kuala Lumpur, hajar_opir@uitm.edu.my 

 
DOI: https://doi.org/10.51200/kitab.v2i2.7171 

 

ABSTRAK 
 

Artikel ini menganalisis konsep Islam Rahmatan lil ‘Alamin sebagai suatu kerangka 
konseptual dalam pembangunan masyarakat madani yang berteraskan 
kesejahteraan, keterangkuman dan nilai peradaban. Prinsip rahmat yang menjadi 
inti risalah Nabi Muhammad SAW dihuraikan sebagai asas normatif yang 
merangkumi dimensi akidah, syariah, akhlak, kemanusiaan dan hubungan sosial, 
sekali gus menafikan tanggapan yang mengaitkan Islam dengan ekstremisme atau 
kekerasan. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif berasaskan analisis 
dokumen terhadap sumber primer, iaitu al-Quran dan al-Hadis, serta karya sarjana 
klasik dan kontemporari yang berkaitan. Hasil analisis menunjukkan bahawa 
konsep rahmah menekankan nilai keadilan, keseimbangan, toleransi, 
penghormatan terhadap hak asasi manusia dan kesejahteraan sejagat tanpa 
mengira perbezaan agama, etnik dan budaya. Nilai-nilai ini membentuk asas penting 
bagi pembinaan masyarakat madani, khususnya dalam konteks negara majmuk 
seperti Malaysia, melalui penerapan prinsip wasatiyyah, pengukuhan dialog antara 
agama dan usaha memperkasa kesejahteraan sosial. Kajian ini merumuskan 
bahawa Rahmatan lil ‘Alamin bukan sekadar wacana teologi, tetapi suatu kerangka 
pembangunan yang komprehensif yang boleh membimbing perumusan dasar awam, 
sistem pendidikan, tadbir urus pentadbiran serta hubungan antara komuniti. Oleh 
itu, penghayatan terhadap konsep ini wajar diperkukuh melalui pendidikan nilai, 
pengukuhan institusi keagamaan dan pendekatan dakwah yang berteraskan 
hikmah, agar Islam difahami dan dihayati sebagai agama yang membawa 
keamanan, belas kasih dan kemajuan kepada seluruh manusia. 
 
Kata Kunci: Rahmatan li ‘Alamin, Maqasid Syariah, Keadilan, Toleransi, Masyarakat 
Madani 
 

ABSTRACT 

 
This article examines the concept of Islam as Rahmatan lil ‘Alamin as a conceptual 
framework for the development of a madani (civil) society grounded in well-being, 
inclusivity, and civilizational values. The principle of mercy that lies at the heart of the 
Prophetic mission of Muhammad (SAW) is analysed as a normative foundation 
encompassing the dimensions of creed (aqidah), Islamic law (shariah), ethics (akhlaq), 
humanity, and social relations, thereby refuting misconceptions that associate Islam 
with extremism or violence. This study adopts a qualitative approach based on 
document analysis of primary sources, namely the Qur’an and Hadith, as well as 
classical and contemporary scholarly works relevant to the theme. The findings 
indicate that the concept of rahmah emphasises justice, balance, tolerance, respect for 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

30 
 

human rights, and universal well-being, regardless of religious, ethnic, or cultural 
differences. These values constitute an essential foundation for the formation of a 
madani society, particularly within a pluralistic context such as Malaysia, through the 
application of the principle of wasatiyyah (moderation), the strengthening of 
interreligious dialogue, and efforts to enhance social well-being. The study concludes 
that Rahmatan lil ‘Alamin is not merely a theological discourse, but a comprehensive 
development framework capable of guiding public policy, educational systems, 
administrative governance, and inter-communal relations. Therefore, internalising this 
concept should be reinforced through values-based education, the strengthening of 
religious institutions, and a wisdom-oriented (hikmah) approach to da‘wah, so that 
Islam is understood and embraced as a religion that brings peace, compassion, and 
progress to all humanity. 
 
Keywords: Rahmatan lil ‘Alamin, Maqasid al-Shariah, Justice, Tolerance, Civil Society 
 
PENGENALAN 
 
Pengutusan Nabi Muhammad SAW sebagai rasul terakhir menandakan kemuncak 
kepada misi kenabian dalam sejarah manusia, iaitu membawa manusia kembali 
kepada tauhid serta membimbing mereka ke arah kehidupan yang adil dan 
seimbang. Risalah yang disampaikan Baginda bukan sekadar melengkapkan ajaran 
para nabi terdahulu, malah mengandungi prinsip-prinsip menyeluruh yang 
berpaksikan rahmat, kasih sayang dan keadilan sejagat. Al-Qur’an menegaskan 
bahawa kehadiran Baginda merupakan rahmat untuk seluruh alam, suatu gagasan 
rahmatan lil ‘alamin yang menembusi sempadan etnik, budaya dan wilayah 
(Bustamam & Hardivizon, 2025). Prinsip inilah yang menjadi landasan utama dalam 
membentuk masyarakat yang menjunjung kemuliaan akhlak dan kesejahteraan 
bersama (Elius et al., 2019). 
 

Keistimewaan Rasulullah SAW sebagai pemimpin tidak terhad kepada 
peranannya menyampaikan wahyu, bahkan terserlah melalui keupayaan Baginda 
menterjemahkan ajaran tersebut dalam realiti kehidupan. Setiap tindakan dan 
keputusan Baginda dalam urusan sosial, pentadbiran dan pengendalian konflik 
mencerminkan ketinggian nilai moral serta kebijaksanaan etika (Abdul Aziz & Rusli, 
2023). Pengalaman mengurus masyarakat berbilang latar di Madinah 
memperlihatkan bagaimana ajaran Islam mampu menjadi asas kepada pembinaan 
komuniti yang aman, terbuka dan saling menghormati (Asrin et al., 2024). Dalam 
konteks ini, peribadi Rasulullah SAW tampil sebagai model peradaban yang 
mengharmonikan tuntutan kerohanian dengan keperluan kemasyarakatan dan 
kemanusiaan. 

 

Risalah Nabi Muhammad SAW juga membawa gagasan besar tentang 
bagaimana sesebuah masyarakat wajar dibangunkan. Islam menekankan bahawa 
keutuhan sosial hanya dapat dicapai melalui pemeliharaan prinsip keadilan, 
kesaksamaan, toleransi dan kesejahteraan sosial sebagai teras struktur masyarakat 
(Muksin, 2022). Baginda mengajarkan bahawa kemakmuran tidak diukur semata-
mata melalui kemajuan material, tetapi melalui jaminan hak dan maruah setiap 
insan tanpa mengira asal keturunan, kedudukan atau latar sosial. Pendekatan ini 
melahirkan kerangka sosial yang menolak kezaliman serta mengangkat nilai 
kemuliaan manusia sebagai asas peradaban (Razak, 2003). 
  



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

31 
 

Selain itu, sifat kesejagatan Islam menjadikan ajaran Nabi Muhammad SAW 
sentiasa relevan dalam pelbagai konteks sejarah dan peradaban. Islam tidak 
dibatasi oleh identiti Arab semata-mata, sebaliknya tampil sebagai agama yang 
bersifat global dan merentas zaman. Keseluruhan sistem ajaran yang merangkumi 
aspek akidah, ibadah, muamalat, akhlak dan siyasah membuktikan keluasan dan 
kesyumulan syariah dalam membimbing pembinaan tamadun yang adil serta 
berteraskan nilai kemanusiaan (Rasip, 2025). Keanjalan inilah yang memungkinkan 
prinsip Islam terus diaplikasikan dalam realiti dunia moden yang semakin kompleks 
dan mencabar. 
 

Secara tuntas, risalah Nabi Muhammad SAW dapat difahami sebagai suatu 
projek peradaban yang komprehensif, bukan sekadar usaha pembetulan akidah 
individu. Konsep rahmatan lil ‘alamin yang menjadi teras ajaran Baginda 
menyediakan asas konseptual bagi pembentukan masyarakat madani yang 

progresif, harmoni dan berpaksikan nilai kemanusiaan sejagat (Che Rani, 2025). 
Justeru, penghayatan terhadap prinsip ini amat signifikan dalam konteks semasa, 
khususnya dalam memperkukuh perpaduan, merealisasikan maqasid syariah, serta 
membina masyarakat global yang adil dan sejahtera. 
 
OBJEKTIF KAJIAN 
 
Kajian ini dilaksanakan untuk mencapai tiga matlamat utama berikut: 

1. Menganalisis konsep Rahmatan lil ‘Alamin dengan meneliti dalil-dalil al-
Quran dan hadis yang memperincikan dimensi kerahmatan dalam risalah 
Nabi Muhammad SAW sebagai teras ajaran Islam. 

2. Menghuraikan sifat kesejagatan dakwah Rasulullah SAW, khususnya 
penyampaian risalah kepada manusia, jin dan seluruh makhluk, sebagai 
asas kepada pembentukan peradaban yang bersifat inklusif dan menyeluruh. 

3. Menilai sumbangan risalah kenabian terhadap pembinaan masyarakat 
madani, melalui penelitian terhadap pengaruh ajaran Baginda dalam 
membentuk nilai keadilan, toleransi dan kesejahteraan sosial dalam struktur 
masyarakat. 

 
METODOLOGI KAJIAN 
 
Kajian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan menggunakan reka bentuk 
penyelidikan kepustakaan bagi menelusuri secara kritis konsep rahmatan lil ‘alamin 
serta hubungannya dengan pembentukan masyarakat madani. Sumber rujukan 
utama merangkumi al-Quran dan hadis sebagai teks teras, di samping karya tafsir 
klasik dan kontemporari, penulisan sirah Nabawiyyah, serta buku dan artikel 
akademik yang berkaitan secara langsung dengan fokus kajian. Dalam menganalisis 

data, teknik analisis tematik digunakan untuk mengenal pasti corak, prinsip dan 
dimensi rahmat yang terkandung dalam risalah Rasulullah SAW, merangkumi 
aspek spiritual, sosial dan kemanusiaan. Pemilihan sumber dibuat secara bertujuan 
dengan mengambil kira tahap kesahihan, autoriti ilmiah serta kesesuaiannya 
dengan objektif kajian yang telah digariskan. Pendekatan ini membolehkan 
penyelidik membina suatu sintesis yang menyeluruh, dengan menggabungkan dalil 
naqli dan dapatan ilmiah, bagi menjelaskan makna serta implikasi universal risalah 
Nabi Muhammad SAW terhadap pembinaan masyarakat dalam realiti dunia moden. 
 
  



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

32 
 

SOROTAN LITERATUR  
 
Perbincangan tentang pembinaan masyarakat madani dalam kerangka rahmatan lil 
‘alamin menuntut pemahaman yang jelas terhadap asas nilai yang mendasarinya. 
Dalam konteks Malaysia, gagasan Malaysia Madani yang diperkenalkan oleh 
Perdana Menteri Dato’ Seri Anwar Ibrahim menampilkan enam tonggak utama, iaitu 
Kemampanan, Hormat, Keyakinan, Ihsan, Kesejahteraan dan Daya Cipta. Keenam-
enam teras ini dirumuskan bagi membentuk masyarakat berperadaban melalui 
keseimbangan kehidupan, pemupukan adab, pemulihan kepercayaan, keprihatinan 
sosial, kesejahteraan menyeluruh serta inovasi yang bertanggungjawab. Kerangka 
tersebut berfungsi sebagai landasan reformasi negara yang menekankan 
pembangunan insan, pengukuhan dimensi kerohanian dan kemajuan nasional yang 
beretika (Ibrahim, 2022). 
 

Dari perspektif Islam, idea masyarakat madani tidak dapat dipisahkan 
daripada konsep rahmatan lil ‘alamin yang membawa visi kemanusiaan berteraskan 
keadilan, ihsan, kasih sayang dan tanggungjawab sosial. Nilai ta‘āruf, ta‘āwun dan 
tanāṣ uḥ  menjadi mekanisme asas dalam mengurus kepelbagaian masyarakat serta 
memperkukuh keharmonian dalam negara majmuk seperti Malaysia. Menurut 
Rasip, Ramlee & Ramli (2025), Islam menyediakan kerangka moral dan sosial yang 
bersifat inklusif bagi memperteguh perpaduan nasional, mengekang kecenderungan 
ekstremisme dan membina kesejahteraan berasaskan keadilan sejagat. Prinsip 
rahmat ini bukan sahaja mengatur hubungan sesama manusia, malah merangkumi 
hubungan manusia dengan alam, sejajar dengan amanah kekhalifahan dalam 
memelihara kelestarian ciptaan Allah SWT. 
 

Pemaknaan konsep madani yang bersumber daripada wacana al-Quran turut 
memerlukan penjelasan yang tepat agar pelaksanaannya tidak tersasar daripada 
roh pembangunan masyarakat sejahtera yang diasaskan Rasulullah SAW. Justeru, 
dasar Malaysia Madani perlu diterjemahkan dalam bentuk tindakan kolektif yang 
melibatkan rakyat dan pemerintah, bukan sekadar menjadi slogan politik. 
Keperluan keseimbangan antara dimensi fizikal dan spiritual ini seiring dengan 
pandangan sarjana psikologi seperti Maslow, Frankl, Zohar dan Marshall yang 
menekankan hubungan antara jasad, spiritual dan kejayaan hidup, walaupun 
spiritual sering dipisahkan daripada agama dalam kerangka mereka (Suriani Sudi, 
2017). 
 

Dalam wacana peradaban, konsep Madani turut difahami sebagai usaha 
membentuk masyarakat berbudaya tinggi melalui pengukuhan institusi 
kekeluargaan, sistem pendidikan dan pembinaan sosial yang terarah. Bakar (1997) 
menegaskan bahawa pemikir Islam klasik seperti al-Farabi, Ibn Miskawayh dan Ibn 

Khaldun telah membangunkan perbahasan teoritikal yang mendalam tentang 
masyarakat Madani, khususnya dalam aspek pembinaan akhlak, pengurusan 
masyarakat dan pembangunan tamadun. Huraian mereka menampilkan kerangka 
yang lebih tersusun berbanding gambaran awal tentang masyarakat ideal, kerana 
menekankan pembentukan insan, keadilan sosial dan kesejahteraan kolektif 
sebagai asas kemajuan dan keharmonian peradaban. 
 

Wacana ini terus diperkaya oleh pemikir Islam kontemporari seperti Rashid 
al-Ghannoushi melalui gagasan dawlah madaniyyah, iaitu konsep negara sivil yang 
berteraskan karamah insaniyyah atau kemuliaan manusia (al-Ghannoushi, 1999). 
Beliau seterusnya menegaskan bahawa pembinaan negara Madani perlu dipandu 
oleh prinsip maqasid al-Shariah, dengan penekanan khusus terhadap kebebasan (al-



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

33 
 

hurriyah) dan hak asasi manusia (ḥuqūq al-insān) (al-Ghannoushi, 2012). 
Pendekatan ini mengembangkan makna negara Madani daripada sekadar kerangka 
autoritatif kepada suatu model governans yang inklusif, berteraskan nilai 
kemanusiaan dan meraikan kepelbagaian agama. 
 

Konsep rahmatan lil ‘alamin juga berfungsi sebagai mekanisme kawalan sosial 
melalui pengukuhan nilai akhlak dalam masyarakat. Shuhairimi et al. (2023) 
menegaskan bahawa kemerosotan nilai dalam masyarakat moden telah 
menyuburkan budaya hedonisme dan materialisme sehingga melemahkan struktur 
moral. Dalam menghadapi realiti ini, pengembalian kepada nilai sejagat al-Quran 
dilihat sebagai asas penting bagi memperkukuh perpaduan, menegakkan keadilan 
dan menjamin kemaslahatan sosial. Oleh itu, kejayaan Malaysia Madani amat 
bergantung pada sejauh mana prinsip-prinsip ini difahami dan dihayati oleh seluruh 
pemegang taruh agar ia tidak sekadar kekal sebagai wacana retorik, tetapi benar-
benar menjadi kerangka pembangunan negara yang berasaskan rahmat. 
 

Menurut laman web Malaysia Madani (2023), gagasan ini diperkenalkan 
sebagai suatu pendekatan pentadbiran yang lebih berorientasikan kemanusiaan, 
bersifat inklusif serta menghormati kepelbagaian budaya dan agama. Ia merupakan 
kesinambungan usaha pembinaan masyarakat madani sejak era 1990–1997, di 
samping dipengaruhi oleh wacana madani di Indonesia yang menekankan kemajuan 
tamadun Melayu-Islam. Pendekatan Malaysia Madani menggabungkan kearifan 
tempatan, tradisi keilmuan dan dialog peradaban sebagai asas pembinaan identiti 
nasional. Keserasian antara nilai Islam dan dasar negara ini memperlihatkan 
bagaimana prinsip rahmat dapat disepadukan dalam pembangunan masyarakat 
majmuk (Che Rani, 2025). 
 

Namun demikian, realisasi gagasan Malaysia Madani berhadapan dengan 
pelbagai cabaran praktikal. Masalah rasuah, kemerosotan integriti, kemiskinan 
bandar dan luar bandar, serta kelemahan tatakelola terus menjadi penghalang 
utama kepada pembinaan negara berperadaban. Bagi menangani isu-isu ini, inisiatif 
Malaysia Madani digerakkan untuk memperkukuh tadbir urus, meningkatkan 
ketelusan dan merapatkan jurang sosial melalui pendekatan Kerajaan Perpaduan 
(Abdul Aziz & Rusli, 2023). Pada masa yang sama, konsep Madani perlu dihayati 
secara menyeluruh agar nilai rahmat benar-benar terpancar dalam peningkatan 
kualiti hidup rakyat dan pembangunan ekonomi negara. Cabaran lain termasuk 
keperluan menangani fenomena Islamofobia sebagaimana dibincangkan dalam 
Forum Antarabangsa Pendekatan Madani Mendepani Cabaran Islamofobia (Siti 
Sarah Sofea Abdul Hisham, 2023). Secara keseluruhan, pembinaan masyarakat 
madani menuntut komitmen berterusan semua pihak agar nilai rahmatan lil ‘alamin 
dapat direalisasikan secara nyata dalam konteks kenegaraan Malaysia. 

 
DAPATAN KAJIAN 
 
Risalah Nabi Muhammad SAW sebagai Manifestasi Rahmatan Lil ‘Alamin 
Islam tampil sebagai agama yang bersifat syumul dan membawa misi kesejagatan 
yang merangkumi seluruh dimensi kehidupan manusia. Risalah yang dibawa bukan 
sahaja mengatur hubungan hamba dengan Penciptanya, bahkan membimbing 
interaksi sesama manusia serta tanggungjawab terhadap alam sekitar. Teras ajaran 
ini terjelma melalui konsep rahmatan lil ‘alamin, yang membentuk kerangka nilai 
bagi melahirkan masyarakat inklusif, terbuka dan menghormati kepelbagaian, serta 
mengangkat martabat setiap makhluk sebagai ciptaan Allah SWT (Khosiin, 
Tobronib, & Khozin, 2023). Sifat universal ini memperlihatkan bahawa ajaran Islam 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

34 
 

sentiasa relevan merentas zaman, kerana keupayaannya menyesuaikan diri dengan 
perubahan sosial dan realiti semasa tanpa mengabaikan prinsip asas keadilan, 
keseimbangan dan kesejahteraan yang menjadi inti pati syariat (al-Qardawi, 1977). 
 

Hakikat bahawa Islam membawa rahmat sejagat ditegaskan secara jelas 
dalam al-Quran melalui firman Allah SWT: 
 

 وَمَا أرَْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْْةًَ ل لِْعَالَمِيَ 
“Dan tidaklah Kami mengutus engkau (wahai Muhammad) melainkan untuk menjadi 
rahmat bagi sekalian alam.”  

(Surah al-Anbiya’, 21:107) 
 
Ayat ini menegaskan bahawa kerasulan Nabi Muhammad SAW tidak terbatas 

kepada kelompok tertentu, sebaliknya meliputi manusia, makhluk selain manusia 
serta keseluruhan sistem kehidupan di bumi. Menurut tafsiran Ibn Kathir (1985), 
penerimaan terhadap risalah ini membawa kebahagiaan di dunia dan akhirat, 
manakala penolakan terhadapnya hanya mengundang kerugian kepada diri sendiri. 
Kefahaman ini memperkukuh gambaran bahawa rahmat yang dibawa Rasulullah 
SAW merupakan asas kepada kesejahteraan menyeluruh yang merangkumi seluruh 
ciptaan. 
 

Dimensi rahmat tersebut turut ditegaskan dalam sabda Rasulullah SAW: 

اَ أنَََ رَحْْةٌَ مُهْدَاةٌ   إِنَّا
“Sesungguhnya aku adalah rahmat yang dihadiahkan.” 

Riwayat Abu Daud (3044) 
 

Hadis ini menggambarkan bahawa keseluruhan ajaran dan misi kenabian Baginda 
berpaksikan nilai rahmah yang memberi manfaat kepada manusia dalam pelbagai 
aspek kehidupan. Rahmat yang dibawa Rasulullah SAW tidak terhad kepada 
pembinaan rohani semata-mata, bahkan merangkumi sistem sosial, ekonomi, 
pendidikan, politik dan pentadbiran yang berteraskan keadilan serta kemaslahatan 
bersama (Rasip, Ramlee & Ramli, 2025). Melalui manhaj yang menyeluruh ini, Islam 
menyediakan panduan praktikal bagi membina masyarakat yang berdisiplin, 
beramanah dan menjunjung nilai keadilan sebagai asas peradaban (Abdul Aziz & 
Rusli, 2023). 
 

Oleh yang demikian, konsep rahmatan lil ‘alamin wajar difahami bukan 
sekadar sebagai doktrin teologi, tetapi sebagai asas komprehensif bagi perancangan 
dan pembangunan masyarakat. Prinsip ini menggariskan arah pembentukan 
komuniti yang harmoni, progresif dan seimbang, dengan menekankan kesepaduan 

antara tuntutan spiritual dan keperluan kemasyarakatan. Dalam konteks inilah, 
Islam muncul sebagai agama yang bukan sahaja membawa petunjuk keimanan, 
tetapi juga menawarkan kerangka peradaban yang mampu menjamin kesejahteraan 
sejagat. 
 
Risalah untuk Seluruh Manusia dan Jin 
Risalah Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW bersifat menyeluruh dan 
merentasi batas bangsa, budaya serta geografi. Sejak awal dakwah, contohnya 
dalam surah al-Hujurat, 49:13, al-Quran menyeru manusia dengan panggilan 

umum  “ ُيََ أيَ ُّهَا النااس”   bermaksud “wahai manusia”, bagi menegaskan bahawa Islam 
bukan hanya untuk bangsa Arab, tetapi untuk seluruh manusia tanpa mengira latar 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

35 
 

keturunan. Seruan ini mengukuhkan asas persaudaraan manusia dan pembinaan 
masyarakat berteraskan nilai kemanusiaan sejagat, selaras dengan tujuan syariah 
yang menekankan keadilan dan kesejahteraan universal (Elius, Khan, & Mohd Nor, 

2019). 
Ayat tersebut turut menegaskan bahawa manusia diciptakan berbangsa-

bangsa dan bersuku-suku untuk saling mengenali, bukan saling merendahkan. 
Para mufassir seperti al-Sobuni (2001) menjelaskan bahawa ketakwaan adalah satu-
satunya asas kemuliaan di sisi Allah SWT, sekali gus menolak segala bentuk 
keangkuhan berasaskan keturunan atau warna kulit. Penafsiran kontemporari 
seperti Sajadi (2022) memperkukuh kefahaman ini dengan menyatakan bahawa 
kepelbagaian manusia adalah ruang membina persefahaman dan mengelakkan 
perpecahan, menjadikan nilai inklusiviti sebagai teras sistem sosial Islam. Hak 
kesamarataan ini ditegaskan dalam hadis Baginda SAW: 
 

وَلََّ لعَِجَمِي ٍّ عَلَى عَرَبِ ٍّ وَلََّ لَِِحَْْرَ يََ أيَ ُّهَا النااسُ أَلََّ إِنا رَباكُمْ وَاحِدٌ وَإِنا أبَََكُمْ وَاحِدٌ أَلََّ لََّ فَضْلَ لعَِرَبِ ٍّ عَلَى أَعْجَمِي ٍّ  
 عَلَى أَسْوَدَ وَلََّ أَسْوَدَ عَلَى أَحَْْرَ إِلَّا بَِلت اقْوَى 

“Wahai manusia, tiada kelebihan bagi Arab atas non-Arab, dan tiada kelebihan bagi 
non-Arab atas Arab; tiada kelebihan kulit putih atas kulit hitam, dan tiada kelebihan 
kulit hitam atas kulit putih, kecuali dengan takwa”. 

Riwayat Ahmad (23489) 
 

Tambah lagi al-Quran juga menegaskan sifat kerasulan yang bersifat sejagat. 
Firman Allah SWT: 
 

 وَمَا أرَْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافاةً للِنااسِ بَشِيراً وَنَذِيراً وَلَكِنا أَكْثَ رَ النااسِ لََّ يَ عْلَمُونَ 
“Dan tidaklah Kami mengutus engkau melainkan kepada seluruh umat manusia, 
sebagai pemberi berita gembira dan pemberi peringatan, tetapi kebanyakan manusia 
tidak mengetahi”. 

(Surah Saba’ 34: 28) 
 

Ayat ini mengesahkan bahawa sejak dari awal lagi dakwah Rasulullah SAW bersifat 
global, yang menunjukkan misi dakwah mencakupi semua bangsa tanpa mengira 
warna kulit dan keturunan (Qutb, 1989). Fakta sejarah seperti keislaman Bilal bin 
Rabah memperlihatkan sifat inklusif dakwah sejak awal lagi.  
 

Selain untuk manusia, nabi Muhammad juga turut diutuskan kepada jin, 
sebagaimana firman Allah SWT: 

 

نسَ إِلَّا ليَِ عْبُدُونِ   وَمَا خَلَقْتُ الِْْنا وَالِْْ
“Tidak Aku ciptakan jin dan manusia melainkan untuk mengabdikan diri kepada-Ku” 

(Surah al-Zariyat 51:56) 
 

Menurut al-Qurtubi (2006), manusia dan jin sama-sama dipertanggungjawabkan 
untuk mentauhidkan Allah. Peristiwa pengislaman sekumpulan jin selepas 
mendengar bacaan al-Quran di Nakhlah, sebagaimana dirakam dalam Surah al-Jin 
72:1–2 dan Surah al-Ahqaf 46:29–30, membuktikan keluasan rahmat dakwah ini.  
 

Sebagai risalah yang membentuk pengabdian hakiki, Islam mengajar  tunduk 
sepenuhnya kepada Allah SWT dan menjauhkan diri daripada hawa nafsu yang 
merosakkan akhlak (Ismail, Tobroni, & Faridi, 2024). Pengabdian ini melahirkan 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

36 
 

masyarakat yang berakhlak mulia, berintegriti dan bertanggungjawab terhadap 
kesejahteraan bersama. Para mufassir seperti al-Sobuni (2001), menjelaskan 
bahawa jin yang beriman itu kembali kepada kaum mereka sebagai pemberi 
peringatan. Hadis sahih Muslim turut meriwayatkan pertemuan Nabi SAW dengan 
sekumpulan jin yang meminta diajar tentang agama: 

 

، فَذَهَبْتُ مَعَهُمْ، فَ قَرأَْتُ عَلَيْهِمُ الْقُرْآنَ   أتَََنِ دَاعِي الِْْنِ 
“Telah datang kepadaku utusan daripada golongan jin. Lalu aku pergi bersama 
mereka, dan aku membacakan al-Quran kepada mereka.” 

Riwayat Muslim (450) 
 
Semua peristiwa ini menunjukkan bahawa risalah Nabi Muhammad SAW 

bersifat menyeluruh dan mencakupi seluruh makhluk. Ia mengajak kepada 

ketakwaan, keadilan dan pengabdian kepada Allah SWT. Prinsip universal ini 
menjadi asas penting dalam pembentukan masyarakat madani yang menghormati 
kepelbagaian, memelihara hak semua pihak dan menjamin kesejahteraan bersama 
(Elius, Khan, & Mohd Nor, 2019). Dengan itu, rahmatan lil ‘alamin bukan sahaja 
membimbing manusia, tetapi juga jin ke arah kebahagiaan dunia dan keselamatan 
akhirat (Muksin, 2022). 
 
Risalah Untuk Seluruh Alam 
Keistimewaan mendasar risalah Islam terletak pada sifatnya yang bersifat global dan 
tidak terikat kepada batas geografi, etnik atau rentang masa tertentu (Bustamam & 
Hardivizon, 2025). Walaupun dakwah Rasulullah SAW bermula di Mekah dan 
Madinah, al-Quran menegaskan bahawa misi kerasulan Baginda ditujukan kepada 
seluruh makhluk dan membawa rahmat kepada semua ciptaan tanpa pengecualian 
(Ismail, Tobroni, & Faridi, 2024). Hakikat kesejagatan ini dinyatakan secara jelas 
melalui firman Allah SWT: 

 

 وَمَا أرَْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافاةً للِنااسِ بَشِيراً وَنَذِيراً وَلَكِنا أَكْثَ رَ النااسِ لََّ يَ عْلَمُونَ 
“Dan tidaklah Kami mengutus engkau melainkan kepada seluruh umat manusia, 
sebagai pemberi berita gembira dan pemberi peringatan, tetapi kebanyakan manusia 
tidak mengetahui.” 

(Surah Saba’, 34:28) 
 

Ayat ini menegaskan bahawa Rasulullah SAW diutus bukan untuk komuniti 
tertentu semata-mata, sebaliknya sebagai pembawa khabar gembira dan peringatan 
kepada seluruh umat manusia. Penegasan yang sama turut diulang dalam beberapa 
ayat lain, antaranya Surah al-Furqan (21:1) dan Surah al-Anbiya’ (21:107), yang 
mengukuhkan kefahaman bahawa risalah Nabi Muhammad SAW bersifat 

menyeluruh dan merangkumi seluruh alam. Keseluruhan ayat ini menggambarkan 
bahawa kerasulan Baginda merupakan suatu nikmat agung yang membawa 
kesejahteraan menyeluruh kepada semua ciptaan (Rasip, Ramlee & Ramli, 2025). 
 

Dimensi rahmat ini bukan sahaja terzahir melalui wahyu, bahkan jelas 
terpancar dalam sunnah dan sikap praktikal Rasulullah SAW. Apabila Baginda 
diminta agar mendoakan kebinasaan terhadap musuh-musuhnya, Baginda 
menolak permintaan tersebut dengan menegaskan: 
  



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

37 
 

اَ بعُِثْتُ رَحْْةًَ   إِنِ ِ لََْ أبُْ عَثْ لَعاانًَ، وَإِنَّا
“Sesungguhnya aku tidak diutus sebagai pelaknat, tetapi aku diutus sebagai 
pembawa rahmat.” 

Riwayat Muslim (2599) 
Hadis ini memperlihatkan bahawa misi kenabian Rasulullah SAW sejak awal dibina 
atas prinsip rahmat, bukan kebencian atau pembalasan. Pendekatan ini 
menegaskan bahawa dakwah Islam mengutamakan kasih sayang, hikmah dan 
kemaslahatan, meskipun berhadapan dengan penentangan dan permusuhan. 
 

Rahmat yang dibawa oleh Rasulullah SAW juga tidak terbatas kepada aspek 
spiritual semata-mata, tetapi merangkumi dimensi akhlak, sosial dan kemanusiaan 
dalam hubungan sesama makhluk. Prinsip rahmat Islam melangkaui batas 
komuniti Muslim, kerana ia turut meliputi seluruh makhluk di muka bumi. Atas 

asas ini, pembinaan masyarakat madani menuntut penghayatan terhadap nilai 
keadilan, pembelaan golongan rentan, penghormatan terhadap hak semua makhluk 
serta pemeliharaan kelestarian alam sekitar. Kerangka rahmat yang digariskan oleh 
Rasulullah SAW dengan demikian bukan sahaja membentuk individu berakhlak 
mulia, malah melahirkan sistem sosial yang harmoni dan seimbang, sejajar dengan 
tuntutan maqasid syariah (Bustamam & Hardivizon, 2025). 
 

Sehubungan itu, sifat kesejagatan risalah Islam menegaskan bahawa konsep 
rahmatan lil ‘alamin bukan sekadar wacana normatif, tetapi suatu prinsip 
operasional yang membimbing pembinaan peradaban dan pengurusan kehidupan 
bermasyarakat. Kerangka ini menyediakan asas yang kukuh bagi pembentukan 
masyarakat madani yang menekankan kesejahteraan bersama serta keharmonian 
antara manusia, alam dan nilai ketuhanan. Bagi memahami bagaimana prinsip ini 
diterjemahkan dalam realiti, sirah dan amalan Rasulullah SAW memperlihatkan 
pelbagai peristiwa yang mencerminkan aplikasi rahmat dalam situasi kehidupan 
yang sebenar. 
 
i. Peristiwa Ta’if 
Antara peristiwa paling menonjol yang menggambarkan penghayatan konsep 
rahmatan lil ‘alamin dalam praktik ialah peristiwa Ta’if, yang memperlihatkan 
keluasan rahmat Nabi Muhammad SAW ketika berhadapan dengan penolakan dan 
kekerasan manusia (Abous, Zaghloul, & Ismail, 2025). Episod ini berlaku selepas 
kewafatan Khadijah RA dan Abu Talib, dua tokoh yang menjadi sandaran emosi 
serta perlindungan sosial kepada Baginda. Ketiadaan mereka menyebabkan tekanan 
Quraisy semakin memuncak sehingga keselamatan Rasulullah SAW di Makkah 
berada dalam keadaan genting (Al-‘Azmi, 2024). Dalam suasana penuh ujian ini, 
Baginda memilih untuk mencari ruang baharu bagi meneruskan dakwah dengan 
menuju ke Ta’if bersama Zaid bin Harithah, mengharapkan sokongan Bani Thaqif 

terhadap seruan tauhid. 
 

Di Ta’if, Rasulullah SAW menyampaikan dakwah dengan pendekatan hikmah 
dan adab yang tinggi. Baginda menemui para pemimpin serta mengetuk pintu-pintu 
penduduk, mengajak mereka kepada agama yang membebaskan manusia daripada 
penyembahan berhala dan membawa keamanan sejagat (Abdullah & Ibrahim, 2024). 
Namun, respons yang diterima amat menyakitkan. Dakwah Baginda bukan sahaja 
ditolak, malah disambut dengan ejekan dan kekerasan apabila golongan muda 
dihasut untuk melontar batu sehingga Baginda cedera dan berlumuran darah. 
Episod ini tercatat sebagai antara detik paling perit dalam perjalanan dakwah 
Rasulullah SAW. 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

38 
 

 
Dalam keadaan lemah dan terluka, Jibril AS datang bersama malaikat 

penjaga gunung dengan tawaran untuk menghimpit penduduk Ta’if sebagai balasan 
atas perlakuan mereka. Namun Rasulullah SAW menolak cadangan tersebut 
(Abous, Zaghloul, & Ismail, 2025) dan sebaliknya memanjatkan doa penuh harapan: 

ئًا ُ مِنْ أَصْلََبِِِمْ مَنْ يَ عْبُدُ اللَّاَ وَحْدَهُ، لََّ يُشْركُِ بهِِ شَي ْ  بَلْ أرَْجُو أَنْ يُُْرجَِ اللَّا
“Sebaliknya, aku berharap agar Allah mengeluarkan daripada sulbi mereka 
keturunan yang menyembah Allah semata-mata dan tidak menyekutukan-Nya 
dengan sesuatu pun.” 

Riwayat al-Bukhari (3231) dan Muslim (1795) 
 
Doa ini mencerminkan kemuncak rahmat Rasulullah SAW yang 

mendahulukan hidayah berbanding pembalasan, meskipun Baginda berada pada 

saat paling getir. Beberapa tahun kemudian, doa tersebut terbukti apabila Ta’if 
menerima Islam selepas Pembukaan Makkah pada tahun ke-9 Hijrah (Malik, 2024). 
Pada ketika itu, walaupun Rasulullah SAW mempunyai kekuatan penuh untuk 
membalas kezaliman yang pernah dilakukan, Baginda memilih untuk memaafkan 
mereka sepenuhnya (Abdullah & Ibrahim, 2024). Sikap ini menegaskan bahawa 
dakwah Islam berpaksikan kasih sayang, bukan dendam, sekali gus membuka 
ruang kepada lahirnya masyarakat yang lebih harmoni. 
 

Secara keseluruhan, peristiwa Ta’if memperlihatkan aplikasi nyata konsep 
rahmatan lil ‘alamin. Ia mengajar bahawa pemaafan ketika mampu membalas, doa 
ketika disakiti dan keutamaan hidayah mengatasi kemarahan merupakan asas 
penting dalam membina masyarakat madani yang berteraskan empati, ihsan dan 
penyelesaian konflik secara damai. 
 
ii. Kerjasama dan Saling Menghormati dalam Piagam Madinah 
Penggubalan Piagam Madinah merupakan manifestasi jelas kepimpinan Rasulullah 
SAW yang berasaskan rahmat dan keterangkuman. Setibanya Baginda di Madinah, 
realiti masyarakatnya amat majmuk, terdiri daripada Muhajirin, Ansar, komuniti 
Yahudi serta beberapa kabilah bukan Islam. Bagi menjamin kestabilan politik dan 
keharmonian sosial, Rasulullah SAW merangka suatu perlembagaan bertulis yang 
mengatur hubungan antara semua kelompok serta menetapkan hak dan 
tanggungjawab bersama dalam memelihara keamanan kota Madinah (Islam, 2018). 
 

Dokumen tersebut mengandungi prinsip-prinsip asas pembinaan masyarakat 
sejahtera, antaranya pengiktirafan semua penduduk sebagai satu ummah walaupun 
berlainan agama dan suku, jaminan kebebasan beragama, penegakan keadilan serta 
perlindungan keselamatan untuk semua tanpa diskriminasi (Razak, 2003). Dengan 
asas ini, Rasulullah SAW menzahirkan bahawa Islam memuliakan persaudaraan 

kemanusiaan dan menjunjung keadilan sejagat dalam kehidupan bermasyarakat. 
 

Pendekatan ini menjadikan Madinah sebagai model awal masyarakat madani 
dalam sejarah Islam, di mana toleransi, kerjasama dan kesepakatan menjadi 
tunjang pembangunan sosial (Rizki et al., 2024). Melalui Piagam Madinah, risalah 
rahmatan lil ‘alamin diterjemahkan dalam bentuk praktikal, membuktikan bahawa 
Islam bukan sekadar ajaran kerohanian, tetapi suatu sistem hidup yang 
menegakkan hak asasi, perpaduan sosial dan keharmonian antara komuniti yang 
berbeza (Bustamam & Hardivizon, 2025). Hasilnya, Madinah berkembang sebagai 
masyarakat yang stabil, aman dan bersatu, mencerminkan keluasan rahmat 
Rasulullah SAW terhadap seluruh alam. 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

39 
 

 
iii. Perjanjian Hudaibiyah 
Perjanjian Hudaibiyah merupakan peristiwa penting yang menampilkan 
kebijaksanaan dan sifat rahmat Rasulullah SAW dalam mengurus konflik. Pada 
tahun keenam Hijrah, Baginda bermimpi bahawa umat Islam akan memasuki 
Masjidil Haram dalam keadaan aman bagi menunaikan umrah (Fitri, Mukmin, & 
Muttaqin, 2025). Mimpi ini disahkan oleh Allah SWT melalui firman-Nya: 
 

ُ آمِنِيَ مَُ  ۖ  لتََدْخُلُنا الْمَسْجِدَ الْْرَاَمَ إِنْ شَاءَ اللَّا ُ رَسُولهَُ الرُّؤْيََ بَِلَْْقِ  لِ قِيَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِ ريِنَ لََّ تََاَفُونَۖ  لقََدْ صَدَقَ اللَّا
لِكَ فَ تْحًا قَريِبًا  فَ عَلِمَ مَا لََْ تَ عْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذََٰ

“Sesungguhnya Allah telah membuktikan kepada Rasul-Nya kebenaran mimpinya 
dengan sebenar-benarnya…” 

(Surah al-Fath, 48:27) 
 
Berpandukan petunjuk ini, Rasulullah SAW berangkat bersama kira-kira 

1,400 sahabat menuju Makkah dengan niat ibadah, bukan peperangan. Namun, 
Quraisy bertindak menghalang rombongan tersebut daripada memasuki kota suci. 
Rombongan Islam berhenti di Hudaibiyah, dan Saidina Uthman bin Affan RA diutus 
untuk menjelaskan tujuan damai mereka. Ketegangan meningkat apabila tersebar 
khabar angin bahawa Uthman RA telah dibunuh (Wahyudiyanto, 2022), lalu para 
sahabat membai‘ah Rasulullah SAW dalam peristiwa yang dikenali sebagai Bai‘ah 
ar-Ridhwan. Kesetiaan ini dipuji Allah SWT seperti yang tercatat dalam surah al-
Fath, 48:18. 
 

Bagi meredakan situasi, Quraisy menghantar Suhail bin Amr untuk 
berunding (al-Mahdi Ali, 2022). Rundingan tersebut menghasilkan Perjanjian 
Hudaibiyah dengan syarat-syarat yang kelihatan tidak memihak kepada umat Islam, 
termasuk penangguhan umrah dan pemulangan orang Quraisy yang melarikan diri 
ke Madinah tanpa izin walinya. Walaupun sebahagian sahabat, termasuk Saidina 
Umar RA, berasa berat menerimanya, Rasulullah SAW tetap memilih jalan 
perdamaian (Sahoha & Sattar, 2016), dengan mengutamakan kestabilan jangka 
panjang serta peluang dakwah. 
 

Keputusan ini akhirnya membuktikan keluasan rahmat dan kebijaksanaan 
Baginda (Fitri, Mukmin, & Muttaqin, 2025). Tempoh gencatan senjata membuka 
ruang hubungan aman sehingga ramai penduduk Makkah memeluk Islam. 
Perjanjian yang disangka merugikan itu menjadi pintu kepada kejayaan besar, 
seterusnya membawa kepada Pembukaan Makkah dua tahun kemudian (Hamidi, 
2024). Peristiwa ini menegaskan bahawa rahmat Rasulullah SAW terjelma bukan 
sekadar pada tutur kata, tetapi pada strategi kepimpinan yang mendahulukan 

keamanan dan kemaslahatan umat. 
 
iv. Pembebasan Mekah (Fath Makkah) 
Pembebasan Mekah pada tahun ke-8 Hijrah menampilkan kemuncak rahmat dan 
kebijaksanaan Rasulullah SAW dalam memimpin manusia. Setelah Quraisy 
melanggar Perjanjian Hudaibiyah, Baginda SAW menggerakkan sekitar sepuluh ribu 
mujahid menuju Makkah dengan strategi yang berhati-hati bagi mengelakkan 
pertumpahan darah. Kota suci itu akhirnya dikuasai tanpa peperangan besar, 
mencerminkan pendekatan damai yang menjadi asas dakwah Islam (Hasbullah, 
2022). 
 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

40 
 

Sebagai pemimpin yang memiliki kekuatan ketenteraan, Rasulullah SAW 
tidak menggunakan kuasa tersebut untuk membalas segala penindasan dan 
kekejaman Quraisy terhadap umat Islam sebelum itu. Sebaliknya, Baginda 
mengutamakan keselamatan dan kestabilan Makkah (Hopkinson, 2022). Menurut 
al-Tabari (1990), ketika penduduk Makkah berkumpul menanti keputusan Baginda, 
Rasulullah SAW mengisytiharkan pengampunan umum dengan sabdanya: 
 

 اذْهَبُوا فأَنَْ تُمُ الطُّلَقَاءُ 
“Pergilah, kamu semua bebas.” 

Riwayat Al-Bayhaqi dalam Dalā’il al-Nubuwwah. 
 
Pengampunan ini bukan sahaja memadam dendam, malah membuka pintu 

hati musuh-musuh Islam untuk menerima kebenaran secara sukarela. Sikap ini 

membuktikan bahawa risalah Islam ditegakkan atas dasar rahmat, bukan 
permusuhan (Amin, 2021). Keputusan Baginda untuk memaafkan dan menyatukan 
kembali masyarakat Makkah menjadikan Fath Makkah contoh tertinggi kepimpinan 
berasaskan rahmat, akhlak dan kemanusiaan. 
 

Kelembutan Rasulullah SAW bukan sahaja meredakan konflik yang berakar 
lama, bahkan membawa perubahan besar apabila seluruh kota Makkah akhirnya 
memeluk Islam. Peristiwa ini mengukuhkan hakikat bahawa Baginda benar-benar 
diutus sebagai rahmat bagi seluruh alam, termasuk kepada mereka yang pernah 
memusuhi dan menentang Baginda SAW (Khosiin, Tobronib, & Khozin, 2023). 
 
Risalah Rahmat Berteraskan Keadilan dan Kesejahteraan Sosial 
Risalah yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW berasaskan prinsip keadilan yang 
menyeluruh, merangkumi seluruh dimensi kehidupan manusia tanpa pengecualian 
(Nasir, Zaman, & Ahmad, 2024). Keadilan dalam Islam tidak difahami secara terhad 
kepada aspek perundangan semata-mata, tetapi sebagai nilai teras yang 
membentuk hubungan sosial, struktur masyarakat dan tatakelola kehidupan 
bersama. Al-Quran dengan tegas mengarahkan umat Islam supaya berlaku adil 
tanpa dipengaruhi oleh sentimen, kepentingan peribadi atau hubungan sosial, 
sebagaimana ditegaskan dalam Surah al-Mā’idah 5:8 bahawa keadilan merupakan 
sikap yang paling hampir kepada ketakwaan. Penegasan ini memperlihatkan 
bahawa keadilan menjadi asas utama bagi pembinaan masyarakat yang seimbang, 
aman dan harmoni. 
 

Nilai ini diterjemahkan secara praktikal melalui kepimpinan Rasulullah SAW 
yang mempamerkan ketegasan dalam menegakkan keadilan dalam semua urusan, 
sama ada melibatkan aspek perundangan, hubungan sosial mahupun interaksi 
antara kabilah (Bustamam & Hardivizon, 2025). Baginda menolak sebarang bentuk 

pilih kasih dan tekanan status sosial, sebagaimana terserlah dalam peristiwa wanita 
daripada Bani Makhzum yang mencuri. Dalam hadis sahih riwayat al-Bukhārī, 
Rasulullah SAW menegaskan bahawa sekiranya Fatimah binti Muhammad sendiri 
melakukan kesalahan tersebut, Baginda tetap akan melaksanakan hukuman ke 
atasnya. Peristiwa ini menggambarkan bahawa keadilan dalam kepimpinan 
Rasulullah SAW bersifat prinsipil, konsisten dan tidak tunduk kepada kedudukan 
atau hubungan kekeluargaan. 
 

Di samping menegakkan keadilan, risalah Islam turut menggariskan 
kesejahteraan sebagai matlamat utama kehidupan bermasyarakat melalui 
pemeliharaan maqasid syariah, iaitu agama, nyawa, akal, keturunan dan harta. 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

41 
 

Kerangka ini berfungsi sebagai panduan menyeluruh bagi memastikan kehidupan 
manusia terpelihara daripada kezaliman, ketidakadilan dan ancaman yang 
merosakkan keseimbangan sosial (Rasip, Ramlee & Ramli, 2025). Melalui 
penghayatan terhadap maqasid, masyarakat digalakkan membina sistem sosial 
yang kukuh dan terjamin, berteraskan nilai kesejahteraan sejagat yang merentasi 
sempadan agama dan etnik. 
 

Secara tuntas, keadilan dan kesejahteraan yang menjadi teras risalah Nabi 
Muhammad SAW bukan sekadar ideal normatif, tetapi prinsip praktikal yang 
terbukti relevan dalam membentuk masyarakat madani. Nilai-nilai ini menyediakan 
asas bagi pembinaan tamadun yang berpaksikan etika, kesejahteraan sosial serta 
jaminan hak sejagat, sekali gus menzahirkan sifat rahmah Islam kepada seluruh 
manusia (Muksin, 2022).  
 

Pembentukan Masyarakat Madani Berasaskan Prinsip Rahmah 
Konsep rahmatan lil ‘alamin turut terserlah dalam usaha Rasulullah SAW 
membangunkan masyarakat madani yang berteraskan keadilan, toleransi, dan 
kesejahteraan sosial. Ketika berada di Madinah, Baginda memimpin sebuah 
masyarakat majmuk yang terdiri daripada kaum Muhajirin, Ansar, Yahudi, dan 
beberapa kabilah lain, lalu mengasaskan Dustur al-Madinah sebagai perlembagaan 
bertulis pertama yang menjamin hak, tanggungjawab, dan keselamatan setiap 
kelompok. Pendekatan ini menunjukkan bahawa risalah Islam menghormati 
keragaman dan menggalakkan kerjasama antara komuniti yang berbeza (Islam, 
2018). 
 

Di samping itu, Nabi SAW menekankan nilai ihsan, keadilan, dan 
penyelesaian konflik secara damai sebagai asas kestabilan sosial. Prinsip seperti 
larangan kezaliman, penghormatan maruah manusia, dan bantuan kepada 
golongan rentan diterapkan secara praktikal dalam pentadbiran Baginda. Tindakan-
tindakan ini melahirkan sebuah masyarakat yang seimbang dari segi kerohanian 
dan kemasyarakatan, sekali gus membuktikan bahawa konsep rahmat tidak hanya 
bersifat spiritual tetapi turut membawa implikasi besar terhadap pembangunan 
social (Bustamam, & Hardivizon, 2025). 
 

Selanjutnya, pemerkasaan ekonomi dan penyusunan semula struktur sosial 
Madinah turut memperlihatkan misi rahmat Nabi SAW. Program integrasi antara 
Muhajirin dan Ansar, polisi pengagihan harta, serta jaminan kebajikan kepada 
golongan miskin menunjukkan kesungguhan Baginda dalam membentuk sebuah 
masyarakat yang adil dan inklusif. Model ini kemudiannya menjadi rujukan 
sepanjang sejarah pemerintahan Islam dan tetap relevan dalam konteks pembinaan 
masyarakat madani masa kini (Nasir, Zaman, & Ahmad, 2024). 

 
Secara keseluruhan, dapatan ini menunjukkan bahawa Rasulullah SAW 

bukan sahaja membawa ajaran agama, tetapi turut memperkenalkan suatu 
kerangka peradaban yang menyeluruh. Konsep rahmatan lil ‘alamin membentuk 
asas kepada pembangunan masyarakat yang harmoni, mampan, dan berteraskan 
nilai kemanusiaan sejagat, selaras dengan tuntutan maqasid syariah dalam 
memelihara agama, nyawa, akal, keturunan, dan harta (Muksin, 2022).       
 
Kesyumulan Risalah Nabi SAW Sepanjang Zaman 
Risalah yang disampaikan oleh Nabi Muhammad SAW tampil sebagai suatu sistem 
yang menyeluruh kerana merangkumi keseluruhan dimensi kehidupan manusia, 
termasuk akidah, syariah, akhlak, urusan sosial, ekonomi, pentadbiran serta 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

42 
 

hubungan kemanusiaan (Rasip, Ramlee & Ramli, 2025). Sifat kesyumulan ini 
menjadikan ajaran Baginda tidak terikat kepada ruang dan masa tertentu, 
sebaliknya kekal relevan dalam pelbagai konteks sejarah dan latar budaya. Nilai-
nilai sejagat seperti keadilan, amanah, ihsan dan pemeliharaan kemaslahatan 
ummah yang menjadi asas risalah Islam membolehkan prinsip-prinsip tersebut 
terus diaplikasikan dalam realiti kehidupan kontemporari. Kesempurnaan ajaran ini 
ditegaskan melalui firman Allah SWT dalam Surah al-Mā’idah 5:3, “Pada hari ini 
Aku telah sempurnakan untuk kamu agama kamu,” yang menjadi hujah bahawa 
agama Islam telah lengkap sebagai panduan hidup sehingga hari kiamat. 
 

Relevansi kesyumulan ini turut terserlah melalui keupayaan ajaran Nabi SAW 
menangani pelbagai isu moden seperti hak asasi manusia, tadbir urus yang baik, 
kestabilan institusi keluarga dan hubungan antarabangsa (Abdul Aziz & Rusli, 
2023). Dalam konteks ini, para sarjana kontemporari menekankan peranan maqasid 
syariah sebagai kerangka utama yang memastikan ajaran Islam terus hidup dan 
berfungsi merentas zaman. Penekanan terhadap pemeliharaan agama, nyawa, akal, 
keturunan dan harta membolehkan risalah Nabi SAW mengekalkan nilai terasnya, 
sambil bersifat dinamik dalam berhadapan perubahan sosial dan kemajuan 
teknologi. 
 

Dimensi kesyumulan risalah Baginda juga dapat ditelusuri melalui 
pengalaman sejarah pemerintahan Rasulullah SAW di Madinah yang berjaya 
menyatukan masyarakat berbilang agama dan latar belakang (Yusuf & Ahmad, 
2022). Piagam Madinah, yang sering dianggap sebagai antara dokumen 
perlembagaan terawal dalam sejarah, membuktikan bahawa Baginda 
mengemukakan model pemerintahan yang inklusif, adil dan menghormati 
kepelbagaian. Pendekatan ini bukan sahaja membentuk masyarakat yang harmoni, 
malah meletakkan asas kepada pembinaan tamadun Islam yang memberi kesan 
besar kepada perkembangan peradaban dunia selama berabad-abad (al-Qardawi, 
1977). 
 

Secara tuntas, kesyumulan risalah Nabi Muhammad SAW menegaskan 
bahawa Islam bukan terbatas kepada ritual keagamaan, tetapi merupakan suatu 
sistem hidup yang komprehensif dan bersepadu (Abidin, 2012). Ajaran yang dibawa 
Baginda terus relevan dalam mendepani cabaran moden seperti globalisasi, krisis 
identiti, tekanan ekonomi dan perubahan nilai moral. Oleh itu, kesyumulan ini 
menjadikan risalah Nabi SAW kekal sebagai rahmat yang membimbing manusia ke 
arah kesejahteraan di dunia dan kebahagaan di akhirat. 
 
Kesinambungan Risalah Islam Sepanjang Zaman 
Walaupun Nabi Muhammad SAW diutus lebih empat belas abad yang lalu, risalah 

yang dibawa Baginda tetap memperlihatkan daya tahan dan kerelevanan yang 
merentasi perubahan zaman. Ajaran Islam terus berfungsi sebagai rujukan nilai 
dalam mendepani pelbagai persoalan kemanusiaan kontemporari seperti keadilan 
sosial, pemeliharaan hak asasi, kemiskinan serta konflik global (Che Rani, 2025). 
Prinsip teras yang berpaksikan tauhid, keadilan, amanah dan persaudaraan sejagat 
menjadikan Islam sebuah sistem nilai yang kekal sesuai diaplikasikan dalam realiti 
dunia yang sentiasa berubah. 
 

Keberlangsungan ajaran ini turut diperkukuh melalui sifat keanjalan hukum-
hakam Islam, khususnya dalam bidang muamalat dan hubungan sosial. Melalui 
penggunaan metodologi seperti ijtihad, qiyas dan pertimbangan maslahah, para 
ulama berupaya menyesuaikan ketetapan hukum dengan tuntutan semasa tanpa 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

43 
 

menjejaskan prinsip asas syariah yang bersifat tetap (Rusnita et al., 2025; Prasetyo, 
2025). Pendekatan metodologis ini memastikan Islam tidak terperangkap dalam 
kekakuan teks, sebaliknya mampu memberi respons yang berkesan terhadap 
cabaran globalisasi, kemajuan teknologi digital, ekonomi moden serta dinamika 
pembangunan masyarakat (Manik et al., 2024). Di samping fleksibiliti hukum, mesej 
rahmatan lil ‘alamin turut memperkukuh peranan Islam sebagai panduan dalam 
membentuk masyarakat yang beradab dan bertanggungjawab. 
 

Nilai-nilai kemanusiaan seperti toleransi, kebajikan, semangat kerjasama dan 
perlindungan terhadap hak golongan minoriti telah digariskan secara jelas dalam 
al-Quran dan sunnah sebagai asas hubungan antara manusia (Yusuf & Ahmad, 
2022). Kerangka ini menjadikan ajaran Nabi Muhammad SAW sebagai model 
rujukan dalam mempromosikan keharmonian sosial dan memperkukuh perpaduan 
dalam masyarakat majmuk, sejajar dengan keperluan dunia moden yang 

berhadapan dengan kepelbagaian budaya dan agama (Khosiin, Tobronib, & Khozin, 
2023). 
 

Kesinambungan risalah Islam juga dapat ditelusuri melalui sumbangannya 
yang signifikan terhadap kemajuan tamadun manusia. Sejarah mencatat bagaimana 
ajaran Islam melahirkan peradaban unggul dalam bidang sains, perubatan, 
astronomi, falsafah dan pendidikan, sekali gus membentuk tradisi keilmuan yang 
memberi kesan luas kepada dunia. Warisan ilmu ini terus dipelihara dan 
diaplikasikan dalam pelbagai konteks kontemporari sebagai bukti daya hidup 
risalah Islam sepanjang zaman. Oleh itu, risalah Nabi Muhammad SAW bukan 
sahaja kekal relevan dari sudut moral dan spiritual, malah berfungsi sebagai 
kerangka nilai yang menyokong pembinaan masyarakat madani yang seimbang, 
berdaya saing dan berteraskan kemaslahatan sejagat pada setiap zaman. 
 

KESIMPULAN 
 
Secara keseluruhannya, kajian ini merumuskan bahawa pengutusan Nabi 
Muhammad SAW sebagai Rasul terakhir membawa implikasi yang amat luas, bukan 
sahaja kepada manusia, bahkan turut meliputi golongan jin serta seluruh alam 
ciptaan Allah SWT. Sejak awal dakwah, risalah Islam telah menzahirkan sifat 
kesejagatannya yang tidak terikat kepada bangsa, suku atau wilayah tertentu. 
Seruan al-Quran yang menggunakan panggilan umum “wahai manusia”, di samping 
bukti sejarah seperti pengislaman Bilal bin Rabah pada peringkat awal dakwah, 
memperlihatkan bahawa Islam ditujukan kepada seluruh umat manusia tanpa 
diskriminasi warna kulit, keturunan atau latar budaya, sejajar dengan fitrah 
kejadian insan. 
 

Dapatan kajian ini juga menunjukkan bahawa skop risalah Nabi Muhammad 
SAW tidak terhad kepada manusia semata-mata, malah merangkumi golongan jin 
sebagaimana dinyatakan dalam Surah al-Jinn dan Surah al-Ahqaf. Peristiwa 
sekumpulan jin yang mendengar bacaan al-Quran lalu beriman menjadi bukti 
bahawa rahmat risalah Islam menjangkaui seluruh makhluk berakal. Hal ini 
mengukuhkan kefahaman bahawa tujuan penciptaan manusia dan jin untuk 
beribadah kepada Allah hanya dapat direalisasikan melalui bimbingan wahyu dan 
risalah kenabian yang dibawa oleh Rasulullah SAW. 
 

Selain itu, kajian ini menegaskan bahawa risalah Islam merupakan 
manifestasi rahmat bagi seluruh alam, sebagaimana dinyatakan dalam firman Allah 
SWT dalam Surah al-Anbiyā’ 21:107. Nilai kasih sayang, keadilan, keamanan dan 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

44 
 

toleransi bukan sekadar konsep teoritikal, tetapi dizahirkan secara praktikal melalui 
dasar dan tindakan Rasulullah SAW, antaranya dalam Piagam Madinah, Perjanjian 
Hudaibiyah, pembebasan Makkah, serta doa penuh rahmat Baginda terhadap 
penduduk Ta’if yang menyakiti dan menghina Baginda. Kesemua peristiwa ini 
menjadi saksi sejarah bahawa Rasulullah SAW merupakan teladan tertinggi dalam 
akhlak dan kepimpinan berteraskan rahmah yang merentasi sempadan agama dan 
bangsa. 
 

Dalam masa yang sama, kajian ini menegaskan bahawa risalah Islam 
memiliki jaminan kesinambungan sepanjang zaman, antaranya melalui 
pemeliharaan al-Quran oleh Allah SWT, kewujudan golongan yang sentiasa 
memperjuangkan kebenaran hingga hari kiamat, serta wasiat Rasulullah SAW agar 
umat Islam berpegang teguh kepada al-Quran dan Sunnah. Pengisytiharan 
kesempurnaan agama dalam Surah al-Ma’idah 5:3 menjadi asas kukuh bahawa 

syariat Islam kekal relevan dalam menghadapi perubahan sosial, intelektual dan 
budaya manusia dari satu generasi ke generasi seterusnya. 
 

Akhirnya, keseluruhan dalil, hujah dan fakta sejarah yang dihuraikan dalam 
kajian ini memperlihatkan bahawa risalah Nabi Muhammad SAW merupakan 
petunjuk Ilahi yang merangkumi keperluan rohani, pembinaan akhlak, pengurusan 
sosial, dimensi politik serta nilai kemanusiaan sejagat. Sebagai rahmat bagi seluruh 
alam, risalah Islam terus memancarkan sinar kedamaian, keadilan dan 
kesejahteraan yang kekal relevan hingga hari kiamat. Oleh itu, pemahaman dan 
penghayatan terhadap risalah ini wajar diperkukuh secara berterusan sebagai asas 
dalam membina masyarakat madani yang harmoni, adil dan berpaksikan nilai 
ketakwaan. 

 
RUJUKAN 

 
Abdul Aziz, N., & Rusli, R. (2023). Embracing Islamic values in governance: Reflecting 
the concept of ‘Madani’ In the Holy Qur’an. International Journal of Social Science 
and Education Research Studies, 3(7), 1304-1312.  
Abdul Hisham, S.S.S. (2023). Kerelevanan Agenda Madani. 
https://solidaritas.my/kerelevanan-agenda-madani/. Capaian pada 1/12.2025. 
Abdullah, F.T., & Ibrahim, H.I., (2024). The mercy of the Prophet (May God Bless 

Him and Grant Him Peace). Majalah ‘Ilmiah Dauriyah, 8(5), 819-846. 
Abidin, D.Z. (2012). Islam The Misunderstood Religion, Kuala Lumpur: PTS Millennia 

Sdn. Bhd. 
Abous, M., Zaghloul, S. G. G., & Ismail, S. (2025). The prophet’s treatment of non-

muslims considering the sunnah of the prophet SAW. International Journal of 
Advanced Research, 13(08), 470–479. 

Al-‘Azmi, L.K.S. (2024). Al-Wasāʾil al-Nabawiyyah min Ḵilāli Ḥ iṣ ār Fatḥ  al-Ṭ āʾif. Al-
Majalah al-‘Ilmiah Li Kuliyyah Usuluddin wa al-Dakwah bi al-Zarqaziq, 2(2), 
649-682. 

Al-Ghannoushi, Rashid. (1999). Muqarabat fi al `Ilmaniyya w’al-Mujtam` al Madani. 
London: Maghreb Center for Research and Translation. 

Al-Ghannoushi, Rashid. (2012). Al-Dimuqratiyah wa al-Huquq al- Insaan fi al-Islam. 
Doha: al-Jazeera Centre. 

Al-Mahdi Ali, M.Y. (2022). Iḍ ā’āt muqtabasah min al-manhaj al-nabawī fī al-ta‘āmul 
ma‘a al-azmāt: Ṣ ulḥ  al-Ḥ udaybiyyah namūdhaj. Omdurman Islamic University 
Journal, 17(1), 275–297.  

Al-Qardawi, Yusuf. (1977). Khasais al-Amah lil Islam, Kaherah: Maktabah Wahbah. 
Al-Qurtubi, Syamsuddin (2006). Al-Jami’ li Ahkam Al-Quran, Beirut: Al-Risalah. 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

45 
 

Al-Sayuti, Jalaluddin Muhammad Bin Ahmad & Al-Mahalli, Jalaluddin Abd Al-
Rahman  Bin Abi Bakar (t.t). Tafsir al-Jalalain, Beirut: Dar al-Maarif. 

Al-Sobuni, M.A. (2001). Al-Tafsir al-Wadhih al-Muyassar, Berut: Al-Maktab al-
Aridah. 

Al-Tabari, A.J. (1990). Tarikh al-Tabari: Tarikh al-Rusul wa al-Muluk. Beirut: 
Lebanon: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.  

Amin, M.Y. (2021). Amnesti umum Nabi Muhammad SAW pada peristiwa Fathu 
Mekkah. Journal Pemikiran Politik Islam, 4(1), 109-128.  

Asrin, Afif Anshori, Shonhaji, Mawardi Mawardi, Inrawati Imron, & Rini Setiawati. 
(2024). The ideal pattern of social integration based on the Quran (thematic 
study of verses on social integration). Al Quds, 8(3), 659–674. 

Bakar, O. (1997). Agama dan Budaya Teras Masyarakat Madani. Jurnal Usuluddin, 
5, 1–10. 

Bustamam, R., & Hardivizon, H. (2025). Implementing the values of raḥ matan li l-

‘alamīn through maqāṣ id-based exegesis to achieve social justice. Jurnal 
Ushuluddin, 33(1), 1-21.  

Che Rani, M.A.H. (2025). Ihsan pemangkin keharmonian masyarakat majmuk dalam 
membina Negara Madani. Jurnal Yadim: International Journal of Islam and 
Contemporary Affairs, 5(1), 53-72. 

Elius, M., Khan, I., & Mohd Nor, M.R. (2019). Interreligious Dialogue: An Islamic 
Approach. KATHA-The Official Journal of the Centre for Civilisational 
Dialogue, 15(1), 1–19.  

Elius, M., Khan, I., Mohd Nor, M.R., Yusoff, M.Y.Z.B.M., & Noordin, K. (2019). Islam 
as a religion of tolerance and dialogue: A critical appraisal. Journal for The 
Study of Religions and Ideologies, 18(52), 96–109. 

Fitri, K., Mukmin, S.K., & Muttaqin, A. (2025). Perspektif Politik tentang Perjanjian 
Hudaibiyah dalam Tafsir Fi Zhilal al-Qur’an. Jurnal Semiotika-Q, 5(1), 90–
110.  

Hamidi, H.F. (2024). The impact of the Treaty of Hudaybiyyah on the spread of Islam 
in the Arabian Peninsula. Integration Journal of Social Sciences and Culture, 
2(2), 245-260. 

Hasbullah, A.R. (2022). Konstruksi nilai-nilai dalam peristiwa Fathu Makkah. 
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences, 3(2), 165-180.  

Hopkinson, E.C. (2022). Prophet Muhammad, the greatest forgiveness in the history, 
the eagle flag, and the marvelous strategy for peaceful opening of 
Mecca. International Journal of Multicultural and Multireligious 
Understanding, 9(10), 150. 

Ibn Kathir, Ismail (1985), Tafsir al-Quran A\al-Adzim, Beirut: Dar Ihya al-Tutarath 
al-Arabi. 

Ibrahim, A. (2022), Membangun Negara MADANI:Visi dan Kerangka Dasar Reformasi, 
Selangor: Institut Darul Ehsan. 

Islam, Md. T. (2018). Peaceful coexistence of various religious groups in 
Islam. Journal of Islamic Thought and Civilization 8(2), 183–203. 

Ismail, R., Tobroni, & Faridi. (2024). Mengintegrasikan konsep rahmatan lil ‘alamin 
dalam kurikulum pendidikan Islam dengan pendekatan holistik. Al-Muaddib 
Jurnal Kajian Ilmu Kependidikan, 6(1), 489–499. 

Khosiin, K., Tobronib, & Khozin. (2023). The rahmatan lil 'alamin paradigm as an 
approach to Islamic education in Muhammadiyah institutions. PROGRESIVA: 
Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, 12(1), 133-146. 

Malik, M. M. (2024). Mercy (rahmah) as the prelude to Islam.  Journal of Philosophy 
and Religion, 25(1), 45-61. 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

46 
 

Manik, R.H., Dzaki, F.M., Azzahra, A., Yudistira, J.P., Wismanto, W., & Mayasari, F. 
(2024). Peran ijtihad dalam menjawab tantangan hukum Islam di era 
modern. Jurnal Kajian Dan Penelitian Umum, 2(6), 118–126.  

Muksin, A. (2022). Menuju harmoni dalam keragaman perspektif al-
Qur’an. Rausyan Fikr: Jurnal Studi Ilmu Ushuluddin Dan Filsafat, 18(2), 245–
269. 

Nasir, K., Zaman, R.K., & Ahmad, K. (2024). Gagasan Malaysia Madani: Analisis 
korelasi enam nilai teras ketamadunan daripada kisah nabi Sulayman (As) 
dalam surah al-Naml. Al-Bayan Journal of Quran and Hadith Studies, 22(2), 
291–317. 

Prasetyo, M.D., Nada, M.C.R.P., & Abdillah, M. (2024). Fleksibilitas syariat Islam 
dalam modernisasi zaman. Ikhlas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, 1(4), 181–
188. 

Rasip, Z.M. (2025), Dakwah dan Mualaf di Sabah: Cabaran, Kejayan, dan Senergi 
 Dakwah, Kota Kinabalu: Fakulti Pengajian Islam UMS. 

Rasip, Z.M., Ramlee, Y., & Ramli, I. (2025), Ciri-Ciri Murni Agama Islam Yang Suci: 
Asas Pembangunan Madani Membentuk Masyarakat Harmoni, Kota Kinabalu: 
Fakulti Pengajian Islam UMS. 

Razak, Y. (2003). Hak-hak Asasi Manusia: Perspektif al-Qur’an. (2003). Refleksi: 
Jurnal Kajian Agama Dan Filsafat, 5(1), 19-30.   

Rizki, M., Tarmizi, A., Zakiah, F., Basri, M., & Lubis, Z. (2024). Pendidikan 
multikultural dalam perspektif hadis. Jurnal Penelitian Tarbawi: Pendidikan 
Islam Dan Isu-Isu Sosial, 9(2), 179–189. 

Rusnita, A.N., Hasibuan, R.S., Simanjuntak, E. S. F., Tarigan, P.J.B., Pinem, O.V., 
Sinambela, S.K., & Hadiningrum, S. (2025). Relevansi hukum Islam dalam 
menghadapi tantangan zaman modern. Journal of Health Education Law 
Information and Humanities, 2(1), 227–231.  

Sahoha, I. & Sattar, Y. (2016). The idea of peace and conflict resolution in Islam. 
Kasetsart Journal of Social Sciences, 37(3), 333-344. 

Sajadi, D. (2022). Kritik Islam terhadap paham pluralisme dan civil society. Tahdzib 
al-Akhlaq Jurnal Pendidikan Islam, 5(1), 107–123. 

Qutb, S. (1983), Fi Zilal al-Quran, Berut: Dar al-Syuruk. 
Shuhairimi, A., Noor, S., Tungku Salha, T.A., Nurul, N.R., Siti, N.A.B., Adi, A.A., 

Abdul, J.R., (2023), Masyarakat Madani di Malaysia: Satu Penelitian, 
Prosiding Seminar Antarabangsa Susastera, Bahasa, Budaya Dan Nusantara 
(pp. 239-249). Thailand: Thaksin University, Songkhla.  

Wahyudiyanto, D. (2022). Strategi negosiasi pada Perjanjian Hudaibiyah dalam 
perspektif analisis pentad. Inteleksia: Jurnal Pengembangan Ilmu 
Dakwah, 4(1), 157–178. 

Yusuf, T.O., & Ahmad, A.O. (2022). Rudimental principles of interaction in the holy 
qur’an: surah al-hujraat as case study. El Harakah, 24(1), 41–57. 


