Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

ISLAM RAHMATAN LIL ‘ALAMIN SEBAGAI KERANGKA KONSEPTUAL
DALAM PEMBANGUNAN MASYARAKAT MADANI

[ISLAM AS RAHMATAN LIL ‘ALAMIN AS A CONCEPTUAL FRAMEWORK
FOR THE DEVELOPMENT OF A MADANI (CIVIL) SOCIETY]

Zaifuddin Md Rasip!, Maslikhah?, Hajar Opir3

1Universiti Malaysia Sabah, Kota Kinabalu, zaifuddin@ums.edu.my
2Universitas Islam Negeri Salatiga, Jawa Tengah, maslikhah@uinsalatiga.ac.id
3Universiti Teknologi Mara, Kuala Lumpur, hajar_opir@uitm.edu.my

DOI: https://doi.org/10.51200/kitab.v2i2.7171
ABSTRAK

Artikel ini menganalisis konsep Islam Rahmatan lil ‘Alamin sebagai suatu kerangka
konseptual dalam pembangunan masyarakat madani yang berteraskan
kesejahteraan, keterangkuman dan nilai peradaban. Prinsip rahmat yang menjadi
inti risalah Nabi Muhammad SAW dihuraikan sebagai asas normatif yang
merangkumi dimensi akidah, syariah, akhlak, kemanusiaan dan hubungan sosial,
sekali gus menafikan tanggapan yang mengaitkan Islam dengan ekstremisme atau
kekerasan. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif berasaskan analisis
dokumen terhadap sumber primer, iaitu al-Quran dan al-Hadis, serta karya sarjana
klasik dan kontemporari yang berkaitan. Hasil analisis menunjukkan bahawa
konsep rahmah menekankan nilai keadilan, keseimbangan, toleransi,
penghormatan terhadap hak asasi manusia dan kesejahteraan sejagat tanpa
mengira perbezaan agama, etnik dan budaya. Nilai-nilai ini membentuk asas penting
bagi pembinaan masyarakat madani, khususnya dalam konteks negara majmuk
seperti Malaysia, melalui penerapan prinsip wasatiyyah, pengukuhan dialog antara
agama dan usaha memperkasa kesejahteraan sosial. Kajian ini merumuskan
bahawa Rahmatan lil ‘Alamin bukan sekadar wacana teologi, tetapi suatu kerangka
pembangunan yang komprehensif yang boleh membimbing perumusan dasar awam,
sistem pendidikan, tadbir urus pentadbiran serta hubungan antara komuniti. Oleh
itu, penghayatan terhadap konsep ini wajar diperkukuh melalui pendidikan nilai,
pengukuhan institusi keagamaan dan pendekatan dakwah yang berteraskan
hikmah, agar Islam difahami dan dihayati sebagai agama yang membawa
keamanan, belas kasih dan kemajuan kepada seluruh manusia.

Kata Kunci: Rahmatan li ‘Alamin, Magasid Syariah, Keadilan, Toleransi, Masyarakat
Madani

ABSTRACT

This article examines the concept of Islam as Rahmatan lil ‘Alamin as a conceptual
framework for the development of a madani (civil) society grounded in well-being,
inclusivity, and civilizational values. The principle of mercy that lies at the heart of the
Prophetic mission of Muhammad (SAW) is analysed as a normative foundation
encompassing the dimensions of creed (aqidah), Islamic law (shariah), ethics (akhlaq),
humanity, and social relations, thereby refuting misconceptions that associate Islam
with extremism or violence. This study adopts a qualitative approach based on
document analysis of primary sources, namely the Qur’an and Hadith, as well as
classical and contemporary scholarly works relevant to the theme. The findings
indicate that the concept of rahmah emphasises justice, balance, tolerance, respect for

29



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

human rights, and universal well-being, regardless of religious, ethnic, or cultural
differences. These values constitute an essential foundation for the formation of a
madani society, particularly within a pluralistic context such as Malaysia, through the
application of the principle of wasatiyyah (moderation), the strengthening of
interreligious dialogue, and efforts to enhance social well-being. The study concludes
that Rahmatan lil ‘Alamin is not merely a theological discourse, but a comprehensive
development framework capable of guiding public policy, educational systems,
administrative governance, and inter-communal relations. Therefore, internalising this
concept should be reinforced through values-based education, the strengthening of
religious institutions, and a wisdom-oriented (hikmah) approach to da‘wah, so that
Islam is understood and embraced as a religion that brings peace, compassion, and
progress to all humanity.

Keywords: Rahmatan lil ‘Alamin, Maqgasid al-Shariah, Justice, Tolerance, Civil Society
PENGENALAN

Pengutusan Nabi Muhammad SAW sebagai rasul terakhir menandakan kemuncak
kepada misi kenabian dalam sejarah manusia, iaitu membawa manusia kembali
kepada tauhid serta membimbing mereka ke arah kehidupan yang adil dan
seimbang. Risalah yang disampaikan Baginda bukan sekadar melengkapkan ajaran
para nabi terdahulu, malah mengandungi prinsip-prinsip menyeluruh yang
berpaksikan rahmat, kasih sayang dan keadilan sejagat. Al-Qur’an menegaskan
bahawa kehadiran Baginda merupakan rahmat untuk seluruh alam, suatu gagasan
rahmatan lil ‘alamin yang menembusi sempadan etnik, budaya dan wilayah
(Bustamam & Hardivizon, 2025). Prinsip inilah yang menjadi landasan utama dalam
membentuk masyarakat yang menjunjung kemuliaan akhlak dan kesejahteraan
bersama (Elius et al., 2019).

Keistimewaan Rasulullah SAW sebagai pemimpin tidak terhad kepada
peranannya menyampaikan wahyu, bahkan terserlah melalui keupayaan Baginda
menterjemahkan ajaran tersebut dalam realiti kehidupan. Setiap tindakan dan
keputusan Baginda dalam urusan sosial, pentadbiran dan pengendalian konflik
mencerminkan ketinggian nilai moral serta kebijaksanaan etika (Abdul Aziz & Rusli,
2023). Pengalaman mengurus masyarakat berbilang latar di Madinah
memperlihatkan bagaimana ajaran Islam mampu menjadi asas kepada pembinaan
komuniti yang aman, terbuka dan saling menghormati (Asrin et al., 2024). Dalam
konteks ini, peribadi Rasulullah SAW tampil sebagai model peradaban yang
mengharmonikan tuntutan kerohanian dengan keperluan kemasyarakatan dan
kemanusiaan.

Risalah Nabi Muhammad SAW juga membawa gagasan besar tentang
bagaimana sesebuah masyarakat wajar dibangunkan. Islam menekankan bahawa
keutuhan sosial hanya dapat dicapai melalui pemeliharaan prinsip keadilan,
kesaksamaan, toleransi dan kesejahteraan sosial sebagai teras struktur masyarakat
(Muksin, 2022). Baginda mengajarkan bahawa kemakmuran tidak diukur semata-
mata melalui kemajuan material, tetapi melalui jaminan hak dan maruah setiap
insan tanpa mengira asal keturunan, kedudukan atau latar sosial. Pendekatan ini
melahirkan kerangka sosial yang menolak kezaliman serta mengangkat nilai
kemuliaan manusia sebagai asas peradaban (Razak, 2003).

30



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Selain itu, sifat kesejagatan Islam menjadikan ajaran Nabi Muhammad SAW
sentiasa relevan dalam pelbagai konteks sejarah dan peradaban. Islam tidak
dibatasi oleh identiti Arab semata-mata, sebaliknya tampil sebagai agama yang
bersifat global dan merentas zaman. Keseluruhan sistem ajaran yang merangkumi
aspek akidah, ibadah, muamalat, akhlak dan siyasah membuktikan keluasan dan
kesyumulan syariah dalam membimbing pembinaan tamadun yang adil serta
berteraskan nilai kemanusiaan (Rasip, 2025). Keanjalan inilah yang memungkinkan
prinsip Islam terus diaplikasikan dalam realiti dunia moden yang semakin kompleks
dan mencabar.

Secara tuntas, risalah Nabi Muhammad SAW dapat difahami sebagai suatu
projek peradaban yang komprehensif, bukan sekadar usaha pembetulan akidah
individu. Konsep rahmatan lil ‘alamin yang menjadi teras ajaran Baginda
menyediakan asas konseptual bagi pembentukan masyarakat madani yang
progresif, harmoni dan berpaksikan nilai kemanusiaan sejagat (Che Rani, 2025).
Justeru, penghayatan terhadap prinsip ini amat signifikan dalam konteks semasa,
khususnya dalam memperkukuh perpaduan, merealisasikan maqasid syariah, serta
membina masyarakat global yang adil dan sejahtera.

OBJEKTIF KAJIAN

Kajian ini dilaksanakan untuk mencapai tiga matlamat utama berikut:

1. Menganalisis konsep Rahmatan lil ‘Alamin dengan meneliti dalil-dalil al-
Quran dan hadis yang memperincikan dimensi kerahmatan dalam risalah
Nabi Muhammad SAW sebagai teras ajaran Islam.

2. Menghuraikan sifat kesejagatan dakwah Rasulullah SAW, khususnya
penyampaian risalah kepada manusia, jin dan seluruh makhluk, sebagai
asas kepada pembentukan peradaban yang bersifat inklusif dan menyeluruh.

3. Menilai sumbangan risalah kenabian terhadap pembinaan masyarakat
madani, melalui penelitian terhadap pengaruh ajaran Baginda dalam
membentuk nilai keadilan, toleransi dan kesejahteraan sosial dalam struktur
masyarakat.

METODOLOGI KAJIAN

Kajian ini menerapkan pendekatan kualitatif dengan menggunakan reka bentuk
penyelidikan kepustakaan bagi menelusuri secara kritis konsep rahmatan lil ‘alamin
serta hubungannya dengan pembentukan masyarakat madani. Sumber rujukan
utama merangkumi al-Quran dan hadis sebagai teks teras, di samping karya tafsir
klasik dan kontemporari, penulisan sirah Nabawiyyah, serta buku dan artikel
akademik yang berkaitan secara langsung dengan fokus kajian. Dalam menganalisis
data, teknik analisis tematik digunakan untuk mengenal pasti corak, prinsip dan
dimensi rahmat yang terkandung dalam risalah Rasulullah SAW, merangkumi
aspek spiritual, sosial dan kemanusiaan. Pemilihan sumber dibuat secara bertujuan
dengan mengambil kira tahap kesahihan, autoriti ilmiah serta kesesuaiannya
dengan objektif kajian yang telah digariskan. Pendekatan ini membolehkan
penyelidik membina suatu sintesis yang menyeluruh, dengan menggabungkan dalil
naqli dan dapatan ilmiah, bagi menjelaskan makna serta implikasi universal risalah
Nabi Muhammad SAW terhadap pembinaan masyarakat dalam realiti dunia moden.

31



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

SOROTAN LITERATUR

Perbincangan tentang pembinaan masyarakat madani dalam kerangka rahmatan lil
‘alamin menuntut pemahaman yang jelas terhadap asas nilai yang mendasarinya.
Dalam konteks Malaysia, gagasan Malaysia Madani yang diperkenalkan oleh
Perdana Menteri Dato’ Seri Anwar Ibrahim menampilkan enam tonggak utama, iaitu
Kemampanan, Hormat, Keyakinan, Ihsan, Kesejahteraan dan Daya Cipta. Keenam-
enam teras ini dirumuskan bagi membentuk masyarakat berperadaban melalui
keseimbangan kehidupan, pemupukan adab, pemulihan kepercayaan, keprihatinan
sosial, kesejahteraan menyeluruh serta inovasi yang bertanggungjawab. Kerangka
tersebut berfungsi sebagai landasan reformasi negara yang menekankan
pembangunan insan, pengukuhan dimensi kerohanian dan kemajuan nasional yang
beretika (Ibrahim, 2022).

Dari perspektif Islam, idea masyarakat madani tidak dapat dipisahkan
daripada konsep rahmatan lil ‘alamin yang membawa visi kemanusiaan berteraskan
keadilan, ihsan, kasih sayang dan tanggungjawab sosial. Nilai ta‘aruf, ta‘awun dan
tanasuh menjadi mekanisme asas dalam mengurus kepelbagaian masyarakat serta
memperkukuh keharmonian dalam negara majmuk seperti Malaysia. Menurut
Rasip, Ramlee & Ramli (2025), Islam menyediakan kerangka moral dan sosial yang
bersifat inklusif bagi memperteguh perpaduan nasional, mengekang kecenderungan
ekstremisme dan membina kesejahteraan berasaskan keadilan sejagat. Prinsip
rahmat ini bukan sahaja mengatur hubungan sesama manusia, malah merangkumi
hubungan manusia dengan alam, sejajar dengan amanah kekhalifahan dalam
memelihara kelestarian ciptaan Allah SWT.

Pemaknaan konsep madani yang bersumber daripada wacana al-Quran turut
memerlukan penjelasan yang tepat agar pelaksanaannya tidak tersasar daripada
roh pembangunan masyarakat sejahtera yang diasaskan Rasulullah SAW. Justeru,
dasar Malaysia Madani perlu diterjemahkan dalam bentuk tindakan kolektif yang
melibatkan rakyat dan pemerintah, bukan sekadar menjadi slogan politik.
Keperluan keseimbangan antara dimensi fizikal dan spiritual ini seiring dengan
pandangan sarjana psikologi seperti Maslow, Frankl, Zohar dan Marshall yang
menekankan hubungan antara jasad, spiritual dan kejayaan hidup, walaupun
spiritual sering dipisahkan daripada agama dalam kerangka mereka (Suriani Sudi,
2017).

Dalam wacana peradaban, konsep Madani turut difahami sebagai usaha
membentuk masyarakat berbudaya tinggi melalui pengukuhan institusi
kekeluargaan, sistem pendidikan dan pembinaan sosial yang terarah. Bakar (1997)
menegaskan bahawa pemikir Islam klasik seperti al-Farabi, Ibn Miskawayh dan Ibn
Khaldun telah membangunkan perbahasan teoritikal yang mendalam tentang
masyarakat Madani, khususnya dalam aspek pembinaan akhlak, pengurusan
masyarakat dan pembangunan tamadun. Huraian mereka menampilkan kerangka
yang lebih tersusun berbanding gambaran awal tentang masyarakat ideal, kerana
menekankan pembentukan insan, keadilan sosial dan kesejahteraan kolektif
sebagai asas kemajuan dan keharmonian peradaban.

Wacana ini terus diperkaya oleh pemikir Islam kontemporari seperti Rashid
al-Ghannoushi melalui gagasan dawlah madaniyyah, iaitu konsep negara sivil yang
berteraskan karamah insaniyyah atau kemuliaan manusia (al-Ghannoushi, 1999).
Beliau seterusnya menegaskan bahawa pembinaan negara Madani perlu dipandu
oleh prinsip maqasid al-Shariah, dengan penekanan khusus terhadap kebebasan (al-

32



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

hurriyah) dan hak asasi manusia (huqiq al-insan) (al-Ghannoushi, 2012).
Pendekatan ini mengembangkan makna negara Madani daripada sekadar kerangka
autoritatif kepada suatu model governans yang inklusif, berteraskan nilai
kemanusiaan dan meraikan kepelbagaian agama.

Konsep rahmatan lil ‘alamin juga berfungsi sebagai mekanisme kawalan sosial
melalui pengukuhan nilai akhlak dalam masyarakat. Shuhairimi et al. (2023)
menegaskan bahawa kemerosotan nilai dalam masyarakat moden telah
menyuburkan budaya hedonisme dan materialisme sehingga melemahkan struktur
moral. Dalam menghadapi realiti ini, pengembalian kepada nilai sejagat al-Quran
dilihat sebagai asas penting bagi memperkukuh perpaduan, menegakkan keadilan
dan menjamin kemaslahatan sosial. Oleh itu, kejayaan Malaysia Madani amat
bergantung pada sejauh mana prinsip-prinsip ini difahami dan dihayati oleh seluruh
pemegang taruh agar ia tidak sekadar kekal sebagai wacana retorik, tetapi benar-
benar menjadi kerangka pembangunan negara yang berasaskan rahmat.

Menurut laman web Malaysia Madani (2023), gagasan ini diperkenalkan
sebagai suatu pendekatan pentadbiran yang lebih berorientasikan kemanusiaan,
bersifat inklusif serta menghormati kepelbagaian budaya dan agama. Ia merupakan
kesinambungan usaha pembinaan masyarakat madani sejak era 1990-1997, di
samping dipengaruhi oleh wacana madani di Indonesia yang menekankan kemajuan
tamadun Melayu-Islam. Pendekatan Malaysia Madani menggabungkan kearifan
tempatan, tradisi keilmuan dan dialog peradaban sebagai asas pembinaan identiti
nasional. Keserasian antara nilai Islam dan dasar negara ini memperlihatkan
bagaimana prinsip rahmat dapat disepadukan dalam pembangunan masyarakat
majmuk (Che Rani, 2025).

Namun demikian, realisasi gagasan Malaysia Madani berhadapan dengan
pelbagai cabaran praktikal. Masalah rasuah, kemerosotan integriti, kemiskinan
bandar dan luar bandar, serta kelemahan tatakelola terus menjadi penghalang
utama kepada pembinaan negara berperadaban. Bagi menangani isu-isu ini, inisiatif
Malaysia Madani digerakkan untuk memperkukuh tadbir urus, meningkatkan
ketelusan dan merapatkan jurang sosial melalui pendekatan Kerajaan Perpaduan
(Abdul Aziz & Rusli, 2023). Pada masa yang sama, konsep Madani perlu dihayati
secara menyeluruh agar nilai rahmat benar-benar terpancar dalam peningkatan
kualiti hidup rakyat dan pembangunan ekonomi negara. Cabaran lain termasuk
keperluan menangani fenomena Islamofobia sebagaimana dibincangkan dalam
Forum Antarabangsa Pendekatan Madani Mendepani Cabaran Islamofobia (Siti
Sarah Sofea Abdul Hisham, 2023). Secara keseluruhan, pembinaan masyarakat
madani menuntut komitmen berterusan semua pihak agar nilai rahmatan lil ‘alamin
dapat direalisasikan secara nyata dalam konteks kenegaraan Malaysia.

DAPATAN KAJIAN

Risalah Nabi Muhammad SAW sebagai Manifestasi Rahmatan Lil ‘Alamin

Islam tampil sebagai agama yang bersifat syumul dan membawa misi kesejagatan
yang merangkumi seluruh dimensi kehidupan manusia. Risalah yang dibawa bukan
sahaja mengatur hubungan hamba dengan Penciptanya, bahkan membimbing
interaksi sesama manusia serta tanggungjawab terhadap alam sekitar. Teras ajaran
ini terjelma melalui konsep rahmatan lil ‘alamin, yang membentuk kerangka nilai
bagi melahirkan masyarakat inklusif, terbuka dan menghormati kepelbagaian, serta
mengangkat martabat setiap makhluk sebagai ciptaan Allah SWT (Khosiin,
Tobronib, & Khozin, 2023). Sifat universal ini memperlihatkan bahawa ajaran Islam

33



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

sentiasa relevan merentas zaman, kerana keupayaannya menyesuaikan diri dengan
perubahan sosial dan realiti semasa tanpa mengabaikan prinsip asas keadilan,
keseimbangan dan kesejahteraan yang menjadi inti pati syariat (al-Qardawi, 1977).

Hakikat bahawa Islam membawa rahmat sejagat ditegaskan secara jelas
dalam al-Quran melalui firman Allah SWT:

Erdall 25 ¥ S s
“Dan tidaklah Kami mengutus engkau (wahai Muhammad) melainkan untuk menjadi

rahmat bagi sekalian alam.”
(Surah al-Anbiya’, 21:107)

Ayat ini menegaskan bahawa kerasulan Nabi Muhammad SAW tidak terbatas
kepada kelompok tertentu, sebaliknya meliputi manusia, makhluk selain manusia
serta keseluruhan sistem kehidupan di bumi. Menurut tafsiran Ibn Kathir (1985),
penerimaan terhadap risalah ini membawa kebahagiaan di dunia dan akhirat,
manakala penolakan terhadapnya hanya mengundang kerugian kepada diri sendiri.
Kefahaman ini memperkukuh gambaran bahawa rahmat yang dibawa Rasulullah
SAW merupakan asas kepada kesejahteraan menyeluruh yang merangkumi seluruh
ciptaan.

Dimensi rahmat tersebut turut ditegaskan dalam sabda Rasulullah SAW:

HRTS oA le]
“Sesungguhnya aku adalah rahmat yang dihadiahkan.”
Riwayat Abu Daud (3044)

Hadis ini menggambarkan bahawa keseluruhan ajaran dan misi kenabian Baginda
berpaksikan nilai rahmah yang memberi manfaat kepada manusia dalam pelbagai
aspek kehidupan. Rahmat yang dibawa Rasulullah SAW tidak terhad kepada
pembinaan rohani semata-mata, bahkan merangkumi sistem sosial, ekonomi,
pendidikan, politik dan pentadbiran yang berteraskan keadilan serta kemaslahatan
bersama (Rasip, Ramlee & Ramli, 2025). Melalui manhaj yang menyeluruh ini, Islam
menyediakan panduan praktikal bagi membina masyarakat yang berdisiplin,
beramanah dan menjunjung nilai keadilan sebagai asas peradaban (Abdul Aziz &
Rusli, 2023).

Oleh yang demikian, konsep rahmatan lil ‘alamin wajar difahami bukan
sekadar sebagai doktrin teologi, tetapi sebagai asas komprehensif bagi perancangan
dan pembangunan masyarakat. Prinsip ini menggariskan arah pembentukan
komuniti yang harmoni, progresif dan seimbang, dengan menekankan kesepaduan
antara tuntutan spiritual dan keperluan kemasyarakatan. Dalam konteks inilah,
Islam muncul sebagai agama yang bukan sahaja membawa petunjuk keimanan,
tetapi juga menawarkan kerangka peradaban yang mampu menjamin kesejahteraan
sejagat.

Risalah untuk Seluruh Manusia dan Jin

Risalah Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW bersifat menyeluruh dan
merentasi batas bangsa, budaya serta geografi. Sejak awal dakwah, contohnya
dalam surah al-Hujurat, 49:13, al-Quran menyeru manusia dengan panggilan

umum Ul &l &  bermaksud “wahai manusia”, bagi menegaskan bahawa Islam
bukan hanya untuk bangsa Arab, tetapi untuk seluruh manusia tanpa mengira latar

34



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

keturunan. Seruan ini mengukuhkan asas persaudaraan manusia dan pembinaan
masyarakat berteraskan nilai kemanusiaan sejagat, selaras dengan tujuan syariah
yang menekankan keadilan dan kesejahteraan universal (Elius, Khan, & Mohd Nor,
2019).

Ayat tersebut turut menegaskan bahawa manusia diciptakan berbangsa-
bangsa dan bersuku-suku untuk saling mengenali, bukan saling merendahkan.
Para mufassir seperti al-Sobuni (2001) menjelaskan bahawa ketakwaan adalah satu-
satunya asas kemuliaan di sisi Allah SWT, sekali gus menolak segala bentuk
keangkuhan berasaskan keturunan atau warna kulit. Penafsiran kontemporari
seperti Sajadi (2022) memperkukuh kefahaman ini dengan menyatakan bahawa
kepelbagaian manusia adalah ruang membina persefahaman dan mengelakkan
perpecahan, menjadikan nilai inklusiviti sebagai teras sistem sosial Islam. Hak
kesamarataan ini ditegaskan dalam hadis Baginda SAW:

@ %

2y édf&MYj@M\&dﬂMYY\A}-\jéf\]?ggbj}/ég/dl.}“wu‘
Lg}:zﬁb Y‘ j?*\ J}J)Aﬂ\ Y) J}M?é&

“Wahai manusia, tiada kelebihan bagi Arab atas non-Arab, dan tiada kelebihan bagi

non-Arab atas Arab; tiada kelebihan kulit putih atas kulit hitam, dan tiada kelebihan
kulit hitam atas kulit putih, kecuali dengan takwa”.

_o

'h\

AN
AN

Riwayat Ahmad (23489)

Tambah lagi al-Quran juga menegaskan sifat kerasulan yang bersifat sejagat.
Firman Allah SWT:

Osalag ¥ o0 52T 505 1,55 et 80 BV Sl ug
“Dan tidaklah Kami mengutus engkau melainkan kepada seluruh umat manusia,
sebagai pemberi berita gembira dan pemberi peringatan, tetapi kebanyakan manusia
tidak mengetahi”.
(Surah Saba’ 34: 28)

Ayat ini mengesahkan bahawa sejak dari awal lagi dakwah Rasulullah SAW bersifat
global, yang menunjukkan misi dakwah mencakupi semua bangsa tanpa mengira
warna kulit dan keturunan (Qutb, 1989). Fakta sejarah seperti keislaman Bilal bin
Rabah memperlihatkan sifat inklusif dakwah sejak awal lagi.

Selain untuk manusia, nabi Muhammad juga turut diutuskan kepada jin,
sebagaimana firman Allah SWT:

O3 Y oyl 4 Sl g
“Tidak Aku ciptakan jin dan manusia melainkan untuk mengabdikan diri kepada-Ku”
(Surah al-Zariyat 51:56)

Menurut al-Qurtubi (2006), manusia dan jin sama-sama dipertanggungjawabkan
untuk mentauhidkan Allah. Peristiwa pengislaman sekumpulan jin selepas
mendengar bacaan al-Quran di Nakhlah, sebagaimana dirakam dalam Surah al-Jin
72:1-2 dan Surah al-Ahqaf 46:29-30, membuktikan keluasan rahmat dakwah ini.

Sebagai risalah yang membentuk pengabdian hakiki, Islam mengajar tunduk
sepenuhnya kepada Allah SWT dan menjauhkan diri daripada hawa nafsu yang
merosakkan akhlak (Ismail, Tobroni, & Faridi, 2024). Pengabdian ini melahirkan

35



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

masyarakat yang berakhlak mulia, berintegriti dan bertanggungjawab terhadap
kesejahteraan bersama. Para mufassir seperti al-Sobuni (2001), menjelaskan
bahawa jin yang beriman itu kembali kepada kaum mereka sebagai pemberi
peringatan. Hadis sahih Muslim turut meriwayatkan pertemuan Nabi SAW dengan
sekumpulan jin yang meminta diajar tentang agama:

ST 2l ST das L1 1 i3
“Telah datang kepadaku utusan daripada golongan jin. Lalu aku pergi bersama
mereka, dan aku membacakan al-Quran kepada mereka.”
Riwayat Muslim (450)

Semua peristiwa ini menunjukkan bahawa risalah Nabi Muhammad SAW
bersifat menyeluruh dan mencakupi seluruh makhluk. Ia mengajak kepada
ketakwaan, keadilan dan pengabdian kepada Allah SWT. Prinsip universal ini
menjadi asas penting dalam pembentukan masyarakat madani yang menghormati
kepelbagaian, memelihara hak semua pihak dan menjamin kesejahteraan bersama
(Elius, Khan, & Mohd Nor, 2019). Dengan itu, rahmatan lil ‘alamin bukan sahaja
membimbing manusia, tetapi juga jin ke arah kebahagiaan dunia dan keselamatan
akhirat (Muksin, 2022).

Risalah Untuk Seluruh Alam

Keistimewaan mendasar risalah Islam terletak pada sifatnya yang bersifat global dan
tidak terikat kepada batas geografi, etnik atau rentang masa tertentu (Bustamam &
Hardivizon, 2025). Walaupun dakwah Rasulullah SAW bermula di Mekah dan
Madinah, al-Quran menegaskan bahawa misi kerasulan Baginda ditujukan kepada
seluruh makhluk dan membawa rahmat kepada semua ciptaan tanpa pengecualian
(Ismail, Tobroni, & Faridi, 2024). Hakikat kesejagatan ini dinyatakan secara jelas
melalui firman Allah SWT:

Osalag ¥ o8 52T 505 1,55 et 80 BV Al ug
“Dan tidaklah Kami mengutus engkau melainkan kepada seluruh umat manusia,
sebagai pemberi berita gembira dan pemberi peringatan, tetapi kebanyakan manusia

tidak mengetahui.”
(Surah Saba’, 34:28)

Ayat ini menegaskan bahawa Rasulullah SAW diutus bukan untuk komuniti
tertentu semata-mata, sebaliknya sebagai pembawa khabar gembira dan peringatan
kepada seluruh umat manusia. Penegasan yang sama turut diulang dalam beberapa
ayat lain, antaranya Surah al-Furqan (21:1) dan Surah al-Anbiya’ (21:107), yang
mengukuhkan kefahaman bahawa risalah Nabi Muhammad SAW bersifat
menyeluruh dan merangkumi seluruh alam. Keseluruhan ayat ini menggambarkan
bahawa kerasulan Baginda merupakan suatu nikmat agung yang membawa
kesejahteraan menyeluruh kepada semua ciptaan (Rasip, Ramlee & Ramli, 2025).

Dimensi rahmat ini bukan sahaja terzahir melalui wahyu, bahkan jelas
terpancar dalam sunnah dan sikap praktikal Rasulullah SAW. Apabila Baginda
diminta agar mendoakan kebinasaan terhadap musuh-musuhnya, Baginda
menolak permintaan tersebut dengan menegaskan:

36



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

2o s e b gt s g
Dy S Ly LW R Gl

“Sesungguhnya aku tidak diutus sebagai pelaknat, tetapi aku diutus sebagai
pembawa rahmat.”

Riwayat Muslim (2599)
Hadis ini memperlihatkan bahawa misi kenabian Rasulullah SAW sejak awal dibina
atas prinsip rahmat, bukan kebencian atau pembalasan. Pendekatan ini
menegaskan bahawa dakwah Islam mengutamakan kasih sayang, hikmah dan
kemaslahatan, meskipun berhadapan dengan penentangan dan permusuhan.

Rahmat yang dibawa oleh Rasulullah SAW juga tidak terbatas kepada aspek
spiritual semata-mata, tetapi merangkumi dimensi akhlak, sosial dan kemanusiaan
dalam hubungan sesama makhluk. Prinsip rahmat Islam melangkaui batas
komuniti Muslim, kerana ia turut meliputi seluruh makhluk di muka bumi. Atas
asas ini, pembinaan masyarakat madani menuntut penghayatan terhadap nilai
keadilan, pembelaan golongan rentan, penghormatan terhadap hak semua makhluk
serta pemeliharaan kelestarian alam sekitar. Kerangka rahmat yang digariskan oleh
Rasulullah SAW dengan demikian bukan sahaja membentuk individu berakhlak
mulia, malah melahirkan sistem sosial yang harmoni dan seimbang, sejajar dengan
tuntutan magasid syariah (Bustamam & Hardivizon, 2025).

Sehubungan itu, sifat kesejagatan risalah Islam menegaskan bahawa konsep
rahmatan lil ‘alamin bukan sekadar wacana normatif, tetapi suatu prinsip
operasional yang membimbing pembinaan peradaban dan pengurusan kehidupan
bermasyarakat. Kerangka ini menyediakan asas yang kukuh bagi pembentukan
masyarakat madani yang menekankan kesejahteraan bersama serta keharmonian
antara manusia, alam dan nilai ketuhanan. Bagi memahami bagaimana prinsip ini
diterjemahkan dalam realiti, sirah dan amalan Rasulullah SAW memperlihatkan
pelbagai peristiwa yang mencerminkan aplikasi rahmat dalam situasi kehidupan
yang sebenar.

i. Peristiwa Ta’if

Antara peristiwa paling menonjol yang menggambarkan penghayatan konsep
rahmatan lil ‘alamin dalam praktik ialah peristiwa Ta'’if, yang memperlihatkan
keluasan rahmat Nabi Muhammad SAW ketika berhadapan dengan penolakan dan
kekerasan manusia (Abous, Zaghloul, & Ismail, 2025). Episod ini berlaku selepas
kewafatan Khadijah RA dan Abu Talib, dua tokoh yang menjadi sandaran emosi
serta perlindungan sosial kepada Baginda. Ketiadaan mereka menyebabkan tekanan
Quraisy semakin memuncak sehingga keselamatan Rasulullah SAW di Makkah
berada dalam keadaan genting (Al-‘Azmi, 2024). Dalam suasana penuh ujian ini,
Baginda memilih untuk mencari ruang baharu bagi meneruskan dakwah dengan
menuju ke Ta’if bersama Zaid bin Harithah, mengharapkan sokongan Bani Thaqif
terhadap seruan tauhid.

Di Ta’if, Rasulullah SAW menyampaikan dakwah dengan pendekatan hikmah
dan adab yang tinggi. Baginda menemui para pemimpin serta mengetuk pintu-pintu
penduduk, mengajak mereka kepada agama yang membebaskan manusia daripada
penyembahan berhala dan membawa keamanan sejagat (Abdullah & Ibrahim, 2024).
Namun, respons yang diterima amat menyakitkan. Dakwah Baginda bukan sahaja
ditolak, malah disambut dengan ejekan dan kekerasan apabila golongan muda
dihasut untuk melontar batu sehingga Baginda cedera dan berlumuran darah.
Episod ini tercatat sebagai antara detik paling perit dalam perjalanan dakwah
Rasulullah SAW.

37



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Dalam keadaan lemah dan terluka, Jibril AS datang bersama malaikat
penjaga gunung dengan tawaran untuk menghimpit penduduk Ta’if sebagai balasan
atas perlakuan mereka. Namun Rasulullah SAW menolak cadangan tersebut
(Abous, Zaghloul, & Ismail, 2025) dan sebaliknya memanjatkan doa penuh harapan:

L?.;:i;yéj.i';.’g‘gcéi&jﬁ\jﬁﬁéfﬁ&gﬂﬁ;&fﬁ\’@ij}ﬁy
“Sebaliknya, aku berharap agar Allah mengeluarkan daripada sulbi mereka
keturunan yang menyembah Allah semata-mata dan tidak menyekutukan-Nya

dengan sesuatu pun.”
Riwayat al-Bukhari (3231) dan Muslim (1795)

Doa ini mencerminkan kemuncak rahmat Rasulullah SAW yang
mendahulukan hidayah berbanding pembalasan, meskipun Baginda berada pada
saat paling getir. Beberapa tahun kemudian, doa tersebut terbukti apabila Ta'’if
menerima Islam selepas Pembukaan Makkah pada tahun ke-9 Hijrah (Malik, 2024).
Pada ketika itu, walaupun Rasulullah SAW mempunyai kekuatan penuh untuk
membalas kezaliman yang pernah dilakukan, Baginda memilih untuk memaafkan
mereka sepenuhnya (Abdullah & Ibrahim, 2024). Sikap ini menegaskan bahawa
dakwah Islam berpaksikan kasih sayang, bukan dendam, sekali gus membuka
ruang kepada lahirnya masyarakat yang lebih harmoni.

Secara keseluruhan, peristiwa Ta’if memperlihatkan aplikasi nyata konsep
rahmatan lil ‘alamin. la mengajar bahawa pemaafan ketika mampu membalas, doa
ketika disakiti dan keutamaan hidayah mengatasi kemarahan merupakan asas
penting dalam membina masyarakat madani yang berteraskan empati, ihsan dan
penyelesaian konflik secara damai.

ii. Kerjasama dan Saling Menghormati dalam Piagam Madinah

Penggubalan Piagam Madinah merupakan manifestasi jelas kepimpinan Rasulullah
SAW yang berasaskan rahmat dan keterangkuman. Setibanya Baginda di Madinah,
realiti masyarakatnya amat majmuk, terdiri daripada Muhajirin, Ansar, komuniti
Yahudi serta beberapa kabilah bukan Islam. Bagi menjamin kestabilan politik dan
keharmonian sosial, Rasulullah SAW merangka suatu perlembagaan bertulis yang
mengatur hubungan antara semua kelompok serta menetapkan hak dan
tanggungjawab bersama dalam memelihara keamanan kota Madinah (Islam, 2018).

Dokumen tersebut mengandungi prinsip-prinsip asas pembinaan masyarakat
sejahtera, antaranya pengiktirafan semua penduduk sebagai satu ummah walaupun
berlainan agama dan suku, jaminan kebebasan beragama, penegakan keadilan serta
perlindungan keselamatan untuk semua tanpa diskriminasi (Razak, 2003). Dengan
asas ini, Rasulullah SAW menzahirkan bahawa Islam memuliakan persaudaraan
kemanusiaan dan menjunjung keadilan sejagat dalam kehidupan bermasyarakat.

Pendekatan ini menjadikan Madinah sebagai model awal masyarakat madani
dalam sejarah Islam, di mana toleransi, kerjasama dan kesepakatan menjadi
tunjang pembangunan sosial (Rizki et al., 2024). Melalui Piagam Madinah, risalah
rahmatan lil ‘alamin diterjemahkan dalam bentuk praktikal, membuktikan bahawa
Islam bukan sekadar ajaran kerohanian, tetapi suatu sistem hidup yang
menegakkan hak asasi, perpaduan sosial dan keharmonian antara komuniti yang
berbeza (Bustamam & Hardivizon, 2025). Hasilnya, Madinah berkembang sebagai
masyarakat yang stabil, aman dan bersatu, mencerminkan keluasan rahmat
Rasulullah SAW terhadap seluruh alam.

38



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

iii. Perjanjian Hudaibiyah

Perjanjian Hudaibiyah merupakan peristiwa penting yang menampilkan
kebijaksanaan dan sifat rahmat Rasulullah SAW dalam mengurus konflik. Pada
tahun keenam Hijrah, Baginda bermimpi bahawa umat Islam akan memasuki
Masjidil Haram dalam keadaan aman bagi menunaikan umrah (Fitri, Mukmin, &
Muttaqin, 2025). Mimpi ini disahkan oleh Allah SWT melalui firman-Nya:

. 2%

LOSE Y ety 180 g8 il Gl 1 515 O) A Aond) 2123 L 63 D25 B G 3
G U U5 053 e (s 125 s e

“Sesungguhnya Allah telah membuktikan kepada Rasul-Nya kebenaran mimpinya

dengan sebenar-benarnya...”
(Surah al-Fath, 48:27)

Berpandukan petunjuk ini, Rasulullah SAW berangkat bersama kira-kira
1,400 sahabat menuju Makkah dengan niat ibadah, bukan peperangan. Namun,
Quraisy bertindak menghalang rombongan tersebut daripada memasuki kota suci.
Rombongan Islam berhenti di Hudaibiyah, dan Saidina Uthman bin Affan RA diutus
untuk menjelaskan tujuan damai mereka. Ketegangan meningkat apabila tersebar
khabar angin bahawa Uthman RA telah dibunuh (Wahyudiyanto, 2022), lalu para
sahabat membai‘ah Rasulullah SAW dalam peristiwa yang dikenali sebagai Bai‘ah
ar-Ridhwan. Kesetiaan ini dipuji Allah SWT seperti yang tercatat dalam surah al-
Fath, 48:18.

Bagi meredakan situasi, Quraisy menghantar Suhail bin Amr untuk
berunding (al-Mahdi Ali, 2022). Rundingan tersebut menghasilkan Perjanjian
Hudaibiyah dengan syarat-syarat yang kelihatan tidak memihak kepada umat Islam,
termasuk penangguhan umrah dan pemulangan orang Quraisy yang melarikan diri
ke Madinah tanpa izin walinya. Walaupun sebahagian sahabat, termasuk Saidina
Umar RA, berasa berat menerimanya, Rasulullah SAW tetap memilih jalan
perdamaian (Sahoha & Sattar, 2016), dengan mengutamakan kestabilan jangka
panjang serta peluang dakwah.

Keputusan ini akhirnya membuktikan keluasan rahmat dan kebijaksanaan
Baginda (Fitri, Mukmin, & Muttaqin, 2025). Tempoh gencatan senjata membuka
ruang hubungan aman sehingga ramai penduduk Makkah memeluk Islam.
Perjanjian yang disangka merugikan itu menjadi pintu kepada kejayaan besar,
seterusnya membawa kepada Pembukaan Makkah dua tahun kemudian (Hamidi,
2024). Peristiwa ini menegaskan bahawa rahmat Rasulullah SAW terjelma bukan
sekadar pada tutur kata, tetapi pada strategi kepimpinan yang mendahulukan
keamanan dan kemaslahatan umat.

iv. Pembebasan Mekah (Fath Makkah)

Pembebasan Mekah pada tahun ke-8 Hijrah menampilkan kemuncak rahmat dan
kebijaksanaan Rasulullah SAW dalam memimpin manusia. Setelah Quraisy
melanggar Perjanjian Hudaibiyah, Baginda SAW menggerakkan sekitar sepuluh ribu
mujahid menuju Makkah dengan strategi yang berhati-hati bagi mengelakkan
pertumpahan darah. Kota suci itu akhirnya dikuasai tanpa peperangan besar,
mencerminkan pendekatan damai yang menjadi asas dakwah Islam (Hasbullah,
2022).

39



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Sebagai pemimpin yang memiliki kekuatan ketenteraan, Rasulullah SAW
tidak menggunakan kuasa tersebut untuk membalas segala penindasan dan
kekejaman Quraisy terhadap umat Islam sebelum itu. Sebaliknya, Baginda
mengutamakan keselamatan dan kestabilan Makkah (Hopkinson, 2022). Menurut
al-Tabari (1990), ketika penduduk Makkah berkumpul menanti keputusan Baginda,
Rasulullah SAW mengisytiharkan pengampunan umum dengan sabdanya:

SHATEHAR
“Pergilah, kamu semua bebas.”
Riwayat Al-Bayhaqi dalam Dala’il al-Nubuwwah.

Pengampunan ini bukan sahaja memadam dendam, malah membuka pintu
hati musuh-musuh Islam untuk menerima kebenaran secara sukarela. Sikap ini
membuktikan bahawa risalah Islam ditegakkan atas dasar rahmat, bukan
permusuhan (Amin, 2021). Keputusan Baginda untuk memaafkan dan menyatukan
kembali masyarakat Makkah menjadikan Fath Makkah contoh tertinggi kepimpinan
berasaskan rahmat, akhlak dan kemanusiaan.

Kelembutan Rasulullah SAW bukan sahaja meredakan konflik yang berakar
lama, bahkan membawa perubahan besar apabila seluruh kota Makkah akhirnya
memeluk Islam. Peristiwa ini mengukuhkan hakikat bahawa Baginda benar-benar
diutus sebagai rahmat bagi seluruh alam, termasuk kepada mereka yang pernah
memusuhi dan menentang Baginda SAW (Khosiin, Tobronib, & Khozin, 2023).

Risalah Rahmat Berteraskan Keadilan dan Kesejahteraan Sosial

Risalah yang dibawa oleh Nabi Muhammad SAW berasaskan prinsip keadilan yang
menyeluruh, merangkumi seluruh dimensi kehidupan manusia tanpa pengecualian
(Nasir, Zaman, & Ahmad, 2024). Keadilan dalam Islam tidak difahami secara terhad
kepada aspek perundangan semata-mata, tetapi sebagai nilai teras yang
membentuk hubungan sosial, struktur masyarakat dan tatakelola kehidupan
bersama. Al-Quran dengan tegas mengarahkan umat Islam supaya berlaku adil
tanpa dipengaruhi oleh sentimen, kepentingan peribadi atau hubungan sosial,
sebagaimana ditegaskan dalam Surah al-Ma’idah 5:8 bahawa keadilan merupakan
sikap yang paling hampir kepada ketakwaan. Penegasan ini memperlihatkan
bahawa keadilan menjadi asas utama bagi pembinaan masyarakat yang seimbang,
aman dan harmoni.

Nilai ini diterjemahkan secara praktikal melalui kepimpinan Rasulullah SAW
yang mempamerkan ketegasan dalam menegakkan keadilan dalam semua urusan,
sama ada melibatkan aspek perundangan, hubungan sosial mahupun interaksi
antara kabilah (Bustamam & Hardivizon, 2025). Baginda menolak sebarang bentuk
pilih kasih dan tekanan status sosial, sebagaimana terserlah dalam peristiwa wanita
daripada Bani Makhzum yang mencuri. Dalam hadis sahih riwayat al-Bukhari,
Rasulullah SAW menegaskan bahawa sekiranya Fatimah binti Muhammad sendiri
melakukan kesalahan tersebut, Baginda tetap akan melaksanakan hukuman ke
atasnya. Peristiwa ini menggambarkan bahawa keadilan dalam kepimpinan
Rasulullah SAW bersifat prinsipil, konsisten dan tidak tunduk kepada kedudukan
atau hubungan kekeluargaan.

Di samping menegakkan keadilan, risalah Islam turut menggariskan

kesejahteraan sebagai matlamat utama kehidupan bermasyarakat melalui
pemeliharaan maqasid syariah, iaitu agama, nyawa, akal, keturunan dan harta.

40



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Kerangka ini berfungsi sebagai panduan menyeluruh bagi memastikan kehidupan
manusia terpelihara daripada kezaliman, ketidakadilan dan ancaman yang
merosakkan keseimbangan sosial (Rasip, Ramlee & Ramli, 2025). Melalui
penghayatan terhadap magasid, masyarakat digalakkan membina sistem sosial
yang kukuh dan terjamin, berteraskan nilai kesejahteraan sejagat yang merentasi
sempadan agama dan etnik.

Secara tuntas, keadilan dan kesejahteraan yang menjadi teras risalah Nabi
Muhammad SAW bukan sekadar ideal normatif, tetapi prinsip praktikal yang
terbukti relevan dalam membentuk masyarakat madani. Nilai-nilai ini menyediakan
asas bagi pembinaan tamadun yang berpaksikan etika, kesejahteraan sosial serta
jaminan hak sejagat, sekali gus menzahirkan sifat rahmah Islam kepada seluruh
manusia (Muksin, 2022).

Pembentukan Masyarakat Madani Berasaskan Prinsip Rahmah

Konsep rahmatan lil ‘alamin turut terserlah dalam wusaha Rasulullah SAW
membangunkan masyarakat madani yang berteraskan keadilan, toleransi, dan
kesejahteraan sosial. Ketika berada di Madinah, Baginda memimpin sebuah
masyarakat majmuk yang terdiri daripada kaum Muhajirin, Ansar, Yahudi, dan
beberapa kabilah lain, lalu mengasaskan Dustur al-Madinah sebagai perlembagaan
bertulis pertama yang menjamin hak, tanggungjawab, dan keselamatan setiap
kelompok. Pendekatan ini menunjukkan bahawa risalah Islam menghormati
keragaman dan menggalakkan kerjasama antara komuniti yang berbeza (Islam,
2018).

Di samping itu, Nabi SAW menekankan nilai ihsan, keadilan, dan
penyelesaian konflik secara damai sebagai asas kestabilan sosial. Prinsip seperti
larangan kezaliman, penghormatan maruah manusia, dan bantuan kepada
golongan rentan diterapkan secara praktikal dalam pentadbiran Baginda. Tindakan-
tindakan ini melahirkan sebuah masyarakat yang seimbang dari segi kerohanian
dan kemasyarakatan, sekali gus membuktikan bahawa konsep rahmat tidak hanya
bersifat spiritual tetapi turut membawa implikasi besar terhadap pembangunan
social (Bustamam, & Hardivizon, 2025).

Selanjutnya, pemerkasaan ekonomi dan penyusunan semula struktur sosial
Madinah turut memperlihatkan misi rahmat Nabi SAW. Program integrasi antara
Muhajirin dan Ansar, polisi pengagihan harta, serta jaminan kebajikan kepada
golongan miskin menunjukkan kesungguhan Baginda dalam membentuk sebuah
masyarakat yang adil dan inklusif. Model ini kemudiannya menjadi rujukan
sepanjang sejarah pemerintahan Islam dan tetap relevan dalam konteks pembinaan
masyarakat madani masa kini (Nasir, Zaman, & Ahmad, 2024).

Secara keseluruhan, dapatan ini menunjukkan bahawa Rasulullah SAW
bukan sahaja membawa ajaran agama, tetapi turut memperkenalkan suatu
kerangka peradaban yang menyeluruh. Konsep rahmatan lil ‘alamin membentuk
asas kepada pembangunan masyarakat yang harmoni, mampan, dan berteraskan
nilai kemanusiaan sejagat, selaras dengan tuntutan maqasid syariah dalam
memelihara agama, nyawa, akal, keturunan, dan harta (Muksin, 2022).

Kesyumulan Risalah Nabi SAW Sepanjang Zaman

Risalah yang disampaikan oleh Nabi Muhammad SAW tampil sebagai suatu sistem
yang menyeluruh kerana merangkumi keseluruhan dimensi kehidupan manusia,
termasuk akidah, syariah, akhlak, urusan sosial, ekonomi, pentadbiran serta

41



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

hubungan kemanusiaan (Rasip, Ramlee & Ramli, 2025). Sifat kesyumulan ini
menjadikan ajaran Baginda tidak terikat kepada ruang dan masa tertentu,
sebaliknya kekal relevan dalam pelbagai konteks sejarah dan latar budaya. Nilai-
nilai sejagat seperti keadilan, amanah, ihsan dan pemeliharaan kemaslahatan
ummah yang menjadi asas risalah Islam membolehkan prinsip-prinsip tersebut
terus diaplikasikan dalam realiti kehidupan kontemporari. Kesempurnaan ajaran ini
ditegaskan melalui firman Allah SWT dalam Surah al-Ma’idah 5:3, “Pada hari ini
Aku telah sempurnakan untuk kamu agama kamu,” yang menjadi hujah bahawa
agama Islam telah lengkap sebagai panduan hidup sehingga hari kiamat.

Relevansi kesyumulan ini turut terserlah melalui keupayaan ajaran Nabi SAW
menangani pelbagai isu moden seperti hak asasi manusia, tadbir urus yang baik,
kestabilan institusi keluarga dan hubungan antarabangsa (Abdul Aziz & Rusli,
2023). Dalam konteks ini, para sarjana kontemporari menekankan peranan maqasid
syariah sebagai kerangka utama yang memastikan ajaran Islam terus hidup dan
berfungsi merentas zaman. Penekanan terhadap pemeliharaan agama, nyawa, akal,
keturunan dan harta membolehkan risalah Nabi SAW mengekalkan nilai terasnya,
sambil bersifat dinamik dalam berhadapan perubahan sosial dan kemajuan
teknologi.

Dimensi kesyumulan risalah Baginda juga dapat ditelusuri melalui
pengalaman sejarah pemerintahan Rasulullah SAW di Madinah yang berjaya
menyatukan masyarakat berbilang agama dan latar belakang (Yusuf & Ahmad,
2022). Piagam Madinah, yang sering dianggap sebagai antara dokumen
perlembagaan terawal dalam sejarah, membuktikan bahawa Baginda
mengemukakan model pemerintahan yang inklusif, adil dan menghormati
kepelbagaian. Pendekatan ini bukan sahaja membentuk masyarakat yang harmoni,
malah meletakkan asas kepada pembinaan tamadun Islam yang memberi kesan
besar kepada perkembangan peradaban dunia selama berabad-abad (al-Qardawi,
1977).

Secara tuntas, kesyumulan risalah Nabi Muhammad SAW menegaskan
bahawa Islam bukan terbatas kepada ritual keagamaan, tetapi merupakan suatu
sistem hidup yang komprehensif dan bersepadu (Abidin, 2012). Ajaran yang dibawa
Baginda terus relevan dalam mendepani cabaran moden seperti globalisasi, krisis
identiti, tekanan ekonomi dan perubahan nilai moral. Oleh itu, kesyumulan ini
menjadikan risalah Nabi SAW kekal sebagai rahmat yang membimbing manusia ke
arah kesejahteraan di dunia dan kebahagaan di akhirat.

Kesinambungan Risalah Islam Sepanjang Zaman

Walaupun Nabi Muhammad SAW diutus lebih empat belas abad yang lalu, risalah
yang dibawa Baginda tetap memperlihatkan daya tahan dan kerelevanan yang
merentasi perubahan zaman. Ajaran Islam terus berfungsi sebagai rujukan nilai
dalam mendepani pelbagai persoalan kemanusiaan kontemporari seperti keadilan
sosial, pemeliharaan hak asasi, kemiskinan serta konflik global (Che Rani, 2025).
Prinsip teras yang berpaksikan tauhid, keadilan, amanah dan persaudaraan sejagat
menjadikan Islam sebuah sistem nilai yang kekal sesuai diaplikasikan dalam realiti
dunia yang sentiasa berubah.

Keberlangsungan ajaran ini turut diperkukuh melalui sifat keanjalan hukum-
hakam Islam, khususnya dalam bidang muamalat dan hubungan sosial. Melalui
penggunaan metodologi seperti ijtihad, qiyas dan pertimbangan maslahah, para
ulama berupaya menyesuaikan ketetapan hukum dengan tuntutan semasa tanpa

42



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

menjejaskan prinsip asas syariah yang bersifat tetap (Rusnita et al., 2025; Prasetyo,
2025). Pendekatan metodologis ini memastikan Islam tidak terperangkap dalam
kekakuan teks, sebaliknya mampu memberi respons yang berkesan terhadap
cabaran globalisasi, kemajuan teknologi digital, ekonomi moden serta dinamika
pembangunan masyarakat (Manik et al., 2024). Di samping fleksibiliti hukum, mesej
rahmatan lil ‘alamin turut memperkukuh peranan Islam sebagai panduan dalam
membentuk masyarakat yang beradab dan bertanggungjawab.

Nilai-nilai kemanusiaan seperti toleransi, kebajikan, semangat kerjasama dan
perlindungan terhadap hak golongan minoriti telah digariskan secara jelas dalam
al-Quran dan sunnah sebagai asas hubungan antara manusia (Yusuf & Ahmad,
2022). Kerangka ini menjadikan ajaran Nabi Muhammad SAW sebagai model
rujukan dalam mempromosikan keharmonian sosial dan memperkukuh perpaduan
dalam masyarakat majmuk, sejajar dengan keperluan dunia moden yang
berhadapan dengan kepelbagaian budaya dan agama (Khosiin, Tobronib, & Khozin,
2023).

Kesinambungan risalah Islam juga dapat ditelusuri melalui sumbangannya
yang signifikan terhadap kemajuan tamadun manusia. Sejarah mencatat bagaimana
ajaran Islam melahirkan peradaban unggul dalam bidang sains, perubatan,
astronomi, falsafah dan pendidikan, sekali gus membentuk tradisi keilmuan yang
memberi kesan luas kepada dunia. Warisan ilmu ini terus dipelihara dan
diaplikasikan dalam pelbagai konteks kontemporari sebagai bukti daya hidup
risalah Islam sepanjang zaman. Oleh itu, risalah Nabi Muhammad SAW bukan
sahaja kekal relevan dari sudut moral dan spiritual, malah berfungsi sebagai
kerangka nilai yang menyokong pembinaan masyarakat madani yang seimbang,
berdaya saing dan berteraskan kemaslahatan sejagat pada setiap zaman.

KESIMPULAN

Secara keseluruhannya, kajian ini merumuskan bahawa pengutusan Nabi
Muhammad SAW sebagai Rasul terakhir membawa implikasi yang amat luas, bukan
sahaja kepada manusia, bahkan turut meliputi golongan jin serta seluruh alam
ciptaan Allah SWT. Sejak awal dakwah, risalah Islam telah menzahirkan sifat
kesejagatannya yang tidak terikat kepada bangsa, suku atau wilayah tertentu.
Seruan al-Quran yang menggunakan panggilan umum “wahai manusia”, di samping
bukti sejarah seperti pengislaman Bilal bin Rabah pada peringkat awal dakwah,
memperlihatkan bahawa Islam ditujukan kepada seluruh umat manusia tanpa
diskriminasi warna kulit, keturunan atau latar budaya, sejajar dengan fitrah
kejadian insan.

Dapatan kajian ini juga menunjukkan bahawa skop risalah Nabi Muhammad
SAW tidak terhad kepada manusia semata-mata, malah merangkumi golongan jin
sebagaimana dinyatakan dalam Surah al-dinn dan Surah al-Ahqaf. Peristiwa
sekumpulan jin yang mendengar bacaan al-Quran lalu beriman menjadi bukti
bahawa rahmat risalah Islam menjangkaui seluruh makhluk berakal. Hal ini
mengukuhkan kefahaman bahawa tujuan penciptaan manusia dan jin untuk
beribadah kepada Allah hanya dapat direalisasikan melalui bimbingan wahyu dan
risalah kenabian yang dibawa oleh Rasulullah SAW.

Selain itu, kajian ini menegaskan bahawa risalah Islam merupakan

manifestasi rahmat bagi seluruh alam, sebagaimana dinyatakan dalam firman Allah
SWT dalam Surah al-Anbiya’ 21:107. Nilai kasih sayang, keadilan, keamanan dan

43



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

toleransi bukan sekadar konsep teoritikal, tetapi dizahirkan secara praktikal melalui
dasar dan tindakan Rasulullah SAW, antaranya dalam Piagam Madinah, Perjanjian
Hudaibiyah, pembebasan Makkah, serta doa penuh rahmat Baginda terhadap
penduduk Ta’if yang menyakiti dan menghina Baginda. Kesemua peristiwa ini
menjadi saksi sejarah bahawa Rasulullah SAW merupakan teladan tertinggi dalam
akhlak dan kepimpinan berteraskan rahmah yang merentasi sempadan agama dan
bangsa.

Dalam masa yang sama, kajian ini menegaskan bahawa risalah Islam
memiliki jaminan kesinambungan sepanjang zaman, antaranya melalui
pemeliharaan al-Quran oleh Allah SWT, kewujudan golongan yang sentiasa
memperjuangkan kebenaran hingga hari kiamat, serta wasiat Rasulullah SAW agar
umat Islam berpegang teguh kepada al-Quran dan Sunnah. Pengisytiharan
kesempurnaan agama dalam Surah al-Ma'’idah 5:3 menjadi asas kukuh bahawa
syariat Islam kekal relevan dalam menghadapi perubahan sosial, intelektual dan
budaya manusia dari satu generasi ke generasi seterusnya.

Akhirnya, keseluruhan dalil, hujah dan fakta sejarah yang dihuraikan dalam
kajian ini memperlihatkan bahawa risalah Nabi Muhammad SAW merupakan
petunjuk Ilahi yang merangkumi keperluan rohani, pembinaan akhlak, pengurusan
sosial, dimensi politik serta nilai kemanusiaan sejagat. Sebagai rahmat bagi seluruh
alam, risalah Islam terus memancarkan sinar kedamaian, keadilan dan
kesejahteraan yang kekal relevan hingga hari kiamat. Oleh itu, pemahaman dan
penghayatan terhadap risalah ini wajar diperkukuh secara berterusan sebagai asas
dalam membina masyarakat madani yang harmoni, adil dan berpaksikan nilai
ketakwaan.

RUJUKAN

Abdul Aziz, N., & Rusli, R. (2023). Embracing Islamic values in governance: Reflecting
the concept of ‘Madani’ In the Holy Qur’an. International Journal of Social Science
and Education Research Studies, 3(7), 1304-1312.

Abdul Hisham, S.S.S. (2023). Kerelevanan Agenda Madani.

https:/ /solidaritas.my/kerelevanan-agenda-madani/. Capaian pada 1/12.2025.

Abdullah, F.T., & Ibrahim, H.I., (2024). The mercy of the Prophet (May God Bless
Him and Grant Him Peace). Majalah ‘Ilmiah Dauriyah, 8(5), 819-846.

Abidin, D.Z. (2012). Islam The Misunderstood Religion, Kuala Lumpur: PTS Millennia
Sdn. Bhd.

Abous, M., Zaghloul, S. G. G., & Ismail, S. (2025). The prophet’s treatment of non-
muslims considering the sunnah of the prophet SAW. International Journal of
Advanced Research, 13(08), 470-479.

Al-‘Azmi, L.K.S. (2024). Al-Wasa’il al-Nabawiyyah min Kilali Hisar Fath al-Ta’if. Al-
Majalah al-‘llmiah Li Kuliyyah Usuluddin wa al-Dakwah bi al-Zarqaziq, 2(2),
649-682.

Al-Ghannoushi, Rashid. (1999). Muqarabat fi al "I[Imaniyya w’al-Mujtam™ al Madani.
London: Maghreb Center for Research and Translation.

Al-Ghannoushi, Rashid. (2012). Al-Dimugratiyah wa al-Huquq al- Insaan fi al-Islam.
Doha: al-Jazeera Centre.

Al-Mahdi Ali, M.Y. (2022). Ida’at muqtabasah min al-manhaj al-nabawi fi al-ta‘amul
ma‘a al-azmat: Sulh al-Hudaybiyyah namudhaj. Omdurman Islamic University
Journal, 17(1), 275-297.

Al-Qardawi, Yusuf. (1977). Khasais al-Amah lil Islam, Kaherah: Maktabah Wahbah.

Al-Qurtubi, Syamsuddin (2006). Al-Jami’ li Ahkam Al-Quran, Beirut: Al-Risalah.

44



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Al-Sayuti, Jalaluddin Muhammad Bin Ahmad & Al-Mahalli, Jalaluddin Abd Al-
Rahman Bin Abi Bakar (t.t). Tafsir al-Jalalain, Beirut: Dar al-Maarif.

Al-Sobuni, M.A. (2001). Al-Tafsir al-Wadhih al-Muyassar, Berut: Al-Maktab al-
Aridah.

Al-Tabari, A.J. (1990). Tarikh al-Tabari: Tarikh al-Rusul wa al-Muluk. Beirut:
Lebanon: Dar al-Kutub al-Tlmiyyah.

Amin, M.Y. (2021). Amnesti umum Nabi Muhammad SAW pada peristiwa Fathu
Mekkah. Journal Pemikiran Politik Islam, 4(1), 109-128.

Asrin, Afif Anshori, Shonhaji, Mawardi Mawardi, Inrawati Imron, & Rini Setiawati.
(2024). The ideal pattern of social integration based on the Quran (thematic
study of verses on social integration). Al Quds, 8(3), 659-674.

Bakar, O. (1997). Agama dan Budaya Teras Masyarakat Madani. Jurnal Usuluddin,
5, 1-10.

Bustamam, R., & Hardivizon, H. (2025). Implementing the values of rahmatan 1i I-
‘alamin through maqasid-based exegesis to achieve social justice. Jurnal
Ushuluddin, 33(1), 1-21.

Che Rani, M.A.H. (2025). Ihsan pemangkin keharmonian masyarakat majmuk dalam
membina Negara Madani. Jurnal Yadim: International Journal of Islam and
Contemporary Affairs, 5(1), 53-72.

Elius, M., Khan, I., & Mohd Nor, M.R. (2019). Interreligious Dialogue: An Islamic
Approach. KATHA-The Official Journal of the Centre for Civilisational
Dialogue, 15(1), 1-19.

Elius, M., Khan, 1., Mohd Nor, M.R., Yusoff, M.Y.Z.B.M., & Noordin, K. (2019). Islam
as a religion of tolerance and dialogue: A critical appraisal. Journal for The
Study of Religions and Ideologies, 18(52), 96-109.

Fitri, K., Mukmin, S.K., & Muttaqin, A. (2025). Perspektif Politik tentang Perjanjian
Hudaibiyah dalam Tafsir Fi Zhilal al-Qur’an. Jurnal Semiotika-Q, 5(1), 90-
110.

Hamidi, H.F. (2024). The impact of the Treaty of Hudaybiyyah on the spread of Islam
in the Arabian Peninsula. Integration Journal of Social Sciences and Culture,
2(2), 245-260.

Hasbullah, A.R. (2022). Konstruksi nilai-nilai dalam peristiwa Fathu Makkah.
Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences, 3(2), 165-180.

Hopkinson, E.C. (2022). Prophet Muhammad, the greatest forgiveness in the history,
the eagle flag, and the marvelous strategy for peaceful opening of
Mecca. International  Journal of  Multicultural and  Multireligious
Understanding, 9(10), 150.

Ibn Kathir, Ismail (1985), Tafsir al-Quran A\al-Adzim, Beirut: Dar Ihya al-Tutarath
al-Arabi.

Ibrahim, A. (2022), Membangun Negara MADANI:Visi dan Kerangka Dasar Reformasi,
Selangor: Institut Darul Ehsan.

Islam, Md. T. (2018). Peaceful coexistence of various religious groups in
Islam. Journal of Islamic Thought and Civilization 8(2), 183-203.

Ismail, R., Tobroni, & Faridi. (2024). Mengintegrasikan konsep rahmatan lil ‘alamin
dalam kurikulum pendidikan Islam dengan pendekatan holistik. Al-Muaddib
Jurnal Kajian [lmu Kependidikan, 6(1), 489-499.

Khosiin, K., Tobronib, & Khozin. (2023). The rahmatan lil 'alamin paradigm as an
approach to Islamic education in Muhammadiyah institutions. PROGRESIVA:
Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, 12(1), 133-146.

Malik, M. M. (2024). Mercy (rahmah) as the prelude to Islam. Journal of Philosophy
and Religion, 25(1), 45-61.

45



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Manik, R.H., Dzaki, F.M., Azzahra, A., Yudistira, J.P., Wismanto, W., & Mayasari, F.
(2024). Peran ijtihad dalam menjawab tantangan hukum Islam di era
modern. Jurnal Kajian Dan Penelitian Umum, 2(6), 118-126.

Muksin, A. (2022). Menuju harmoni dalam keragaman perspektif al-
Qur’an. Rausyan Fikr: Jurnal Studi Ilmu Ushuluddin Dan Filsafat, 18(2), 245—
269.

Nasir, K., Zaman, R.K., & Ahmad, K. (2024). Gagasan Malaysia Madani: Analisis
korelasi enam nilai teras ketamadunan daripada kisah nabi Sulayman (As)
dalam surah al-Naml. Al-Bayan Journal of Quran and Hadith Studies, 22(2),
291-317.

Prasetyo, M.D., Nada, M.C.R.P., & Abdillah, M. (2024). Fleksibilitas syariat Islam
dalam modernisasi zaman. Ikhlas: Jurnal Ilmiah Pendidikan Islam, 1(4), 181-
188.

Rasip, Z.M. (2025), Dakwah dan Mualaf di Sabah: Cabaran, Kejayan, dan Senergi

Dakwah, Kota Kinabalu: Fakulti Pengajian Islam UMS.

Rasip, Z.M., Ramlee, Y., & Ramli, 1. (2025), Ciri-Ciri Murni Agama Islam Yang Suci:
Asas Pembangunan Madani Membentuk Masyarakat Harmoni, Kota Kinabalu:
Fakulti Pengajian Islam UMS.

Razak, Y. (2003). Hak-hak Asasi Manusia: Perspektif al-Qur’an. (2003). Refleksi:
Jurnal Kajian Agama Dan Filsafat, 5(1), 19-30.

Rizki, M., Tarmizi, A., Zakiah, F., Basri, M., & Lubis, Z. (2024). Pendidikan
multikultural dalam perspektif hadis. Jurnal Penelitian Tarbawi: Pendidikan
Islam Dan Isu-Isu Sosial, 9(2), 179-189.

Rusnita, A.N., Hasibuan, R.S., Simanjuntak, E. S. F., Tarigan, P.J.B., Pinem, O.V.,
Sinambela, S.K., & Hadiningrum, S. (2025). Relevansi hukum Islam dalam
menghadapi tantangan zaman modern. Journal of Health Education Law
Information and Humanities, 2(1), 227-231.

Sahoha, I. & Sattar, Y. (2016). The idea of peace and conflict resolution in Islam.
Kasetsart Journal of Social Sciences, 37(3), 333-344.

Sajadi, D. (2022). Kritik Islam terhadap paham pluralisme dan civil society. Tahdzib
al-Akhlaq Jurnal Pendidikan Islam, 5(1), 107-123.

Qutb, S. (1983), Fi Zilal al-Quran, Berut: Dar al-Syuruk.

Shuhairimi, A., Noor, S., Tungku Salha, T.A., Nurul, N.R., Siti, N.A.B., Adi, A.A.,
Abdul, J.R., (2023), Masyarakat Madani di Malaysia: Satu Penelitian,
Prosiding Seminar Antarabangsa Susastera, Bahasa, Budaya Dan Nusantara
(pp. 239-249). Thailand: Thaksin University, Songkhla.

Wahyudiyanto, D. (2022). Strategi negosiasi pada Perjanjian Hudaibiyah dalam
perspektif analisis pentad. Inteleksia: Jurnal Pengembangan Iimu
Dakwah, 4(1), 157-178.

Yusuf, T.O., & Ahmad, A.O. (2022). Rudimental principles of interaction in the holy
qur’an: surah al-hujraat as case study. El Harakah, 24(1), 41-57.

46



