
Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

47 
 

FLEKSIBILITI SIFAT DAN PERANAN DALAM  
GAGASAN ILMU TARANNUM 

 
[THE FLEXIBILITY OF CHARACTERISTICS AND ROLES IN  

THE CONCEPTUALIZATION OF ILMU TARANNUM] 
 

Muhammad Lukman Ibrahim1, Mohd Azhar Abdullah2 

 
1 Universiti Sains Islam Malaysia, Nilai, zihin@yahoo.com 

2 Kolej Universiti Islam Antarabangsa Sultan Ismail Petra, Kota Bharu, drhar68@gmail.com 

 
DOI: https://doi.org/10.51200/kitab.v2i2.7214 

 
ABSTRAK 

 
Al-Quran merupakan mukjizat utama Nabi Muhammad SAW, dan pembacaan, 
pemahaman serta pengamalannya merupakan ibadah yang sangat dituntut dalam 
Islam. Dalam konteks ini, bacaan al-Quran secara tarannum berfungsi sebagai 
medium pengindahan suara yang menyokong penghayatan makna dan adab 
tilawah. Artikel ini meneliti secara kritikal sifat, gaya dan peranan beberapa maqam 
utama dalam ilmu Tarannum, iaitu Bayyati, Saba, Hijaz, Nahawand, Rast, Sikah 
dan Jiharkah, dengan memberi tumpuan kepada keanjalan aplikasinya dalam 
bacaan ayat-ayat al-Quran. Dapatan kajian menunjukkan bahawa walaupun setiap 
maqam memiliki karakter dan kecenderungan fungsi tertentu, penggunaannya tidak 
terikat secara mutlak kepada tema ayat tersebut. Sebaliknya, kesesuaian tarannum 
lebih bergantung kepada keupayaan qari dalam mengolah teknik, kawalan suara 
dan struktur melodi bagi menjiwai maksud ayat yang dibaca. Kajian ini turut 
memperlihatkan bahawa sebahagian maqam kekal diamalkan secara meluas, 
manakala yang lain mengalami kepupusan atau berasimilasi ke dalam bentuk irama 
tradisi lain. Kesimpulannya, ilmu Tarannum bersifat dinamik dan fleksibel, 
mencerminkan keluasan tradisi tilawah al-Quran yang menuntut keseimbangan 
antara pemeliharaan kaedah tradisional dan keanjalan pengolahan seni bacaan. 
 
Kata Kunci: Ilmu Tarannum, Ulum al-Quran, Kesenian Islam, Tilawah, Keanjalan 
Tarannum 
 

ABSTRACT 

 
The Quran represents the foremost miracle of the Prophet Muhammad (peace be upon 
him), and its recitation, comprehension, and practice constitute acts of worship highly 
emphasized in Islam. Within this framework, Quranic recitation through tarannum 
functions as an aesthetic medium that enhances vocal beauty while supporting deeper 
spiritual engagement and observance of proper recitational etiquette. This article 
critically examines the characteristics, styles, and functions of several principal 
maqamat in the science of Tarannum, namely Bayyati, Saba, Hijaz, Nahawand, Rast, 
Sikah, and Jiharkah, with particular attention to their flexibility of application in 
Quranic recitation. The findings indicate that although each maqam possesses 
distinctive features and functional tendencies, its usage is not rigidly confined to 
specific thematic categories of Quranic verses. Rather, the appropriateness of a given 
maqam depends largely on the reciter’s ability to integrate technical control, vocal 
modulation, and melodic structure in order to internalize and convey the meaning of 
the recited verses. The study further observes that while certain maqamat remain 
widely practiced, others have diminished or undergone assimilation into alternative 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

48 
 

musical traditions. In conclusion, the science of Tarannum is inherently dynamic and 
flexible, reflecting the breadth of the Quranic recitational tradition, which necessitates 
a balanced engagement between the preservation of established conventions and 
adaptive artistic expression. 
 
Keywords: The art of Tarannum, Ulum al-Qur’an, Islamic Arts, Recitation, Flexibility 
 
PENDAHULUAN 
 
Sebagai mana diyakini oleh seluruh umat Islam, al-Quran merupakan kitab Allah 
yang maha tinggi dan ketinggiannya merangkumi pelbagai sudut. Keagungan al-
Qur’an terletak pada pelbagai aspek, termasuk keindahan bahasanya, kelengkapan 
makna, konteks sejarah dan peristiwa yang melatarbelakanginya, serta 
pengetahuan ilmiah dan sains semula jadi yang melampaui kemampuan akal 

manusia biasa. Selain itu, al-Qur’an menonjolkan hikmah, panduan moral, dan 
prinsip universal yang kekal relevan sehingga kini. (Zaifuddin Md Rasip et. al., 2025) 
 

Tidak lupa juga aspek keperluan membaca al-Quran dengan baik dan suara 
yang merdu, selaras dengan kedalaman dan ketinggian ayat-ayat Allah. 
Sehubungan itu, artikel ini menekankan kepentingan memenuhi hak tilawah al-
Quran secara tepat dan penuh penghormatan. Perkara pertama yang akan 
dijelaskan melalui artikel ini ialah asal usul kemunculan ilmu Tarannum, 
pengertian gaya dan peranan setiap jenis maqamat yang masih digunakan hingga 
kini seperti Bayati, Husayni, Nahawand dan lain-lain sebelum masuk ke 
perbincangan sebenar, iaitu keanjalan dan peranan Tarannum. 
 
 
LATAR BELAKANG ILMU TARANNUM 

 
Setiap bangsa dan masyarakat cenderung mempunyai kepelbagaian nyanyian yang 
indah dan merdu. Hal ini disebabkan oleh sifat manusia yang menyukai suara yang 
bagus. Bahkan suara yang bagus dipercayai akan dapat membangkit dan 
menguatkan jiwa, juga mententeramkan fikiran. Sehubungan demikian, setiap 
bangsa mempunyai peralatan muzik yang berbeza-beza untuk menghasilkan bunyi 
yang menyenangkan. 
 

Contohnya masyarakat Melayu sinonim dengan penggunaan alat muzik 
berasaskan gendang seperti gendang, kompang dan rebana, manakala masyarakat 
Cina pula terkenal dengan alat muzik bertali seperti guzheng dan pipa. Begitu juga 
masyarakat Arab yang terkenal dengan alunan oud dan qanun, masyarakat India 
dengan instrumen seperti sitar dan tabla, sementara masyarakat Barat menonjol 
melalui tradisi muzik berasaskan alat tiupan dan bertali seperti biola dan piano. 
Kenyataan ini menjadi bukti bahawa suara yang baik tidak terpisah dari kehidupan 
manusia. 
 

Sabda Rasulullah SAW: 
 

 ةَ اعَ سَ فَ ََةَ اعَ سَ ََوبَ لَ واَالقَ حَ و  رََ 
 
Maksudnya: Berilah kerehatan (kepada)kepada hatimupada satu ketika, kemudian 
pada waktu yang lain pula. 

(al-Munawi, 1956, jil. 4: 53; ‘Abduh, M., 1980, jil. 10: 368)  



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

49 
 

 
Sayyidina ‘Ali RA pula didapati pernah berkata: “Rehatkanlah hati kamu, 
sesungguhnya hati akan jemu dan keletihan sepertimana badan kamu.” (al-Munawi, 
1956, jil. 4: 53) 
 

Pada dasarnya, masyarakat Arab sejak zaman awal memang memiliki 
kepekaan tinggi terhadap keindahan bunyi dan irama, sama ada dalam bentuk 
syair, seruan, mahupun nyanyian berlagu yang dikenali sebagai tarannum (َترن). 
Unsur bunyi berirama ini hadir dalam pelbagai aspek kehidupan mereka, seperti 
permainan kanak-kanak, seruan para saudagar di pasar serta ekspresi emosi dalam 
situasi tertentu. Bahkan dalam tradisi pra-Islam, terdapat amalan ratapan berlagu 

oleh wanita ketika berkabung. Ibn al-A'rabi berkata: Orang Arab suka menyanyi dan 
menari sambil mengembara dengan unta atau bersantai di halaman rumah mereka. 
Inilah menjadi rutin harian mereka. 

 
Namun demikian, tidak semua bentuk nyanyian dan bunyi berirama ini 

diterima dalam Islam, sebaliknya sebahagiannya diperbetulkan dan disucikan, 
khususnya apabila diaplikasikan dalam konteks bacaan al-Quran yang menuntut 
keindahan suara tanpa melanggar batas syarak. Rasulullah SAW sangat 
menginginkan agar kecenderungan bangsa Arab kepada bunyi-bunyian ini berubah 
kepada menjadikan al-Quran sebagai wadah bertarannum. (al-‘Asqalani, 1984, jil. 
9: 69; Ibn al-Athir, 1963, jil. 3: 391; al-Zamakhshari, 1979, jil. 2: 36; al-Abadi, 1968, 
jil. 4: 240) 
  

Ibn ‘Abbas menyatakan bahawa Nabi Dawud AS dikurniakan oleh Allah SWT 
suatu mukjizat berupa suara yang sangat merdu, sehingga baginda membaca Kitab 
Zabur dengan pelbagai bentuk lagu dan intonasi. Ibn ‘Abbas RA meriwayatkan: 
 

 انََ ل َ ََيَ عَ بَ سَ ب َََورَ بَ الزَ ََأ رَ قََ ي َ ََانَ كَ َدََ اوَ دَ ََنَ أَ 
 
Maksudnya: Bahawa Nabi Dawud a.s. membaca Kitab Zabur dengan tujuh puluh 
variasi tarannum. 

(al-‘Asqalani, 1984, jil. 9: 71) 
 

Riwayat ini menunjukkan bahawa keindahan suara dan kepelbagaian tarannum 
bukan sekadar kecenderungan fitrah manusia, bahkan merupakan anugerah Ilahi 
yang diiktiraf dan dimanfaatkan dalam penyampaian wahyu.  
 

Hal ini mengisyaratkan bahawa naluri manusia yang gemarkan bunyi-
bunyian yang merdu selari dengan fitrah yang diciptakan Allah, selama mana ia 
diarahkan kepada tujuan yang benar dan tidak bercanggah dengan prinsip syariat. 

Lantaran itu, Nabi Dawud AS digambarkan akan membaca Kitab Zabur dengan 
penuh penghayatan sehingga menitiskan air mata, kemudian mengulangi bacaan 
tersebut dengan gelombang emosi yang sama hingga turut diiringi oleh makhluk-
makhluk lain, termasuk haiwan di daratan dan di lautan. Haiwan-haiwan itu 
dikatakan akan berdiam diri untuk memberi perhatian dengan penuh kekhusyukan 
terhadap bacaan Baginda. (al-‘Asqalani, 1984, jil. 9: 71) 
 

Pada zaman Rasulullah saw, terdapat sebilangan sahabat yang mendapat 
pengiktirafan Baginda saw sebagai pemilik suara yang merdu lalu dijadikan qari-
qari untuk bertarannum, memperdengarkan bacaan yang indah kepada para 
sahabat. Antara nama-nama yang diriwayatkan oleh al-Bukhari dan Muslim bahawa 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

50 
 

mereka pernah mendapat pujian Rasulullah SAW ialah Abu Musa al-Asy ‘ari, Ibn 
Mas‘ud, Ubay ibn Ka‘b, Mu ‘adh ibn Jabal, Salim Mawla Abi Huzayfah dan Usayd 
ibn Hudayr. 

 
Begitu juga pada era tabi’in, ‘Ubaydullah ibn Abi Bakrah al-Thaqafi yang 

hidup antara tahun 14-79 hijrah dikatakan merupakan individu pertama yang 
melagukan Al-Quran secara bertarannum sepertimana sekarang. Kemudian ia 
diikuti oleh ‘Ubaydullah ibn ‘Umar (antara 70-149 hijrah) hingga kepelbagaian 
tilawahnya menjadi ikutan dan terkenal dengan nama bacaan al-‘Umari. (Ibn al-
Athir, 1963, jil. 3: 391; al-Dhahabi, 1993, jil. 6: 304) 
 
ASAL USUL ILMU TARANNUM 
 
Sehingga kini, tiada sejarah khusus berkenaan ilmu Tarannum yang telah 

didokumentasi dan dapat dimanafaatkan oleh kita. Kekangan ini mungkin 
disebabkan oleh kecenderungan para ahli dan pengamalnya yang tidak 
menumpukan kepada penulisan ilmiah dalam bidang ini. Hal ini berpunca daripada 
sifat Tarannum itu sendiri yang biasanya dipelajari dan diwariskan melalui 
pendengaran serta latihan lisan, bukan melalui dokumentasi bertulis. Akibatnya, 
para qari dan guru Tarannum lebih memberi penekanan kepada aspek latihan 
suara, penguasaan lagu dan aplikasi praktikal berbanding usaha pembukuan dan 
penulisan sistematik. Keadaan ini menyebabkan banyak kepakaran dan 
pengalaman tokoh-tokoh Tarannum tidak sempat dirakam secara ilmiah, lalu hilang 
ditelan zaman, sedangkan ilmu yang didokumentasikan secara bertulis berpotensi 
untuk terus diwarisi dan dimanfaatkan oleh generasi seterusnya. 
 
 Pengamal dan peminat ilmu ini juga tidak ramai. Keadaan ini sebahagiannya 
berpunca daripada perbezaan bakat dan kebolehan dalam kalangan masyarakat 
umum, memandangkan ilmu Tarannum menuntut satu aset asas yang bersifat fitri, 
iaitu suara yang merdu. Keupayaan vokal sedemikian merupakan anugerah Ilahi 
yang tidak dimiliki secara meluas, sebaliknya hanya dianugerahkan kepada 
sebahagian kecil individu. Oleh itu, perkembangan ilmu Tarannum lazimnya 
terbatas dalam lingkungan mereka yang mempunyai bakat serta minat khusus 
terhadap bidang ini.  
 

Faktor ini turut diperkuat oleh pertikaian dalam kalangan ulama berhubung 
hukum bertarannum dalam pembacaan al-Quran. Sebahagian ulama berpandangan 
bahawa tarannum adalah terlarang kerana dikhuatiri membawa kepada unsur 
mempermainkan atau mempersendakan ayat-ayat al-Quran, manakala sebahagian 
yang lain menilainya sebagai makruh. Dalam masa yang sama, terdapat juga 
pandangan yang mengharuskan malah menganggapnya sebagai suatu amalan yang 

dianjurkan. Kepelbagaian pandangan yang muncul dalam konteks dan hujah yang 
berbeza ini telah mewujudkan kekeliruan serta percanggahan yang ketara, sekali 
gus memberi kesan terhadap penerimaan dan penyebaran ilmu Tarannum dalam 
kalangan masyarakat. 
 
 Walau bagaimanapun, terdapat beberapa usaha teoritikal untuk menjelaskan 
asal usul permulaan ilmu Tarannum. Menurut Dato’ Nik  Jaafar di dalam bukunya 
Qawa’id al-Tarannum (1998: 114), ilmu Tarannum bermula berdasarkan 
penghayatan manusia kepada beberapa unsur berikut: 
 

1) Bunyian geseran kayu 
2) Bunyi tiupan angin 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

51 
 

3) Bunyi kicauan burung 
4) Bunyi air yang mengalir. 

 
Bunyi-bunyian inilah yang telah menjadi inspirasi ahli-ahli muzik dan penyair 
untuk mencipta nada dan irama yang bukan sahaja diminati oleh setiap bangsa, 
malah telah diadaptasi dan berakar sebagai unsur budaya dalam kehidupan 
masyarakat masing-masing. (Nik Jaafar, 1998: 114) 
 
 Syeikh Muhammad Salih al-Fatani (1983, hlm. 58) menyatakan bahawa asal-
usul tarannum Arab mempunyai pertalian dengan tradisi muzik Yunani. 
Perkembangan awal ini dikaitkan dengan tokoh falsafah dan muzik Yunani, 
Batalaymus al-Faylasuf, yang lebih dikenali dalam tradisi Barat sebagai Ptolemy. 
Tokoh ini merupakan seorang sarjana berketurunan Yunani yang masyhur dalam 
pelbagai disiplin ilmu, termasuk matematik, geografi dan astronomi.  

 
Tradisi ini kemudiannya diadaptasi dan dikembangkan dalam dunia Arab 

oleh tokoh muzik terkemuka, Ishaq bin Ibrahim al-Musili al-Nadim (155–235H), yang 
berperanan sebagai pemuzik istana dan pengiring khalifah. Selain keunggulannya 
dalam bidang muzik, beliau juga dikenali sebagai seorang ilmuwan yang menguasai 
pelbagai cabang ilmu, antaranya bahasa, sejarah, ilmu Islam dan ilmu kalam. 
 
PENGERTIAN, GAYA DAN PERANAN ILMU TARANNUM  
 
Setiap maqam tarannum al-Quran mempunyai pengertian, gaya melodik dan fungsi 
yang tersendiri, (Buku panduan: Kursus khas kemahiran membaca dan menghafaz 
al-Qur’an, 1986) yang berperanan membezakan antara satu maqam dengan maqam 
yang lain serta menentukan kedudukannya dalam persembahan bacaan seorang 
qari. Perbezaan ini bukan sahaja terletak pada bentuk alunan dan pergerakan 
suara, bahkan turut melibatkan kesesuaian maqam tersebut dengan struktur ayat, 
maksud dan suasana makna yang ingin disampaikan dalam bacaan al-Quran. 
 

Walau bagaimanapun, daripada sekian banyak maqam tarannum yang 
direkodkan dalam literatur klasik, hanya sebahagian kecil sahaja yang masih kekal 
diamalkan secara meluas dalam bacaan al-Quran pada masa kini. Sebaliknya, 
terdapat maqam yang semakin jarang digunakan atau hampir tidak lagi diamalkan 
dalam tilawah al-Quran, seperti Kurdi, ‘Ajam, ‘Iraqi dan Nawa Athar. Sebahagian 
daripada maqam ini tidak lenyap sepenuhnya, tetapi terus hidup dalam bentuk 
irama lain seperti nasyid, qasidah, barzanji dan tradisi seni suara Islam yang 
seumpamanya, tanpa lagi berfungsi sebagai maqam utama dalam tilawah al-Quran. 
 

Berikut, diterangkan maqam-maqam yang masih kekal dan diamalkan 

sehingga ke hari ini: 
 
1. Bayyati 
 
Perkataan Bayyati dikatakan berasal dari kalimah Arab yang bererti rumah (بيت). Ia 
dikaitkan demikian kerana biasanya maqam Bayyati adalah maqam permulaan, 
penaung dan penutup kepada satu persembahan bacaan (Nordin Idris, 2008). 

Perkara penting yang perlu  diketahui oleh seorang qari ialah mengenal gaya sesuatu 
maqam serta mengetahui peranannya untuk disesuaikan dengan kehendak 
pembacaan ayat al-Quran itu sendiri. 
 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

52 
 

Maqam Bayyati dicirikan oleh gerak alunan yang lembut namun tetap tegas, 
hasil daripada penggunaan tabaqah suara yang rendah disertai kawalan tekanan 
suara yang stabil bagi mengelakkan bacaan kedengaran lemah atau tidak bertenaga. 
Ciri ini menjadikan Bayyati sebagai maqam asas yang lazim digunakan sebagai 
maqam pembukaan dan penutup, khususnya dalam konteks majlis tilawah al-
Quran. 

Dari segi fungsi, maqam Bayyati berperanan mempelbagaikan corak bunyi 
dan pergerakan harakat dalam bacaan. Setiap harakat yang dibentuk dalam maqam 
ini menuntut variasi teknik suara dan susunan melodi yang berbeza, sekali gus 
memberikan ruang ekspresi yang luas kepada qari. Selain itu, Bayyati berfungsi 
sebagai kayu ukur bagi maqam-maqam seterusnya; tahap kekuatan suara, 
kestabilan tabaqah dan kawalan nada yang dicapai dalam Bayyati lazimnya menjadi 
rujukan asas dalam peralihan dan pengembangan kepada maqam lain dalam 
sesuatu persembahan bacaan. 

 
2. Husayni 
 
Perkataan Husayni berasal dari perkataan Arab yang bererti kecil dan cantik (ََمصغر
 Ia  merupakan cawangan kepada maqam Bayyati dan berasal dari maqam .(حسن
Arab Hijazi yang telah diubah suai dan digubah semula oleh qari-qari Mesir (Hasan 

Musa, 2008). Husayni adalah maqam tarannum yang mempunyai gerak cepat, gaya 
yang hangat dan sangat sesuai dengan tabaqah tinggi.  
 

Perlu difahami dalam konteks perbahasan ilmu Tarannum, beberapa istilah 
seperti cepat, lambat, cergas, hidup, berbunga dan lain-lain yang digunakan seperti 
di atas adalah istilah yang berkisar dalam kalangan ahli Tarannum dan memberi 

makna khusus. Ia tidak semestinya memberi makna perkataan asal kerana analogi 
yang sering diumpamakan “manisnya epal tidak dapat diceritakan sebaik-baiknya 
melainkan dengan memakannya”. 
 

Sebahagian ahli tarannum menggolongkan maqam Husayni dalam kumpulan 
Bayyati, cuma terdapat perbezaan dari segi ketinggian suaranya sahaja. Ini 
bermaksud ketika ia rendah dipanggil Bayyati dan ketika tinggi dipanggil Husayni. 
Pandangan ini sememangnya berasas kerana setiap qari yang menyudahkan 
sesuatu bacaan akan menurunkan suaranya dahulu hingga ke tahap Husayni 
sebelum mengakhirinya dengan Bayyati. 
 

Harakat-harakat tarannum Husayni dapat dikenali dengan beberapa ciri: 
i) Harakat Husayni biasanya bersambung dengan harakat 4 dan 5 maqam Bayyati 
permulaan. 
ii) Harakat Husayni boleh dibaca dan disusun secara berasingan tanpa disambung 

dengan mana-mana maqam tertentu. 
iii) Harakat Husayni sering juga disambung dengan harakat Bayyati penamat 
(Mohammad Yusuf, 1992: 32). 
 
3. Nahawand 
 
Maqam Nahawand berasal dari Hamadan, salah sebuah bandar di Iran hari ini. 
Maqam Nahawand telah mengalami perubahan dari identitinya yang asal mengikut 
gubahan qari-qari Mesir. Kini ia tergolong dalam kumpulan Misri (Nordin Idris, 
2008). Maqam Nahawand bersifat lembut, ringan dan cepat. Ia amat sesuai dengan 
tahap suara yang rendah.  
  



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

53 
 

 Seorang qari membawa maqam Nahawand selalunya dengan salah satu 
tujuan berikut: 
1. Setiap maqam yang tegas dan hangat, harus dilembutkan dengan gaya yang lain 
dan inilah peranan Nahawand. Sekiranya tidak, bacaan tersebut akan sentiasa 
keras dan hilang seni. 
2. Menyesuaikan dengan ayat yang dibaca, sebagai contoh ayat yang berbentuk 
cerita dan kisah amat sesuai dengan maqam Nahawand kerana kelembutan sifatnya 
(Nordin Idris, 2008). 
 
 
4. Rast 
 
Maqam Rast juga berasal dari wilayah Parsi. Ia terkenal dengan sifat kecantikan 
disebabkan gayanya yang menawan. Sehubungan itu dalam setiap bacaan, jarang 

sekali seseorang qari itu meninggalkannya. Ia menjadi antara maqam paling popolar 
dalam kalangan qari di Malaysia (Setina Ismail, 2008). 
 

Maqam Rast mempunyai gerak yang ringan dan cepat. Sifat ini membuat 
bacaan qari lebih cergas dan bersemangat. Ia mudah disesuaikan dengan mana-
mana tabaqah sama ada tinggi atau rendah (Setina Ismail, 2008). Dengan itu, 
maqam ini sangat penting untuk dibawa kerana ia memberi tenaga kepada bacaan 
qari yang mungkin kadang-kadang lemah dan tidak bermaya.  
 
5. Hijaz 
 
Maqam Hijaz berasal dari Hijaz, iaitu berdekatan Makkah dan Madinah. Orang-
orand Hijaz selalu membawa maqam ini yang mempunyai rentak yang agak kasar 
dan alunan yang terang. Ia juga dianggap oleh para qari sebagai raja bagi seluruh 
maqamat (Hasan Musa, 2008). 
 
 Gerakan maqam Hijaz agak lambat namun memberi kesan yang mendalam 
kepada pendengar. Sifatnya yang tegas dan bersemangat pula menyebabkan ia 
sesuai dengan mana-mana tabaqah suara. Maqam Hijaz sesuai dipilih oleh seorang 
qari yang sedang memperdengarkan bacaan ayat-ayat hukum dan ayat yang 
berunsur penegasan serta ancaman.   
 
6. Saba 
 
Maqam Saba berasal dari Mesir dan ia merupakan cawangan kepada maqam Bayyati 

(Nordin Idris, 2008). Menurut Ibn Manzur (1985: 449), perkataan saba (صبا) dalam 
bahasa Arab bererti rindu dan kasihan belas. Sifat ini kelihatan agak jelas ketika 

seseorang qari melagukannya. Ini kerana gayanya mempunyai unsur-unsur sedih 

yang meruntun jiwa.  
 

Walau bagaimanapun, ciri-ciri kesedihan yang terzahirkan pada alunan Saba 
bukanlah suatu yang disengajakan, sebaliknya muncul secara semula jadi daripada 
karakter dan struktur melodi Saba itu sendiri. Nuansa emosional tersebut 
memberikan kesan mendalam tanpa menjejaskan keaslian dan kesahihan bacaan. 
 

Dalam konteks aplikasi, maqam Saba sesuai digunakan oleh seorang qari 
bagi meredakan ketegangan dalam bacaan serta melembutkan penyampaian, 
khususnya selepas penggunaan maqam yang bersifat tegas atau berintensiti tinggi. 
Penggunaan maqam ini berpotensi membangkitkan rasa keinsafan dan 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

54 
 

meningkatkan tahap kekhusyukan dalam kalangan pembaca dan pendengar, 
selaras dengan tuntutan adab dan hak tilawah al-Quran. 
 
7. Sikah 
 
Maqam Sikah berasal dari Iran tetapi dipelopori  oleh para ahli tarannum Misri. Ia 
kekal menjadi sebahagian dari maqam popular dalam kalangan qari-qari seluruh 
dunia, khususnya qari dari Malaysia. 
 

Antara sifat-sifat maqam Sikah ialah perlahan, lembut dan cenderung kepada 
kesedihan. Ia amat sesuai dengan ayat-ayat yang bersifat memohon, merayu dan 
merintih untuk menyentuh perasaan para pendengar. Maqam Sikah juga 
berperanan melembutkan bacaan khususnya dalam nada tinggi yang disampaikan 
oleh qari. 

 
8. Jiharkah 
 
Maqam Jiharkah dikatakan berasal dari tanah Hijaz. Maqam ini popular ddalam 
kalangan masyarakat Melayu namun kebanyakan orang tidak mengetahuinya. Pada 
setiap kali hari raya sama ada Aidil Fitri atau Aidil Adha, maka takbir hari raya akan 
dikumandangkan dengan maqam Jaharkah. Hal ini disebabkan kesesuaian suasana 
dengan identiti Jiharkah itu sendiri yang sekiranya diubah dengan maqam lain, 
maka ia akan mencacatkan nada dan intonasi takbir tersebut (Setina Ismail, 2008). 
 

Jiharkah bersifat ringan, syahdu dan lembut. Ia akan meredakan ketegangan 
dan melembutkan bacaan serta memberi kekhusyukkan kepada pembaca dan 
seluruh pendengar (Setina Ismail, 2008). 
 
KEANJALAN SIFAT DAN PERANAN TARANNUM 
 
Demikian huraian ringkas mengenai maqam-maqam tarannum yang selalu 
diperdengarkan oleh qari Kelantan khususnya atau Malaysia umumnya. Maqam-
maqam di atas dipilih berdasarkan tahap popularitinya di Malaysia. 
 
 Kepelbagaian maqam dalam ilmu Tarannum menunjukkan bahawa sistem 
alunan bacaan al-Quran tidak bersifat terhad kepada maqam-maqam utama yang 
lazim diamalkan sahaja. Selain Bayyati, Hijaz dan lain-lain yang telah diterangkan 
di atas, masih terdapat maqam seperti Kurdi, ‘Ajam, ‘Iraqi dan Nawa Athar yang 
dianggap cabang atau pecahan kepada maqām-maqām tersebut. Namun begitu, 
perbincangan terperinci terhadap keseluruhan maqamat ini tidak dapat dibuat bagi 
mengekalkan fokus kajian dan mengelakkan perbincangan yang terlalu lebar. 

 
Keluasan spektrum maqamat inilah yang turut menjelaskan perbezaan 

pandangan dalam kalangan ahli dan sarjana Tarannum mengenai jumlah sebenar 
maqamat al-Quran. Sebahagian mereka berpendapat, bilangan maqamat adalah 28 
jenis, manakala sumber lain menyatakan bilangannya boleh mencecah sehingga 350 
maqamat, yang kesemuanya secara teoritikal boleh diaplikasikan dalam bacaan al-
Quran (al-Fatani, 1938: 61). 
 

Setelah diteliti sifat dan peranan setiap maqam dalam ilmu Tarannum, dapat 
dirumuskan bahawa secara umum setiap maqam sering dikaitkan dengan 
kesesuaian terhadap tema-tema tertentu dalam ayat al-Quran, seperti ayat nikmat, 
ayat azab, ayat perintah dan ayat larangan. Pendekatan ini secara khususnya 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

55 
 

berasaskan penulisan serta komentar al-Marhum Dato’ Nik Jaafar Nik Ismail dalam 
karya beliau Qawa‘id al-Tarannum, yang menghuraikan hubungan antara karakter 
maqām dan kandungan makna ayat yang dibaca. 
 

Walau bagaimanapun, berdasarkan pengamatan dan perbincangan langsung 
penulis sebagai murid beliau, pandangan al-Marhum pada penghujung usia beliau 
menunjukkan penilaian yang lebih bersifat menyeluruh dan fleksibel. Menurut 
pandangan ini, pada dasarnya setiap maqam memiliki potensi sifat dan peranan 
yang sesuai untuk diaplikasikan pada mana-mana ayat al-Quran, dengan syarat 
teknik pengolahan, kawalan suara dan pendekatan persembahan disesuaikan 
secara tepat dengan konteks ayat yang dibaca. 
 

Penegasan terhadap pandangan terakhir ini didapati mempunyai asas yang 
lebih kukuh berdasarkan beberapa deduksi yang dibuat melalui amalan praktikal 

dalam tradisi tilawah al-Quran. Pertama, secara realitinya para qari tidak 
mengkhususkan sesuatu maqam kepada jenis ayat tertentu secara mutlak dalam 
bacaan mereka. Kedua, dalam konteks musabaqah atau majlis tilawah al-Quran, 
tiada pemotongan markah dikenakan terhadap penggunaan mana-mana maqam 
bagi mana-mana ayat al-Quran. Ketiga, penetapan maqam wajib dalam Musabaqah 
Tilawah al-Quran Malaysia juga tidak dibuat berdasarkan tema ayat yang akan 
dibacakan oleh para peserta, sebaliknya lebih menekankan aspek teknik, kawalan 
suara dan kesempurnaan persembahan bacaan. 
 
KESIMPULAN  
 
Berdasarkan perbincangan dan dapatan yang telah dihuraikan, dapat dirumuskan 
dalam artikel ini bahawa ilmu Tarannum memiliki keanjalan sifat dan peranan yang 
signifikan dalam aplikasinya terhadap bacaan ayat-ayat al-Quran. Keanjalan ini 
tidak terikat secara mutlak kepada pengkhususan tema ayat dengan maqam 
tertentu, sebaliknya bergantung kepada keupayaan qari dalam mengolah teknik, 
kawalan suara dan struktur melodi bagi menjiwai makna ayat yang dibaca. 
 

Dengan kata lain, selagi mana pelaksanaan tarannum menepati adab tilawah 
serta mampu menyampaikan bunyi dan nada yang tepat tanpa menjejaskan 
kehormatan teks wahyu, kepelbagaian penggunaan maqam dan variasi nadanya 
bukan sahaja dibenarkan, malah mencerminkan keluasan dan dinamisme tradisi 
tilawah al-Quran. 
 
RUJUKAN 
 
Abadi, M. S. al-Haqq al-‘Azim. (1968). ‘Awn al-Ma‘bud sharh Sunan Abi Dawud. Al-

Madinah: Maktabah al-Salafi. 
‘Abduh, M. (1980). Al-Fatawa al-Islamiyyah min Dar al-Ifta’ al-Misriyyah. Qahirah: 

Wizarah al-Awqaf, Jumhuriyyah al-Misr al-‘Arabiyyah. 
Al-‘Asqalani, A. ibn ‘A. ibn H. (1984). Fath al-Bari sharh Sahih al-Bukhari (asal 

1414H). Beirut: Dar al-Fikr. 
Buku panduan: Kursus khas kemahiran membaca dan menghafaz al-Qur’an. (1986). 

Kuala Lumpur: Bahagian Agama, Kementerian Pendidikan Malaysia. 
Al-Dhahabi, M. ibn A. ibn ‘U. (1993). Siyar a‘lam al-nubala’. Beirut: Mu’assasah al-

Risalah. 
Al-Fattani, M. S. ibn Z. A. (1938). Siraj al-qari: Pada bicara hukum tajwid kalam Allah 

al-Bari. Pulau Pinang: Maktabah wa Matba‘ah Dar al-Ma‘arif. 



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025 
 
 

56 
 

Hasan Musa. (2008, January 10). Temu bual peribadi di Taman Sri Pengkalan 
Chepa, Kota Bharu. Johan Tilawah al-Qur’an Antarabangsa 1964. 

Mohammad Yusuf. (1992). Pengajian al-Qur’an bertarannum di Kelantan: Sejarah 
dan perkembangannya (Kertas Projek, Universiti Kebangsaan Malaysia. 

Ibn al-Athir, M. al-D. al-Mubarak ibn M. (1963). Al-nihayah fi gharib al-hadith wa al-
athar. Al-Qahirah: Al-Maktabah al-Islamiyyah. 

Ibn Manzur, M. ibn M. al-Afriqi al-Misri. (1985). Lisan al-‘Arab (asal 1405H). Beirut: 
Dar Sadir. 

Munawi, ‘A. al-R. ibn T. al-‘Arifin. (1956). Fayd al-qadir sharh al-jami‘ al-saghir (asal 
1356H). Misr: Al-Maktabah al-Tijariyyah al-Kubra. 

Nik Jaafar Nik Ismail. (1998). Qawa‘id al-tarannum. Kuala Lumpur: Darul Fikr. 
Nordin Idris. (2008, March 14). Temu bual peribadi. Johan Tilawah al-Qur’an 

Antarabangsa 1987.  
Rasip, Z.M., Ramlee, Y. & Ramli, I. (2025). Ciri-Ciri Murni Agama Islam Yang Suci: 

Asas Pembangunan Madani Membentuk Masyarakat Harmoni. Kota 
Kinabalu: Fakulti Pengajian Islam UMS. 

Sa‘id Labib, A. (1970). Al-Taghanniy bi al-Qur’an. Al-Qahirah: Al-Hay’ah al-‘Ammah 
li al-Tawzi‘ wa al-Nashr. 

Setina binti Ismail. (2008, May 17). Temu bual peribadi di Kampung Binjai, Pasir 
Mas, Kelantan. Johan Tilawah al-Qur’an Antarabangsa 1967. 

Zamakhshari, M. ibn ‘U. (1979). Al-Fa’iq fi Gharib al-Hadith wa al-Athar. Qahirah: 
Dar al-Fikr. 

 


