Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

FLEKSIBILITI SIFAT DAN PERANAN DALAM
GAGASAN ILMU TARANNUM

[THE FLEXIBILITY OF CHARACTERISTICS AND ROLES IN
THE CONCEPTUALIZATION OF ILMU TARANNUM]

Muhammad Lukman Ibrahim!, Mohd Azhar Abdullah?

1 Universiti Sains Islam Malaysia, Nilai, zihin@yahoo.com
2 Kolej Universiti Islam Antarabangsa Sultan Ismail Petra, Kota Bharu, drhar68@gmail.com

DOI: https://doi.org/10.51200/kitab.v2i2.7214

ABSTRAK

Al-Quran merupakan mukjizat utama Nabi Muhammad SAW, dan pembacaan,
pemahaman serta pengamalannya merupakan ibadah yang sangat dituntut dalam
Islam. Dalam konteks ini, bacaan al-Quran secara tarannum berfungsi sebagai
medium pengindahan suara yang menyokong penghayatan makna dan adab
tilawah. Artikel ini meneliti secara kritikal sifat, gaya dan peranan beberapa maqgam
utama dalam ilmu Tarannum, iaitu Bayyati, Saba, Hijaz, Nahawand, Rast, Sikah
dan Jiharkah, dengan memberi tumpuan kepada keanjalan aplikasinya dalam
bacaan ayat-ayat al-Quran. Dapatan kajian menunjukkan bahawa walaupun setiap
maqam memiliki karakter dan kecenderungan fungsi tertentu, penggunaannya tidak
terikat secara mutlak kepada tema ayat tersebut. Sebaliknya, kesesuaian tarannum
lebih bergantung kepada keupayaan qari dalam mengolah teknik, kawalan suara
dan struktur melodi bagi menjiwai maksud ayat yang dibaca. Kajian ini turut
memperlihatkan bahawa sebahagian maqam kekal diamalkan secara meluas,
manakala yang lain mengalami kepupusan atau berasimilasi ke dalam bentuk irama
tradisi lain. Kesimpulannya, ilmu Tarannum bersifat dinamik dan fleksibel,
mencerminkan keluasan tradisi tilawah al-Quran yang menuntut keseimbangan
antara pemeliharaan kaedah tradisional dan keanjalan pengolahan seni bacaan.

Kata Kunci: [lmu Tarannum, Ulum al-Quran, Kesenian Islam, Tilawah, Keanjalan
Tarannum

ABSTRACT

The Quran represents the foremost miracle of the Prophet Muhammad (peace be upon
him), and its recitation, comprehension, and practice constitute acts of worship highly
emphasized in Islam. Within this framework, Quranic recitation through tarannum
functions as an aesthetic medium that enhances vocal beauty while supporting deeper
spiritual engagement and observance of proper recitational etiquette. This article
critically examines the characteristics, styles, and functions of several principal
maqgamat in the science of Tarannum, namely Bayyati, Saba, Hijaz, Nahawand, Rast,
Sikah, and Jiharkah, with particular attention to their flexibility of application in
Quranic recitation. The findings indicate that although each maqam possesses
distinctive features and functional tendencies, its usage is not rigidly confined to
specific thematic categories of Quranic verses. Rather, the appropriateness of a given
maqam depends largely on the reciter’s ability to integrate technical control, vocal
modulation, and melodic structure in order to internalize and convey the meaning of
the recited verses. The study further observes that while certain magamat remain
widely practiced, others have diminished or undergone assimilation into alternative

47



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

musical traditions. In conclusion, the science of Tarannum is inherently dynamic and
flexible, reflecting the breadth of the Quranic recitational tradition, which necessitates
a balanced engagement between the preservation of established conventions and
adaptive artistic expression.

Keywords: The art of Tarannum, Ulum al-Qur’an, Islamic Arts, Recitation, Flexibility
PENDAHULUAN

Sebagai mana diyakini oleh seluruh umat Islam, al-Quran merupakan kitab Allah
yang maha tinggi dan ketinggiannya merangkumi pelbagai sudut. Keagungan al-
Qur’an terletak pada pelbagai aspek, termasuk keindahan bahasanya, kelengkapan
makna, konteks sejarah dan peristiwa yang melatarbelakanginya, serta
pengetahuan ilmiah dan sains semula jadi yang melampaui kemampuan akal
manusia biasa. Selain itu, al-Qur’an menonjolkan hikmah, panduan moral, dan
prinsip universal yang kekal relevan sehingga kini. (Zaifuddin Md Rasip et. al., 2025)

Tidak lupa juga aspek keperluan membaca al-Quran dengan baik dan suara
yang merdu, selaras dengan kedalaman dan ketinggian ayat-ayat Allah.
Sehubungan itu, artikel ini menekankan kepentingan memenuhi hak tilawah al-
Quran secara tepat dan penuh penghormatan. Perkara pertama yang akan
dijelaskan melalui artikel ini ialah asal usul kemunculan ilmu Tarannum,
pengertian gaya dan peranan setiap jenis maqamat yang masih digunakan hingga
kini seperti Bayati, Husayni, Nahawand dan lain-lain sebelum masuk ke
perbincangan sebenar, iaitu keanjalan dan peranan Tarannum.

LATAR BELAKANG ILMU TARANNUM

Setiap bangsa dan masyarakat cenderung mempunyai kepelbagaian nyanyian yang
indah dan merdu. Hal ini disebabkan oleh sifat manusia yang menyukai suara yang
bagus. Bahkan suara yang bagus dipercayai akan dapat membangkit dan
menguatkan jiwa, juga mententeramkan fikiran. Sehubungan demikian, setiap
bangsa mempunyai peralatan muzik yang berbeza-beza untuk menghasilkan bunyi
yang menyenangkan.

Contohnya masyarakat Melayu sinonim dengan penggunaan alat muzik
berasaskan gendang seperti gendang, kompang dan rebana, manakala masyarakat
Cina pula terkenal dengan alat muzik bertali seperti guzheng dan pipa. Begitu juga
masyarakat Arab yang terkenal dengan alunan oud dan ganun, masyarakat India
dengan instrumen seperti sitar dan tabla, sementara masyarakat Barat menonjol
melalui tradisi muzik berasaskan alat tiupan dan bertali seperti biola dan piano.
Kenyataan ini menjadi bukti bahawa suara yang baik tidak terpisah dari kehidupan
manusia.

Sabda Rasulullah SAW:
ikl el Ol 1ty

Maksudnya: Berilah kerehatan (kepada)kepada hatimupada satu ketika, kemudian
pada waktu yang lain pula.
(al-Munawi, 1956, jil. 4: 53; ‘Abduh, M., 1980, jil. 10: 368)

48



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Sayyidina ‘Ali RA pula didapati pernah berkata: “Rehatkanlah hati kamu,
sesungguhnya hati akan jemu dan keletihan sepertimana badan kamu.” (al-Munawi,
1956, jil. 4: 53)

Pada dasarnya, masyarakat Arab sejak zaman awal memang memiliki
kepekaan tinggi terhadap keindahan bunyi dan irama, sama ada dalam bentuk
syair, seruan, mahupun nyanyian berlagu yang dikenali sebagai tarannum (¢ ).
Unsur bunyi berirama ini hadir dalam pelbagai aspek kehidupan mereka, seperti
permainan kanak-kanak, seruan para saudagar di pasar serta ekspresi emosi dalam
situasi tertentu. Bahkan dalam tradisi pra-Islam, terdapat amalan ratapan berlagu
oleh wanita ketika berkabung. Ibn al-A'rabi berkata: Orang Arab suka menyanyi dan
menari sambil mengembara dengan unta atau bersantai di halaman rumah mereka.
Inilah menjadi rutin harian mereka.

Namun demikian, tidak semua bentuk nyanyian dan bunyi berirama ini
diterima dalam Islam, sebaliknya sebahagiannya diperbetulkan dan disucikan,
khususnya apabila diaplikasikan dalam konteks bacaan al-Quran yang menuntut
keindahan suara tanpa melanggar batas syarak. Rasulullah SAW sangat
menginginkan agar kecenderungan bangsa Arab kepada bunyi-bunyian ini berubah
kepada menjadikan al-Quran sebagai wadah bertarannum. (al-‘Asqgalani, 1984, jil.
9: 69; Ibn al-Athir, 1963, jil. 3: 391; al-Zamakhshari, 1979, jil. 2: 36; al-Abadi, 1968,
jil. 4: 240)

Ibn ‘Abbas menyatakan bahawa Nabi Dawud AS dikurniakan oleh Allah SWT
suatu mukjizat berupa suara yang sangat merdu, sehingga baginda membaca Kitab
Zabur dengan pelbagai bentuk lagu dan intonasi. Ibn ‘Abbas RA meriwayatkan:

]

1 = ‘;Q Pl P P P ?
CL Gpeatin 583 Tas O35 O

Maksudnya: Bahawa Nabi Dawud a.s. membaca Kitab Zabur dengan tujuh puluh
variasi tarannum.
(al-‘Asqgalani, 1984, jil. 9: 71)

Riwayat ini menunjukkan bahawa keindahan suara dan kepelbagaian tarannum
bukan sekadar kecenderungan fitrah manusia, bahkan merupakan anugerah Ilahi
yang diiktiraf dan dimanfaatkan dalam penyampaian wahyu.

Hal ini mengisyaratkan bahawa naluri manusia yang gemarkan bunyi-
bunyian yang merdu selari dengan fitrah yang diciptakan Allah, selama mana ia
diarahkan kepada tujuan yang benar dan tidak bercanggah dengan prinsip syariat.
Lantaran itu, Nabi Dawud AS digambarkan akan membaca Kitab Zabur dengan
penuh penghayatan sehingga menitiskan air mata, kemudian mengulangi bacaan
tersebut dengan gelombang emosi yang sama hingga turut diiringi oleh makhluk-
makhluk lain, termasuk haiwan di daratan dan di lautan. Haiwan-haiwan itu
dikatakan akan berdiam diri untuk memberi perhatian dengan penuh kekhusyukan
terhadap bacaan Baginda. (al-‘Asqalani, 1984, jil. 9: 71)

Pada zaman Rasulullah saw, terdapat sebilangan sahabat yang mendapat
pengiktirafan Baginda saw sebagai pemilik suara yang merdu lalu dijadikan qari-
gari untuk bertarannum, memperdengarkan bacaan yang indah kepada para
sahabat. Antara nama-nama yang diriwayatkan oleh al-Bukhari dan Muslim bahawa

49



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

mereka pernah mendapat pujian Rasulullah SAW ialah Abu Musa al-Asy ‘ari, Ibn
Mas‘ud, Ubay ibn Kab, Mu ‘adh ibn Jabal, Salim Mawla Abi Huzayfah dan Usayd
ibn Hudayr.

Begitu juga pada era tabi’in, ‘Ubaydullah ibn Abi Bakrah al-Thaqafi yang
hidup antara tahun 14-79 hijrah dikatakan merupakan individu pertama yang
melagukan Al-Quran secara bertarannum sepertimana sekarang. Kemudian ia
diikuti oleh ‘Ubaydullah ibn ‘Umar (antara 70-149 hijrah) hingga kepelbagaian
tilawahnya menjadi ikutan dan terkenal dengan nama bacaan al-‘Umari. (Ibn al-
Athir, 1963, jil. 3: 391; al-Dhahabi, 1993, jil. 6: 304)

ASAL USUL ILMU TARANNUM

Sehingga kini, tiada sejarah khusus berkenaan ilmu Tarannum yang telah
didokumentasi dan dapat dimanafaatkan oleh kita. Kekangan ini mungkin
disebabkan oleh kecenderungan para ahli dan pengamalnya yang tidak
menumpukan kepada penulisan ilmiah dalam bidang ini. Hal ini berpunca daripada
sifat Tarannum itu sendiri yang biasanya dipelajari dan diwariskan melalui
pendengaran serta latihan lisan, bukan melalui dokumentasi bertulis. Akibatnya,
para qari dan guru Tarannum lebih memberi penekanan kepada aspek latihan
suara, penguasaan lagu dan aplikasi praktikal berbanding usaha pembukuan dan
penulisan sistematik. Keadaan ini menyebabkan banyak kepakaran dan
pengalaman tokoh-tokoh Tarannum tidak sempat dirakam secara ilmiah, lalu hilang
ditelan zaman, sedangkan ilmu yang didokumentasikan secara bertulis berpotensi
untuk terus diwarisi dan dimanfaatkan oleh generasi seterusnya.

Pengamal dan peminat ilmu ini juga tidak ramai. Keadaan ini sebahagiannya
berpunca daripada perbezaan bakat dan kebolehan dalam kalangan masyarakat
umum, memandangkan ilmu Tarannum menuntut satu aset asas yang bersifat fitri,
iaitu suara yang merdu. Keupayaan vokal sedemikian merupakan anugerah Ilahi
yang tidak dimiliki secara meluas, sebaliknya hanya dianugerahkan kepada
sebahagian kecil individu. Oleh itu, perkembangan ilmu Tarannum lazimnya
terbatas dalam lingkungan mereka yang mempunyai bakat serta minat khusus
terhadap bidang ini.

Faktor ini turut diperkuat oleh pertikaian dalam kalangan ulama berhubung
hukum bertarannum dalam pembacaan al-Quran. Sebahagian ulama berpandangan
bahawa tarannum adalah terlarang kerana dikhuatiri membawa kepada unsur
mempermainkan atau mempersendakan ayat-ayat al-Quran, manakala sebahagian
yang lain menilainya sebagai makruh. Dalam masa yang sama, terdapat juga
pandangan yang mengharuskan malah menganggapnya sebagai suatu amalan yang
dianjurkan. Kepelbagaian pandangan yang muncul dalam konteks dan hujah yang
berbeza ini telah mewujudkan kekeliruan serta percanggahan yang ketara, sekali
gus memberi kesan terhadap penerimaan dan penyebaran ilmu Tarannum dalam
kalangan masyarakat.

Walau bagaimanapun, terdapat beberapa usaha teoritikal untuk menjelaskan
asal usul permulaan ilmu Tarannum. Menurut Dato’ Nik Jaafar di dalam bukunya
Qawa’id al-Tarannum (1998: 114), ilmu Tarannum bermula berdasarkan
penghayatan manusia kepada beberapa unsur berikut:

1) Bunyian geseran kayu
2) Bunyi tiupan angin

50



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

3) Bunyi kicauan burung
4) Bunyi air yang mengalir.

Bunyi-bunyian inilah yang telah menjadi inspirasi ahli-ahli muzik dan penyair
untuk mencipta nada dan irama yang bukan sahaja diminati oleh setiap bangsa,
malah telah diadaptasi dan berakar sebagai unsur budaya dalam kehidupan
masyarakat masing-masing. (Nik Jaafar, 1998: 114)

Syeikh Muhammad Salih al-Fatani (1983, hlm. 58) menyatakan bahawa asal-
usul tarannum Arab mempunyai pertalian dengan tradisi muzik Yunani.
Perkembangan awal ini dikaitkan dengan tokoh falsafah dan muzik Yunani,
Batalaymus al-Faylasuf, yang lebih dikenali dalam tradisi Barat sebagai Ptolemy.
Tokoh ini merupakan seorang sarjana berketurunan Yunani yang masyhur dalam
pelbagai disiplin ilmu, termasuk matematik, geografi dan astronomi.

Tradisi ini kemudiannya diadaptasi dan dikembangkan dalam dunia Arab
oleh tokoh muzik terkemuka, Ishaq bin Ibrahim al-Musili al-Nadim (155-235H), yang
berperanan sebagai pemuzik istana dan pengiring khalifah. Selain keunggulannya
dalam bidang muzik, beliau juga dikenali sebagai seorang ilmuwan yang menguasai
pelbagai cabang ilmu, antaranya bahasa, sejarah, ilmu Islam dan ilmu kalam.

PENGERTIAN, GAYA DAN PERANAN ILMU TARANNUM

Setiap maqam tarannum al-Quran mempunyai pengertian, gaya melodik dan fungsi
yang tersendiri, (Buku panduan: Kursus khas kemahiran membaca dan menghafaz
al-Qur’an, 1986) yang berperanan membezakan antara satu maqam dengan magam
yang lain serta menentukan kedudukannya dalam persembahan bacaan seorang
gari. Perbezaan ini bukan sahaja terletak pada bentuk alunan dan pergerakan
suara, bahkan turut melibatkan kesesuaian maqam tersebut dengan struktur ayat,
maksud dan suasana makna yang ingin disampaikan dalam bacaan al-Quran.

Walau bagaimanapun, daripada sekian banyak maqgam tarannum yang
direkodkan dalam literatur klasik, hanya sebahagian kecil sahaja yang masih kekal
diamalkan secara meluas dalam bacaan al-Quran pada masa kini. Sebaliknya,
terdapat magam yang semakin jarang digunakan atau hampir tidak lagi diamalkan
dalam tilawah al-Quran, seperti Kurdi, ‘Ajam, Iraqi dan Nawa Athar. Sebahagian
daripada maqam ini tidak lenyap sepenuhnya, tetapi terus hidup dalam bentuk
irama lain seperti nasyid, qasidah, barzanji dan tradisi seni suara Islam yang
seumpamanya, tanpa lagi berfungsi sebagai magam utama dalam tilawah al-Quran.

Berikut, diterangkan maqam-maqgam yang masih kekal dan diamalkan
sehingga ke hari ini:

1. Bayyati

Perkataan Bayyati dikatakan berasal dari kalimah Arab yang bererti rumah (<«). Ia
dikaitkan demikian kerana biasanya magam Bayyati adalah maqgam permulaan,
penaung dan penutup kepada satu persembahan bacaan (Nordin Idris, 2008).
Perkara penting yang perlu diketahui oleh seorang gari ialah mengenal gaya sesuatu
magam serta mengetahui peranannya untuk disesuaikan dengan kehendak
pembacaan ayat al-Quran itu sendiri.

51



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Maqgam Bayyati dicirikan oleh gerak alunan yang lembut namun tetap tegas,
hasil daripada penggunaan tabagah suara yang rendah disertai kawalan tekanan
suara yang stabil bagi mengelakkan bacaan kedengaran lemah atau tidak bertenaga.
Ciri ini menjadikan Bayyati sebagai maqam asas yang lazim digunakan sebagai
magam pembukaan dan penutup, khususnya dalam konteks majlis tilawah al-
Quran.

Dari segi fungsi, maqam Bayyati berperanan mempelbagaikan corak bunyi
dan pergerakan harakat dalam bacaan. Setiap harakat yang dibentuk dalam maqgam
ini menuntut variasi teknik suara dan susunan melodi yang berbeza, sekali gus
memberikan ruang ekspresi yang luas kepada qgari. Selain itu, Bayyati berfungsi
sebagai kayu ukur bagi maqam-magam seterusnya; tahap kekuatan suara,
kestabilan tabaqah dan kawalan nada yang dicapai dalam Bayyati lazimnya menjadi
rujukan asas dalam peralihan dan pengembangan kepada maqgam lain dalam
sesuatu persembahan bacaan.

2. Husayni

Perkataan Husayni berasal dari perkataan Arab yang bererti kecil dan cantik ( -
o~>). la merupakan cawangan kepada maqam Bayyati dan berasal dari magam
Arab Hijazi yang telah diubah suai dan digubah semula oleh qari-qari Mesir (Hasan
Musa, 2008). Husayni adalah magam tarannum yang mempunyai gerak cepat, gaya
yang hangat dan sangat sesuai dengan tabaqah tinggi.

Perlu difahami dalam konteks perbahasan ilmu Tarannum, beberapa istilah
seperti cepat, lambat, cergas, hidup, berbunga dan lain-lain yang digunakan seperti
di atas adalah istilah yang berkisar dalam kalangan ahli Tarannum dan memberi
makna khusus. Ia tidak semestinya memberi makna perkataan asal kerana analogi
yang sering diumpamakan “manisnya epal tidak dapat diceritakan sebaik-baiknya
melainkan dengan memakannya”.

Sebahagian ahli tarannum menggolongkan magam Husayni dalam kumpulan
Bayyati, cuma terdapat perbezaan dari segi ketinggian suaranya sahaja. Ini
bermaksud ketika ia rendah dipanggil Bayyati dan ketika tinggi dipanggil Husayni.
Pandangan ini sememangnya berasas kerana setiap qari yang menyudahkan
sesuatu bacaan akan menurunkan suaranya dahulu hingga ke tahap Husayni
sebelum mengakhirinya dengan Bayyati.

Harakat-harakat tarannum Husayni dapat dikenali dengan beberapa ciri:
i) Harakat Husayni biasanya bersambung dengan harakat 4 dan 5 maqam Bayyati
permulaan.
ii) Harakat Husayni boleh dibaca dan disusun secara berasingan tanpa disambung
dengan mana-mana magam tertentu.
iii) Harakat Husayni sering juga disambung dengan harakat Bayyati penamat
(Mohammad Yusuf, 1992: 32).

3. Nahawand

Magam Nahawand berasal dari Hamadan, salah sebuah bandar di Iran hari ini.
Magam Nahawand telah mengalami perubahan dari identitinya yang asal mengikut
gubahan qari-qari Mesir. Kini ia tergolong dalam kumpulan Misri (Nordin Idris,
2008). Magam Nahawand bersifat lembut, ringan dan cepat. la amat sesuai dengan
tahap suara yang rendah.

52



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Seorang qari membawa maqam Nahawand selalunya dengan salah satu
tujuan berikut:
1. Setiap magam yang tegas dan hangat, harus dilembutkan dengan gaya yang lain
dan inilah peranan Nahawand. Sekiranya tidak, bacaan tersebut akan sentiasa
keras dan hilang seni.
2. Menyesuaikan dengan ayat yang dibaca, sebagai contoh ayat yang berbentuk
cerita dan kisah amat sesuai dengan maqam Nahawand kerana kelembutan sifatnya
(Nordin Idris, 2008).

4. Rast

Magam Rast juga berasal dari wilayah Parsi. Ia terkenal dengan sifat kecantikan
disebabkan gayanya yang menawan. Sehubungan itu dalam setiap bacaan, jarang
sekali seseorang gari itu meninggalkannya. la menjadi antara magam paling popolar
dalam kalangan qari di Malaysia (Setina Ismail, 2008).

Magam Rast mempunyai gerak yang ringan dan cepat. Sifat ini membuat
bacaan qari lebih cergas dan bersemangat. la mudah disesuaikan dengan mana-
mana tabagah sama ada tinggi atau rendah (Setina Ismail, 2008). Dengan itu,
maqgam ini sangat penting untuk dibawa kerana ia memberi tenaga kepada bacaan
gari yang mungkin kadang-kadang lemah dan tidak bermaya.

5. Hijaz

Maqgam Hijaz berasal dari Hijaz, iaitu berdekatan Makkah dan Madinah. Orang-
orand Hijaz selalu membawa maqam ini yang mempunyai rentak yang agak kasar
dan alunan yang terang. la juga dianggap oleh para qari sebagai raja bagi seluruh
maqamat (Hasan Musa, 2008).

Gerakan magam Hijaz agak lambat namun memberi kesan yang mendalam
kepada pendengar. Sifatnya yang tegas dan bersemangat pula menyebabkan ia
sesuai dengan mana-mana tabagah suara. Magam Hijaz sesuai dipilih oleh seorang
gari yang sedang memperdengarkan bacaan ayat-ayat hukum dan ayat yang
berunsur penegasan serta ancaman.

6. Saba

Maqgam Saba berasal dari Mesir dan ia merupakan cawangan kepada maqam Bayyati
(Nordin Idris, 2008). Menurut Ibn Manzur (1985: 449), perkataan saba (L») dalam
bahasa Arab bererti rindu dan kasihan belas. Sifat ini kelihatan agak jelas ketika
seseorang qari melagukannya. Ini kerana gayanya mempunyai unsur-unsur sedih
yang meruntun jiwa.

Walau bagaimanapun, ciri-ciri kesedihan yang terzahirkan pada alunan Saba
bukanlah suatu yang disengajakan, sebaliknya muncul secara semula jadi daripada
karakter dan struktur melodi Saba itu sendiri. Nuansa emosional tersebut
memberikan kesan mendalam tanpa menjejaskan keaslian dan kesahihan bacaan.

Dalam konteks aplikasi, magam Saba sesuai digunakan oleh seorang qari
bagi meredakan ketegangan dalam bacaan serta melembutkan penyampaian,
khususnya selepas penggunaan magam yang bersifat tegas atau berintensiti tinggi.
Penggunaan maqam ini berpotensi membangkitkan rasa keinsafan dan

53



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

meningkatkan tahap kekhusyukan dalam kalangan pembaca dan pendengar,
selaras dengan tuntutan adab dan hak tilawah al-Quran.

7. Sikah

Maqgam Sikah berasal dari Iran tetapi dipelopori oleh para ahli tarannum Misri. Ia
kekal menjadi sebahagian dari maqam popular dalam kalangan qari-qari seluruh
dunia, khususnya gari dari Malaysia.

Antara sifat-sifat maqam Sikah ialah perlahan, lembut dan cenderung kepada
kesedihan. Ia amat sesuai dengan ayat-ayat yang bersifat memohon, merayu dan
merintih untuk menyentuh perasaan para pendengar. Magam Sikah juga
berperanan melembutkan bacaan khususnya dalam nada tinggi yang disampaikan
oleh qari.

8. Jiharkah

Magam Jiharkah dikatakan berasal dari tanah Hijaz. Magam ini popular ddalam
kalangan masyarakat Melayu namun kebanyakan orang tidak mengetahuinya. Pada
setiap kali hari raya sama ada Aidil Fitri atau Aidil Adha, maka takbir hari raya akan
dikumandangkan dengan magam Jaharkah. Hal ini disebabkan kesesuaian suasana
dengan identiti Jiharkah itu sendiri yang sekiranya diubah dengan maqam lain,
maka ia akan mencacatkan nada dan intonasi takbir tersebut (Setina Ismail, 2008).

Jiharkah bersifat ringan, syahdu dan lembut. Ia akan meredakan ketegangan
dan melembutkan bacaan serta memberi kekhusyukkan kepada pembaca dan
seluruh pendengar (Setina Ismail, 2008).

KEANJALAN SIFAT DAN PERANAN TARANNUM

Demikian huraian ringkas mengenai maqam-magam tarannum yang selalu
diperdengarkan oleh gari Kelantan khususnya atau Malaysia umumnya. Magam-
magam di atas dipilih berdasarkan tahap popularitinya di Malaysia.

Kepelbagaian magam dalam ilmu Tarannum menunjukkan bahawa sistem
alunan bacaan al-Quran tidak bersifat terhad kepada magam-maqam utama yang
lazim diamalkan sahaja. Selain Bayyati, Hijaz dan lain-lain yang telah diterangkan
di atas, masih terdapat magam seperti Kurdi, ‘Ajam, ‘Iraqi dan Nawa Athar yang
dianggap cabang atau pecahan kepada maqgam-magam tersebut. Namun begitu,
perbincangan terperinci terhadap keseluruhan maqamat ini tidak dapat dibuat bagi
mengekalkan fokus kajian dan mengelakkan perbincangan yang terlalu lebar.

Keluasan spektrum magamat inilah yang turut menjelaskan perbezaan
pandangan dalam kalangan ahli dan sarjana Tarannum mengenai jumlah sebenar
magamat al-Quran. Sebahagian mereka berpendapat, bilangan maqamat adalah 28
jenis, manakala sumber lain menyatakan bilangannya boleh mencecah sehingga 350
magamat, yang kesemuanya secara teoritikal boleh diaplikasikan dalam bacaan al-
Quran (al-Fatani, 1938: 61).

Setelah diteliti sifat dan peranan setiap magam dalam ilmu Tarannum, dapat
dirumuskan bahawa secara umum setiap maqgam sering dikaitkan dengan
kesesuaian terhadap tema-tema tertentu dalam ayat al-Quran, seperti ayat nikmat,
ayat azab, ayat perintah dan ayat larangan. Pendekatan ini secara khususnya

54



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

berasaskan penulisan serta komentar al-Marhum Dato’ Nik Jaafar Nik Ismail dalam
karya beliau Qawaid al-Tarannum, yang menghuraikan hubungan antara karakter
magam dan kandungan makna ayat yang dibaca.

Walau bagaimanapun, berdasarkan pengamatan dan perbincangan langsung
penulis sebagai murid beliau, pandangan al-Marhum pada penghujung usia beliau
menunjukkan penilaian yang lebih bersifat menyeluruh dan fleksibel. Menurut
pandangan ini, pada dasarnya setiap maqam memiliki potensi sifat dan peranan
yang sesuai untuk diaplikasikan pada mana-mana ayat al-Quran, dengan syarat
teknik pengolahan, kawalan suara dan pendekatan persembahan disesuaikan
secara tepat dengan konteks ayat yang dibaca.

Penegasan terhadap pandangan terakhir ini didapati mempunyai asas yang
lebih kukuh berdasarkan beberapa deduksi yang dibuat melalui amalan praktikal
dalam tradisi tilawah al-Quran. Pertama, secara realitinya para qari tidak
mengkhususkan sesuatu maqgam kepada jenis ayat tertentu secara mutlak dalam
bacaan mereka. Kedua, dalam konteks musabaqgah atau majlis tilawah al-Quran,
tiada pemotongan markah dikenakan terhadap penggunaan mana-mana magam
bagi mana-mana ayat al-Quran. Ketiga, penetapan maqam wajib dalam Musabagah
Tilawah al-Quran Malaysia juga tidak dibuat berdasarkan tema ayat yang akan
dibacakan oleh para peserta, sebaliknya lebih menekankan aspek teknik, kawalan
suara dan kesempurnaan persembahan bacaan.

KESIMPULAN

Berdasarkan perbincangan dan dapatan yang telah dihuraikan, dapat dirumuskan
dalam artikel ini bahawa ilmu Tarannum memiliki keanjalan sifat dan peranan yang
signifikan dalam aplikasinya terhadap bacaan ayat-ayat al-Quran. Keanjalan ini
tidak terikat secara mutlak kepada pengkhususan tema ayat dengan magam
tertentu, sebaliknya bergantung kepada keupayaan gari dalam mengolah teknik,
kawalan suara dan struktur melodi bagi menjiwai makna ayat yang dibaca.

Dengan kata lain, selagi mana pelaksanaan tarannum menepati adab tilawah
serta mampu menyampaikan bunyi dan nada yang tepat tanpa menjejaskan
kehormatan teks wahyu, kepelbagaian penggunaan magam dan variasi nadanya
bukan sahaja dibenarkan, malah mencerminkan keluasan dan dinamisme tradisi
tilawah al-Quran.

RUJUKAN

Abadi, M. S. al-Haqq al-‘Azim. (1968). ‘Awn al-Ma‘bud sharh Sunan Abi Dawud. Al-
Madinah: Maktabah al-Salafi.

‘Abduh, M. (1980). Al-Fatawa al-Islamiyyah min Dar al-Ifta’ al-Misriyyah. Qahirah:
Wizarah al-Awqgaf, Jumhuriyyah al-Misr al-‘Arabiyyah.

Al-‘Asqalani, A. ibn ‘A. ibn H. (1984). Fath al-Bari sharh Sahih al-Bukhari (asal
1414H). Beirut: Dar al-Fikr.

Buku panduan: Kursus khas kemahiran membaca dan menghafaz al-Qur’an. (1986).
Kuala Lumpur: Bahagian Agama, Kementerian Pendidikan Malaysia.

Al-Dhahabi, M. ibn A. ibn ‘U. (1993). Siyar a‘lam al-nubala’. Beirut: Mu’assasah al-
Risalah.

Al-Fattani, M. S. ibn Z. A. (1938). Sirqj al-qari: Pada bicara hukum tajwid kalam Allah
al-Bari. Pulau Pinang: Maktabah wa Matba‘ah Dar al-Ma‘arif.

55



Jurnal KITAB Bil. 2 (2, Disember) 2025

Hasan Musa. (2008, January 10). Temu bual peribadi di Taman Sri Pengkalan
Chepa, Kota Bharu. Johan Tilawah al-Qur’an Antarabangsa 1964.

Mohammad Yusuf. (1992). Pengagjian al-Qur’an bertarannum di Kelantan: Sejarah
dan perkembangannya (Kertas Projek, Universiti Kebangsaan Malaysia.

Ibn al-Athir, M. al-D. al-Mubarak ibn M. (1963). Al-nihayah fi gharib al-hadith wa al-
athar. Al-Qahirah: Al-Maktabah al-Islamiyyah.

Ibn Manzur, M. ibn M. al-Afriqi al-Misri. (1985). Lisan al-‘Arab (asal 1405H). Beirut:
Dar Sadir.

Munawi, ‘A. al-R. ibn T. al-‘Arifin. (1956). Fayd al-gadir sharh al-jami‘ al-saghir (asal
1356H). Misr: Al-Maktabah al-Tijariyyah al-Kubra.

Nik Jaafar Nik Ismail. (1998). Qawaid al-tarannum. Kuala Lumpur: Darul Fikr.

Nordin Idris. (2008, March 14). Temu bual peribadi. Johan Tilawah al-Qur’an
Antarabangsa 1987.

Rasip, Z.M., Ramlee, Y. & Ramli, I. (2025). Ciri-Ciri Murni Agama Islam Yang Suci:
Asas Pembangunan Madani Membentuk Masyarakat Harmoni. Kota
Kinabalu: Fakulti Pengajian Islam UMS.

Sa‘id Labib, A. (1970). Al-Taghanniy bi al-Qur’an. Al-Qahirah: Al-Hay’ah al-‘Ammah
li al-Tawzi‘ wa al-Nashr.

Setina binti Ismail. (2008, May 17). Temu bual peribadi di Kampung Binjai, Pasir
Mas, Kelantan. Johan Tilawah al-Qur’an Antarabangsa 1967.

Zamakhshari, M. ibn ‘U. (1979). Al-Fa’iq fi Gharib al-Hadith wa al-Athar. Qahirah:
Dar al-Fikr.

56



