MANU Bil. 32 (1), 69-92, 2021 (Jun)
E-ISSN 2590-4086© Chali Unggang & Awang Azman Awang Pawi

BALE GAMBANG-BARUK SEBAGAI PUSAT ADAT, PERAYAAN
DAN SOSIALISASI BIDAYUH SARAWAK
Bale Gambang-Baruk Centre of Customs, Ceremonies and
Socialization of The Bidayuh People of Sarawak

'CHALI UNGGANG
ZAWANG AZMAN AWANG PAWI

%2 Jabatan Sosiobudaya, Akademi Pengajian Melayu, Universiti Malaya
'ungangch@gmail.com, **awangazman@um.edu.my
Tarikh dihantar: 19 April 2021/ Tarikh diterima: 21 Mei 2021

Abstrak Institusi bale gambang-baruk iaitu sebuah institusi penting yang
berperanan sebagai pusat perayaan dan menjadi sumber dalam konteks
sosialisasi, selain sebagai pusat ritual dan pemujaan, amalan mistik dan
perbomohan, serta benteng pertahanan kampung tradisi dalam kalangan
etnik Bidayuh, Sarawak. Objektif kajian ini bertujuan untuk menilai
fungsi dan peranan institusi bale gambang-baruk sebagai pusat adat, pusat
perayaan dan pusat sosial tradisional masyarakat Bidayuh. Aspek ini akan
melibatkan penelitian perayaaan tradisional dan proses ritual yang diadakan.
Metodologi penyelidikan kualitatif digunakan dengan pengumpulan data
dibuat menggunakan sumber premier, iaitu melalui kajian penulis di
lapangan, dengan penyelidikan secara penglibatan dan pemerhatian di
beberapa buah kampung Bidayuh, iaitu di Kampung Gumbang, Kampung
Opar dan Kampung Pichi yang masih mengekalkan amalan ini walaupun
mengalami arus pemodenan. Hasil kajian yang dilakukan ini membuktikan
bale gambang-baruk masih dijadikan sebagai pusat adat, perayaan dan
sosialisasi Bidayuh. Hal ini dilakukan sebagai kesinambungan budaya
tradisi walaupun terdapat beberapa bentuk yang terdapat dalam perayaan
ini mempunyai unsur-unsur modenisasi. Misalnya, penglibatan wakil
rakyat, agensi kerajaan dan badan budaya masyarakat Bidayuh sendiri.
Dalam konteks kontemporari ini, ia menjadi sebahagian daripada produk
pelancongan etnik Bidayuh khususnya dan Sarawak amnya. Ternyata
institusi baruk memberikan ruang kepada penglibatan dan kesedaran dalam
masyarakat Bidayuh untuk mengekalkan identiti dan memartabat warisan
mereka yang kian pupus oleh proses globalisasi.



Chali Unggang & Awang Azman Awang Pawi

Kata kunci: Bale gambang-baruk, pusat adat, perayaan, sosialisasi, identiti
Bidayuh.

Abstract Bale gambang-baruk institution is an important institution as a
center of celebration and a resource in the context of socialization, as well
as a center of ritual and worship, mystical practices as well as a traditional
village fort among the Bidayuh ethnic group in Sarawak. The objective of this
study is to evaluate the function and role of the bale gambang-baruk as a centre
of cultural and traditional festival social centre of the Bidayuh community.
This aspect will involve the study of traditional celebrations and ritual
processes held in the bale gambang-baruk. Qualitative research methodology
is used with data collection made using premier sources, namely through the
author s study in the field, with research by involvement and observation in
several Bidayuh villages, namely in Kampung Gumbang, Kampung Opar
and Kampung Pichin which still uphold these practices despite the currents
of modernization. The results of this study prove that bale gambang-baruk
is still used as a centre for Bidayuh customs, celebrations and socialization.
This is done as a continuation of traditional culture although there are some
forms found in this celebration contain elements of modernization. For
example, the involvement of elected representatives, government agencies,
and cultural bodies of the Bidayuh community itself, in the effort to preserve
and promote this institution. In this contemporary context it has become part
of the tourism products of the Bidayuh ethnic in particular and Sarawak in
general. Apparently, the new institutions provide space for involvement and
awareness in the Bidayuh community to maintain their identity and dignify
their heritage which is becoming extinct by the process of globalization.

Keywords: Bale gambang-baruk, centre of culture, celebration, socialization,
identity of the Bidayuh.

PENGENALAN
Etnik Bidayuh di Sarawak terbahagi kepada empat subetnik, iaitu Bukar-
Sadong kumpulan terbesar di Daerah Serian dan mempunyai 132 buah

Kampung. Husaini (2000: 42)' menyatakan kumpulan kedua terbesar ialah
Biperoh, kebanyakannya terdapat di kawasan pedalaman dalam Daerah

70



Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Kuching, mempunyai 81 buah kampung. Kumpulan ketiga ialah Bau-Jagoi,
kebanyakannya terdapat di Daerah Bau dan mempunyai 43 buah kampung.
Kumpulan keempat dan yang terkecil ialah Selako-Lara, yang terdapat di
Daerah Lundu dan mempunyai 41 buah kampung. Masyarakat Bidayuh
merupakan kumpulan etnik yang keempat terbesar di Sarawak selepas Iban,
Cina dan Melayu. Statistik tahun 2020 menyatakan jumlah kumpulan etnik
Bidayuh adalah seramai 226,000 orang atau mewakili 8.40 peratus daripada
penduduk Sarawak. (Economic Planning Unit Satawak Report. (2020).

Kajian ini meneliti fungsi dan peranan bale gambang-baruk dalam
masyarakat Bidayuh sebagai sebuah institusi penting yang menjadi
manifestasi kepada budaya, adat dan tradisi masyarakat Bidayuh yang
semakin terhakis ditelan arus pemodenan dan perlu dikekalkan. Segala
peraturan berhubung dengan kegiatan upacara, ritual, perayaan dan
kepercayaan orang Bidayuh adalah perkara utama dalam survival mereka.
Bale gambang-baruk merupakan pusat bermulanya amalan kepercayaan
tradisional Bidayuh.

Bale gambang-baruk dalam kerangka pemikiran tradisional
merupakan mercu tanda sesebuah kampung tradisional Bidayuh. Pada
suatu ketika dahulu, ia merupakan sebuah bangunan yang mendominasi
seluruh perhatian dalam kampung dan berdiri kukuh mengatasi bangunan-
bangunan yang lain. Menurut masyarakat Bidayuh, bale gambang-baruk
memainkan peranan yang penting dalam susun lapis kehidupan di sesebuah
perkampungan tradisional Bidayuh (Geddes, 1957: 13). Kewujudan bale
gambang-baruk di perkampungan Bidayuh sering diungkapkan dalam lirik
bajo ataupun lagu rakyat masyarakat Bidayuh sebagai ekspresi diri bangsa
Bidayuh terhadap keagungan dan keperkasaannya dan cerita-cerita mitos
dan epik Bidayuh (Nais, 1989).

Permasalahan Kajian
Pengkaji Barat sering mengaitkan institusi bale gambang-baruk sebagai
galeri tengkorak manusia yang diperoleh dalam ekspedisi ngayu atau

memburu kepala manusia zaman tradisional. Pernyataan ini terdapat dalam
buku dan kajian oleh Leach (1950), St. John (1862) dan Geddes (1957),

71



Walker (2002) dan Mac Donald (1985). Kenyataan pengkaji Barat ini
membawa satu gambaran bahawa masyarakat Bidayuh adalah masyarakat
yang primitif dan hal ini sebenarnya tidak benar. Sebenarnya, institusi
bale gambang-baruk iaitu sebuah institusi penting sebagai pusat perayaan
dan menjadi sumber dalam konteks sosialisasi, selain sebagai pusat ritual
dan pemujaan, amalan mistik dan perbomohan, serta benteng pertahanan
kampung tradisi dalam kalangan etnik Bidayuh, Sarawak. Dalam konteks
pusat perayaan, ia dilakukan setiap tahun di beberapa tempat kajian
dan ternyata ia adalah sebagai kesinambungan budaya tradisi walaupun
terdapat beberapa bentuk yang terdapat dalam perayaan ini mempunyai
unsur-unsur modenisasi. Aspek perayaan dahulu dan sekarang mempunyai
perbezaan kerana kini ia melibatkan penyertaan daripada wakil rakyat,
bermotif politik etnik dan penglibatan agensi kerajaan dan badan budaya
masyarakat Bidayuh sendiri. Dalam konteks kontemporari ini, ia menjadi
sebahagian daripada produk pelancongan etnik Bidayuh khususnya dan
Sarawak amnya. la sebahagian daripada strategi masyarakat Bidayuh untuk
mengekalkan identiti dan memartabat warisan mereka yang kian pupus
oleh proses globalisasi.

Objektif Kajian

Institusi bale gambang-baruk iaitu sebuah institusi penting berperanan
sebagai pusat perayaan dan menjadi sumber dalam konteks sosialisasi,
selain sebagai pusat ritual dan pemujaan, amalan mistik dan perbomohan,
serta menjadi benteng pertahanan kampung tradisi dalam kalangan etnik
Bidayuh, Sarawak. Objektif kajian ini bertujuan untuk menilai fungsi dan
peranan institusi bale gambang-baruk sebagai pusat adat, pusat perayaan
dan pusat sosial tradisional masyarakat Bidayuh. Aspek ini akan melibatkan
penelitian perayaaan tradisional dan proses ritual yang diadakan.

Metodologi Penyelidikan
Metodologi penyelidikan kualitatif digunakan dengan pengumpulan
data dibuat menggunakan sumber premier, iaitu melalui kajian penulis

di lapangan, dengan penyelidikan secara penglibatan dan pemerhatian di
beberapa buah kampung Bidayuh, iaitu di Kampung Gumbang, Kampung

72



Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Opar dan Kampung Pichi yang masih mengekalkan amalan in walaupun
mengalami arus pemodenan.

Kajian ini bersifat kualitatif yang melibatkan kajian lapangan yang
terdiri daripada wawancara informan yang mengetahui adat, proses ritual,
kepercayaan tradisional dan upacara yang diamalkan di setiap perayaan
tradisional Bidayuh yang terkandung dalam institusi bale gambang-baruk.
Pada masa yang sama, kajian ini juga menggunakan kajian kepustakaan untuk
melengkapkan data-data sekunder berbentuk buku, jurnal dan sebagainya.

PERBINCANGAN DAN PENEMUAN

Bale gambang-baruk sebagai adat, pusat perayaan dan sosialisasi yang
perlu dilestarikan

Institusi bale gambang-baruk ialah perkaitan antara struktur sosial dengan
proses kehidupan sosial masyarakat Bidayuh. Awang Azman Awang Pawi
(2001: 48) membincangkan proses struktur dan fungsi dalam kehidupan
manusia sebagai “komponen bagi satu teori yang digunakan sebagai skema
interpretasi sistem sosial manusia.” Brown (1980: 179), pula menyatakan
bahawa konsep tersebut dapat digunakan untuk kajian penerusan dalam
bentuk kehidupan sosial dan juga kajian berkaitan proses perubahan
dalam bentuk sesuatu kehidupan sosial. Radcliffe seterusnya menyatakan,
“upacara ialah proses sosial yang boleh dikatakan mempunyai sesuatu fungsi
sosial yang tetap. la mempunyai kesan dalam mengatur, mengekalkan dan
menurunkan sentimen sesebuah masyarakat dari satu generasi ke generasi
yang lain”.

Seperti rumpun masyarakat Dayak lain di Pulau Borneo, proses
upacara dalam kalangan masyarakat Bidayuh berkait rapat dengan peranan
dan fungsi institusi bale gambang-baruk sebagai pusat perayaan dan
upacara. Keramaian sosial seperti nyarra ngirumbang’ masih menjadi
amalan orang Bidayuh sehingga kini yang kukuh sebagai komponen tradisi
dan amalan di setiap perkampungan tradisional Bidayuh. Persamaan dan
semangat permuafakatan dalam kalangan masyarakat Bidayuh yang dipupuk

73



sejak era tradisional nyata sekali mampu menyatupadukan mereka. Budaya
yang amat terbukti berkesan dalam konteks ini ialah tradisi pingirih.
Amalan tradisional ini yang merupakan tradisi bertukar tenaga kerja untuk
mengerjakan sesuatu aktiviti harian yang lazimnya berkaitan dengan aktiviti
pertanian, mengerjakan sawah dan bendang. Tradisi dan amalan yang unik
dalam kalangan masyarakat Bidayuh ini masih dikekalkan sehingga kini.

Institusi bale gambang-baruk dilihat sebagai pendukung adat dan
undang-undang adat yang menjadi amalan dalam setiap perkampungan
Bidayuh. Institusi bale gambang-baruk dianggap sebagai kawalan sosial
masyarakat tradisional yang sistematik kalangan masyarakat yang tersusun
dari segi norma dan amalannya. Adat resam dalam masyarakat Bidayuh
melibatkan suatu peraturan yang tersusun dan tetap, secara keseluruhannya
yang diberikan autoriti sosial, iaitu komuniti Bidayuh akan menentukan
tanggungjawab setiap ahli masyarakatnya dalam komuniti itu dan mendenda
ahli masyarakat yang bertanggungjawab atas perbuatan yang dilakukannya
yang memudaratkan keharmonian dalam kalangan mereka.

Peraturan yang dinamakan gatuh bele natur namba da bale® ini pada
dasarnya merupakan suatu interaksi komuniti terhadap perbuatan salah laku
oleh ahlinya yang melanggar sentimen moral yang kuat dan tegas dan boleh
ngancak binua adu-adu pare’ dan menimbulkan keadaan yang mengganggu
kestabilan dan ketenteraman kampung. Informan kajian Temenggong
Henry Sadok, 78 Temenoong Bidayuh Bahagian Serian dalam wawancara
penyelidikan pada 26 Jun 2019, menerangkan bahawa salah laku yang
bertentangan dengan norma dan adat resam Bidayuh akan menyebabkan
suasana dalam kampung sentiasa dalam keadaan tidak tenteram serta sering
diganggu oleh kuasa ghaib. Menurut Babeh Henry Bujang Sadok, perbuatan
salah laku boleh mengakibatkan ‘kemarahan’ kuasa alam yang didasari
oleh hantu jembalang, roh-roh dan semangat yang timbul daripada air,
hutan belantara dan kuasa-kuasa ghaib daripada bulan, bintang dan langit.
Maka, bale gambang-baruk dijadikan pusat amalan dan perayaan kalangan
masyarakat Bidayuh.

74



Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Menurut Low (1990), institusi bale gambang-baruk berfungsi
sebagai pusat perjumpaan umum dan berupaya memperkukuhkan
semangat permuafakatan yang sentiasa utuh dalam kalangan masyarakat
Bidayuh. Permuafakatan perlu dicapai sebelum keputusan diambil untuk
melaksanakan sebarang aktiviti sosioekonomi penduduk kampung.
Menerangkan lanjut perkara ini, Low (1990: 289) menyatakan, “all affairs
connected with the prosperity or welfare of the village, are dscusssd by a
council of the men of the tribe, which is always held in the bale-gambang,
baruk or panggah, and at which every male of the hamlet may be present...
younger people paying great respect to the advice of the elders.”

Fenomena yang dinyatakan oleh Low ini dapat dilihat pada
setiap masa apabila ketua kampung memanggil mesyuarat atau ingin
mengadakan perbicaraan kes-kes yang melanggar adat resam dan struktur
amalan tradisi. Perkara ini dinyatakan oleh Babai Henry Bujang Sadok.
Menurut beliau, ketua kampung akan mengarahkan beberapa orang untuk
memaklumkan penduduk kampung dengan pukulan gong. Reaksi spontan
penduduk kampung ialah mereka akan terus ke bale gambang-baruk untuk
bermesyuarat. Sehubungan dengan itu, Gripjstra (1976: 110) yang pernah
membuat kajian mengenai sosioekonomi masyarakat Bidayuh menyatakan;

Village meetings are held whenever the headman thinks there are
topics to be discussed. He will inform some persons and by the words
of mouth the news spreads quickly. In ancient times the fear that
beating a gong invites spirits were strong. Nowadays it is often done
to call people together. The meeting place is a communal building.

(Grijpstra, 1976)

Kenyataan Grijpstra di atas membawa pengertian bahawa bale
gambang-baruk adalah satu-satunya tempat untuk mempertemukan cetusan
minda dan pengertian serta permuafakatan dalam kalangan penduduk dalam
usaha membangunkan kampung masing-masing. Fenomena ini masih
berterusan sehingga hari ini di setiap perkampungan Bidayuh.

75



Sumber: Ikhsan Grijpstra, B.G. (1976).
Foto 1 Suasana dalam suatu mesyuarat diadakan dalam bale gambang-
baruk di salah sebuah Kampung Bidayuh tradisional di Daerah

Serian pada tahun 1979.

Informan Penghulu Gamin dari Kampung Pichin dalam wawancara
kajian lapangan pada 29 Jun 2019 menegaskan, selain daripada fungsinya
sebagai pusat percambahan minda untuk memajukan kampung, bale
gambang-baruk juga berfungsi sebagai pusat keramaian sosial dan
perayaan tradisional, suatu fenomena yang diteruskan sehingga hari ini.
Setiap kali upacara dan perayaan seperti ini diadakan, bale gambang-
baruk menjadi tumpuan. Tradisi menghimpunkan nilai-nilai budaya dan
warisan yang menjadi amalan dan adat di setiap perkampungan Bidayuh
menjadi kebanggaan dan pegangan orang Bidayuh. Usaha menyemarak dan
memperkasa amalan ini menjadi tanggungjawab setiap ahli masyarakat dari
segenap lapisan umur dan jantina sejak zaman berzaman.

76



Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Sumber: Ikhsan Arkib Jabatan Muzium Sarawak.

Foto 2 Membawa sajian masing-masing ke bale gambang-baruk untuk
upacara nyarra sempena perayaan Gawai Sawa di Kampung
Rayang, Serian pada tahun 1964. Upacara ini masih diteruskan
sehingga hari ini.

Sumber: Foto penyelidikan Gawai Mparing Sawa 29 Jun 2019 di Kampung Pichin,
Serian, Sarawak.
Foto 3 Perayaan Gawai Mparing Sawa, manifestasi fungsi dan peranan
institusi bale gambang-baruk sebagai pusat sosial dan perayaan
tradisional yang masih dikekalkan sehingga hari ini.

77



Pemerhatian pengkaji di Kampung Gumbang Bau pada 28 Jun 2019
dalam Gawea Nyobbang Sowa mendapati bahawa pada sebelah paginya
orang ramai berpusu-pusu ke bale gambang-baruk membawa hidangan
dan sumbangan yang ditetapkan oleh 7ua Gawai. Menjelang tengah hari,
masyarakat kampung berkumpul di perkarangan balai raya untuk nyarra
(makan beramai-ramai). Tradisi nyarra diamalkan sejak zaman nenek
moyang mereka sehingga hari ini. Kanak-kanak berbaris untuk mendapatkan
makanan yang disediakan untuk upacara nyarra. Setelah mendapatkan
pidadeg’, mereka kelihatan sangat seronok dan penuh perasaan riang ria
kerana turut menjayakan gawea nyobbang ini.

Setelah sesi nyarra selesai diadakan dalam balai raya kampung,
penulis dijemput untuk mengikuti rombongan Yang Berhormat Encik Miro
Simuh®, Ahli Dewan Undangan Negeri Kawasan Serembu yang diundang
khas oleh masyarakat kampung. Penulis bersama-sama menuju ke baruk,
tempat gawea nyobbang sowa diadakan. Suasana sangat pilu dan penulis
setelah menghampiri perkarangan baruk. Perarakan tradisional yang bermula
dari balai raya ke bangunan baruk diiringi dengan bunyi gong dan sebbang
yang bertalu-talu, diselangselitkan bunyi tembakan senapang, di samping
kedengaran laungan tarrraaaaaaa... tarrraaaaaara... tarrrraaaaar...
dengan begitu bersemangat daripada setiap penjuru sepanjang perjalanan
ke bale gambang-baruk. Rombongan penulis dijemput naik ke dalam
bale gambang-baruk dan dengan segera diiringi untuk menyertai ritual
mengelilingi sanggar dengan iringan paluan gong dan sebang yang tidak
berhenti-henti.

Setelah ritual mempersembahkan sajian selesai disempurnakan,
penglibatan wakil rakyat ketika itu, iaitu YB Miro Simuh diberi
penghormatan untuk melakukan ritual mabi binua (upacara membersihkan
kampung daripada sebarang bahaya), dengan membunuh seekor babi yang
telah diikat dan diletak di depan sanggar. Beliau diberi sangkuh (lembing)
dan dengan berhati-hati melaksanakan tanggungjawab yang diamanahkan
oleh Tua Gawai untuk membunuh babi tersebut dengan menyucuk sangkuh
pada leher babi sehingga mati.

78



Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Setiap suara kedengaran daripada babi yang dibunuh oleh Yang
Berhormat, disambut dengan laungan taraaaaaa, taraaaaaa, taraaaaaa
sebanyak tiga kali oleh penduduk kampung yang berada dalam baruk ketika
itu. Secara simboliknya, babi yang dikorbankan telah membawa berkat dan
tuah kepada masyarakat kampung. Darah babi tersebut telah diagih-agihkan
kepada beberapa pembantu tua gawai dalam mangkuk dan untuk ritual
‘mencuci’ semua yang hadir, dengan menyapu darah babi pada setiap dahi
pengunjung dan peserta gawea nyobang sowa yang berada dalam baruk,
termasuk penulis sendiri.

Sumber: Foto penyelidikan pada 28 Jun 2019, dalam bale gambang-baruk
Kampung Gumbang Bau.

Foto 4 YB Miro Simuh menyempurnakan ritual mabi binua dengan
membunuh seekor babi dengan lembing.

79



Sumber: Foto penyelidikan dalam Gawea Nyobang, Kampung Gumbang Bau
pada 28 Jun 2019.

Foto 5 Peserta dalam Gawea Nyobang Sowa Kampung Gumbang Bau
‘mencuci’ muka dan perkakas ritual misig minan daya, iaitu proses
pemujaan dengan darah ayam. Dipercayai perbuatan mistik ini
berkuasa menghalau sebarang bahaya pada dirinya.

Sumber: Foto kajian lapangan pada 28 Jun 2019.
Foto 6 Badan 7Tua Gawea Babai Anyan basah dengan percikan darah
ayam dalam ritual piriang tibu oleh seorang bomoh terkemuka di
Kampung Gumbang sempena Gawea Nyobang.

80



Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Gawea nyobbang sowa berakhir dengan tarian simbolik ritual
ngaddah baak (membawa kepada manusia) di awah baruk. Penulis
berkesempatan turut serta dalam tarian simbolik ritual ngaddah baak ini,
diketuai oleh Babai Anyan dan beberapa orang pembantunya. Tarian ini
secara simboliknya menggambarkan perasaan riang masyarakat kampung
menyambut dari pimagan (wira-wira kampung) kerana berjaya membawa
kepala manusia yang diperoleh dalam ekspedisi memburu kepala atau
dalam pertempuran yang berakhir dengan serangan dan keganasan. Laungan
taraaaaaaaaaaaaa, taraaaaaaaaaaaaaa, taraaaaaaaaaa, berkumandang
di udara dengan iringan paluan sebbang dan bunyi gong yang bertalu-talu,
seakan-akan suasana pada ketika itu dirasai Kampung Gumbang Bau sahaja
kembali daripada medan peperangan.

A0 N 2 A RN W ——o

Sumber: Foto penyelidikan dalam Gawea Nyobang, Kamoung Gumbang Bau, 28 Jun 2019.

Foto 7 Kemuncak gawea nyobbang berakhir dengan tarian mengelilingi
awabh, ritual simbolik menyambut roh-roh tengkorak yang bersemadi
dalam baruk.

Perkara menarik dalam gawea nyobbang sowa ini ialah penyertaan
aktif para remaja dan kanak-kanak dalam perarakan tradisional dan tarian
ritual nantang sanggar di dalam dan luar bangunan baruk. Mereka kelihatan
sangat bersemangat dan merasa terpanggil untuk bersama dalam setiap
aktiviti dan proses ritual yang disempurkan sepanjang perayaan tradisional

81



ini diadakan, lengkap berpakaian tradisional Bidayuh, sesuai dengan
suasana dan upacara yang disempurnakan. Ketua Kampung Atok Derop
memaklumkan bahawa penyertaan para remaja dan kanak-kanak sangat
membanggakan pada setiap tahun. Menurut beliau, mereka bukan sahaja
turut serta dalam proses ritual dan perarakan, malah membantu menyediakan
makanan secara bergotong-royong di balai raya dan dalam baruk. Semangat
yang ditunjukkan menjadi penggerak dan tonggak kekuatan kepada usaha
menjadikan bukan sahaja gawea nyobbang sowa, bahkan semua aktiviti
kebudayaan dan sosial di Kampung Gumbang selama ini.

j

Sumber: Foto penyelidikan Gawea Nyobang, Kampung Gumbang Bau, 28 Jun 2019.
Foto 8 Penyertaan golongan remaja dan kanak-kanak adalah manifestasi
adat warisan dan budaya Kampung Gumbang perlu diteruskan oleh
generasi muda suatu hari nanti.

Penelitian fenomena ini meninjau fungsi dan pengaruh perayaan
dan upacara tradisional yang dikendalikan dengan ritual dan pemujaan,
yang membawa impak kepada penyatuan emosi dan rohani serta
pembentukan kehidupan masyarakat berstruktur lagi tersusun di Kampung
Gumbang. Dalam aspek ini, Durkheim (1912) menyatakan setiap upacara
mewujudkan perpaduan atau penyatuan sosial dalam sesebuah masyarakat
dengan menyatakan;

82



Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

“Social co-operation is needed to surround the unveiling of things
sacred and of supernatural beings with solemn grandeur. The
community whole-heartedly engaged in performing the forms of the
ritual creates the atmosphere of homogeneous belief- In this collective
action, those who at the moment least need the comfort of belief, the
affirmation of truth, help along those who are in need it”.
(Durkheim, 1912: 78)

Perbincangan Durkheim (1912) ini menghujahkan bahawa upacara
dan perayaan tradisional dianjurkan oleh masyarakat manusia bermatlamat
untuk membentuk kehidupan yang lebih tersusun dan teratur berlandaskan
peraturan sosial yang telah wujud dalam kalangan sesuatu masyarakat
sejak berkurun lamanya. Dalam konteks masyarakat Bidayuh, upacara
yang dilaksanakan dalam bale gambang-baruk seperti yang disempurkan
di Kampung Gumbang, berupaya mengukuhkan hubungan masyarakat
yang bersatu sehingga menjadi kumpulan masyarakat yang bersefahaman,
toleransi, bekerjasama, mengekalkan tradisi bergotong-royong, aman damai
dan semangat permuafakatan yang kukuh dan jitu.

Sememangnya masyarakat Bidayuh tradisional mempunyai beberapa
upacara dan perayaan diadakan untuk sesuatu tujuan, hasrat dan matlamat
yang menjadi amalan dan tradisi mereka. Upacara-upacara ini secara langsung
telah menyatukan masyarakat Bidayuh untuk sentiasa berwaspada dan
bersedia mendepani ancaman dan rintangan yang mungkin tercetus tanpa
dijangka. Fenomena ini jelas didapati melalui pelbagai proses ritual dan
upacara yang dilalui saban tahun, dan telah meletakkan Bidayuh pada landasan
sosialbudaya yang tersusun dan kukuh. Inilah manifestasi sumbangan, peranan
dan fungsi institusi bale gambang-baruk dalam struktur masyarakat dan
budaya masyarakat Bidayuh. Sebuah institusi yang berfungsi sebagai pusat
adat, budaya dan amalan tradisi Bidayuh yang perlu dikekalkan.

Walaupun masyarakat Bidayuh berada dalam persimpangan
gelombang kemodenan seperti juga masyarakat lain, tetapi sebagaimana
yang diperhatikan dalam setiap perayaan dan keramaian kebudayaan dan
tradisional dalam setiap kajian lapangan, usaha mengekalkan nilai-nilai
budaya yang autentik masih segar dan berkekalan. Pemerhatian penulis
dalam upacara Gawai di Kampung Duyoh Bau pada 6 Jun 2019, mendapati

83



bahawa tarian dan persembahan tradisional yang memaparkan keseramanan
nilai dan gerak tari masih utuh dan segar. Para remaja diberi tugas dan
tanggungjawab untuk memastikan kebudayaan mereka tetap wujud dan
terpelihara. Setiap tarian yang ditonjolkan dipersembahkan oleh golongan
remaja yang begitu dinamik dan kreatif dalam langkah gerak tari mengikut
irama gong dan gendang yang mengiringi persembahan mereka.

Mac anak Nohed’ yang ditemu ramah dalam kajian turut serta di
Kampung Gumbang Bau sempena Gawea Nyobbang Sowa menyatakan
bahawa beliau diberi tanggungjawab menganggotai mengetuai rombongan
kebudayaan Kampung Padang Pan, Krokong Bau. Penulis terkejut setelah
dimaklumkan bahawa beliau adalah pemangku ketua adat Kampung
Padang Pan. Beliau menceritakan bahawa menjadi ketua adat dalam usia
semuda ini adalah penghormatan dan kebanggaan bagi dirinya kerana diberi
kesempatan untuk mendalami dan memiliki kemahiran menyempurnakan
upacara mipis minan siyok (ritual menghalau hantu dan syaitan), dalam
gawea nyobbang sowa tahun ini. Beliau rasa dihargai dan teruja untuk
meneruskan legasi datuknya yang pada suatu ketika dahulu merupakan tua
gawea yang termashyur di Kampung Padang Pan, Krokong Bau.

Sumber: Foto penyelidikan dalam Gawea Nyobang, Kamoung Gumbang Bau, 28 Jun 2019).

Foto 9 Mac anak Nohed, 29 tahun, Tua Gawea Kampung Padang
Pan, merupakan generasi baharu yang diberi kepercayaan dan
tanggungjawab menyempurnakan ritual mipis pisien dengan
ayam kampung.

84



Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Perhubungan manusia dengan alam ghaib dikaitkan dengan konsep
alam di persekitaran mereka. Kepercayaan ini telah memberikan keyakinan
untuk menggerakkan mereka merealisasikan idea yang berkaitan dengan
hubungan alam dan kuasa ghaib yang terpahat dalam kehidupan mereka.
Fortes® (1989: 229) menggambarkan bahawa manusia sememangnya mahu
menjadikan dunia ini tempat yang bererti untuk didiami. Manusia mencari
sesuatu prinsip penyatuan dan survival daripada berbagai-bagai pengalaman
dalam hidup termasuk mengamalkan kepercayaan mistik dan pemujaan roh.

Geertz (1983) menyatakan, upacara ritual dalam kepercayaan
animisme berperanan penting sebagai model yang memberi panduan
untuk manusia mengurus kehidupan seperti cara-cara berhubung dengan
alam ghaib. Kenyataan ini mengukuhkan pendapat bahawa institusi bale
gambang-baruk sememangnya adalah pusat ritual dan penyembahan
kepercayaan masyarakat tradisional yang menjadi amalan dan pegangan
hidup mereka. la dilakukan melalui interaksi dan perilaku amalan adat
dan tradisi Bidayuh yang dipusatkan dalam institusi bale gambang-baruk.
Amalan kepercayaan ini dipersembahkan melalui upacara pemujaan roh-roh
tengkorak, memanggil roh-roh si mati dan upacara menghalau muat jirong.

Segala upacara yang berkaitan dengan pemujaan bermula daripada
bale gambang-baruk. Perayaan ini memberikan pedoman kepada
masyarakat mereka untuk bertindak dalam kerangka sosialnya. Lantas, akan
mengeluarkan hasil untuk memenuhi keperluan membekalkan kemampuan
untuk mengkonsepsikan yang ideal.” Dikaitkan dengan amalan kepercayaan
masyarakat Bidayuh, kebergantungan ini dapat dilihat dalam upacara ritual
yang diadakan dalam bale gambang-baruk pada setiap Gawai Mparing
Sawa (Gawai Tahunan), Gawai Baak (Gawai Tengkorak), Gawai Paddi
Bauh (Perayaan Menuai) dan juga dalam bajo, tabur dan barih (pantun
tradisional Bidayuh). Fenomena ini masih diamalkan oleh masyakat Bidayuh
di Kampung Gumbang Bau yang masih mengekalkan tradisi gawea nyobeng
sowa. Kecenderungan ini seperti yang terdapat dalam bale gambang-baruk
adalah manifestasi untuk memperoleh kesejahteraan, keselesaan dan
keamanan diri dan masyarakat.

85



Peranan dan signifikan simbolisme yang terdapat dalam bale
gambang-baruk diwujudkan sebagai pusat perayaan dan sosialisasi, pusat
pemujaan dan pusat ritual, adalah proses ke arah menjalinkan perantaraan
dengan dunia dan alam ghaib. Kebenaran ini jelas terbukti pada kewujudan
simbolisme dalam bentuk peralatan, pemujaan, berhala, tengkorak, sajen
dan sanggar yang terdapat dalam bale gambang-baruk. Signifikan sanggar
yang menjadi wadah penyempurnaan sajen untuk roh-roh dibuktikan
kebenarannya dengan kewujudan beberapa sanggar yang terdapat pada
setiap penjuru yang ditetapkan untuk pemujaan roh-roh disempurnakan.
Unsur simbolisme ini diwujudkan secara simbolik dalam proses ritual
secara sistematik dan berstruktur yang menjadi simbol penting tampa riyuh,
tampa rangit, antu sibayan dan juga roh-roh nenek moyang mereka. Amalan
tradisional ini adalah manifestasi berasaskan fikiran yang bersifat beradab
dan rasional. Sesungguhnya, inilah kebenaran yang ada pada masyarakat
Bidayuh tradisional yang bertunjangkan kepercayaan mistik dan animisme
yang dipelihara dan diperkukuhkan melalui institusi bale gambang-baruk
di setiap perkampungan Bidayuh tradisional.

Atas kesedaran bahawa aspek amalan budaya masyarakat Bidayuh
memberikan kesan perpaduan, mengukuhkan hubungan interaksi, maka
ahli politik tempatan melihat ia dapat membantu mengukuhkan sokongan
politik setempat mereka. Sesuai dengan sentimen ini, maka ADUN Kawasan
Serembu YB Miro Simuh memberikan peruntukan sebanyak RM40,000.00
pada tahun 2019 untuk kerja-kerja membaik pulih dan pemuliharaan
bangunan baruk yang lama dengan mengekalkan imej autentiknya sebagai
pusat ritual dan perayaan tradisional masyarakat di Kampung Gumbang
Bau (Ketua Kampung Atok Derop, temu bual, 2019). Tindakan ini adalah
sokongan terhadap pemuliharaan budaya setempat dan pada masa yang
sama dilihat menggunakan budaya sebagai alat politik untuk menyatukan,
mendapatkan sokongan dan dukungan daripada pengundi Bidayuh,
seterusnya untuk meraih kuasa dan kedudukan politik moden dengan
memanfaatkan budaya etnik mereka.

Pertumbuhan aspek sosialisasi dan keperluan perayaan membawa

kepada pembinaan beberapa bangunan yang mengadaptasikan seni bina
bale gambang-baruk seperti yang terdapat di Bangunan Dewan Undangan

86



Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Negeri Sarawak, Dewan Suarah Bau, Dewan Seminar Bung Bratak Culturel
Centre, Dewan Masyarakat Tebedu Serian'’, Taman Rekreasi Gua Angin,
Bau dan juga Pusat Rekreasi Air Terjun Ranchan Serian, Dewan Masyarakat
Serian, Bangunan Gereja St. Anne Kuching dan Bangunan Ibu Pejabat
Persatuan Kebangsaan Dayak Bidayuh (DBNA)." Situasi ini menunjukkan
tuntutan sosialisasi membawa kepada bukan sahaja dari aspek perayaan,
malah membentuk budaya popular seperti persembahan moden bagi
menarik anak muda, konsert dalam menyerikan selepas perayaan tersebut
berlangsung, walaupun acara moden ini tidak semestinya diadakan dalam
bale gambeng-baruk.

Baruk terbukti menjadi tempat agen sosialisasi sosial dalam bentuk
komuniti dan politik semasa dan bersifat kepartian apabila Tun Abdullah
Ahmad Badawi, Perdana Menteri Malaysia ke-5 mengadakan perjumpaan
dengan masyarakat Bidayuh dalam bale gambang-baruk di Bandar Mutiara
Tebedu pada tahun 2007 sambil beliau melancarkan tapak pembinaan SMK
Tebedu. Ia menjadi medan politik etnik apabila Dato’ Seri Mohammad
Najib Tun Razak, Perdana Menteri Malaysia ke-6, telah dijemput sebagai
Tetamu Khas dalam Majlis Gawai Dayak Peringkat Negeri Sarawak pada
tahun 2015 yang dianjurkan oleh masyarakat Bidayuh di Dewan Serba Guna
DBNA. Kedua-dua peristiwa ini menunjukkan bahawa institusi budaya
Bidayuh kini menjadi salah satu alat penyebaran ideologi politik dan tidak
lagi semata-mata sebagai tempat upacara kepercayaan tradisi Bidayuh.

Dari aspek pelancongan, konsep baruk bale diadaptasikan oleh
pengurusan Hotel Damai Beach Resort, Santubong, Kuching apabila reka
bentuk, seni bina dan estetika bale gambang-baruk digunakan pada setiap
bangunan hotel sebagai tarikan pelancong. Institusi bale gambang-baruk
adalah sumber material yang menggambarkan tradisi ritual kehidupan
tradisional mereka. Justeru, kalau diketengahkan dalam industri pelancongan
etnik tentunya ia akan membawa impak kepada identiti suku bangsa Bidayuh
terhadap dunia luar seperti yang terdapat di Sarawak Culture Village.

Bagi mengukuhkan sosialisasi identiti pula, peranan pihak berkuasa

tempatan di Sarawak sentiasa memastikan penggunaan seni bina tradisional
bale gambang-baruk diadaptasikan dalam reka bentuk bangunan di sekitar

87



Bandar Raya Kuching, Bandar Bau dan Serian. Motif-motif dan reka bentuk
arkitektur bale gambang-baruk dimanfaatkan pada bangunan-bangunan
kerajaan bagi mendorong penggunaan budaya bentuk Bidayuh ini secara
lebih meluas seperti bangunan Kompleks Dewan Undangan Negeri Sarawak,
Sarawak Tourism Board Information Centre dan juga Perpustakaan Awam
Majlis Daerah Bau yang terletak di Kampung Sudoh. Dewan Suarah Bau
merupakan sebuah dewan suarah di kawasan Bidayuh yang memanfaatkan
seni bina Baruk yang terletak di Pekan Bau.

KESIMPULAN

Institusi bale gambang-baruk mempunyai fungsi yang sangat besar
terhadap masyarakat Bidayuh dalam konteks sebagai pusat adat, perayaan
dan sosialisasi. la menjadi pusat adat iaitu sebagai amalan yang perlu
dilaksanakan sebagai ahli masyarakat Bidayuh, melestarikan adat lama
walaupun diadaptasi dengan kepercayaan Kristian, dirayakan secara spesifik
mengikut jenis Gawai Bidayuh dan keperluan semasa seperti mengubat
orang sakit dan sebagainya. Kesemua ini membawa kepada sosialisasi dalam
kalangan etnik Bidayuh, iaitu proses interaksi antara individu dan kelompok
masyarakat yang mampu membawa perpaduan yang lebih kukuh, bersama-
sama berasa bertanggungjawab melestarikan adat dan budaya, mengukuhkan
ikatan antara satu sama lain, dan akhirnya menjadi salah satu punca kuasa
politik moden daripada perayaan dan dukungan adat dan kepercayaan
tersebut. la juga kini menjadi sebahagian daripada produk pelancongan etnik
Bidayuh khususnya dan Sarawak amnya. Politik budaya bale gambang-
baruk ini wujud bagi salah satu sumber kuasa politik etnik Bidayuh dan
masyarakat tempatan. Ternyata, daripada amalan budaya tradisional ia
mempunyai kesinambungan dan digerakkan oleh suasana moden sesuai
dengan tuntutan politik dan keperluaan masyarakat kontemporari untuk
mengekalkan identiti dan memartabat warisan mereka yang kian pupus
oleh proses globalisasi. Hal ini dilakukan sebagai kesinambungan budaya
tradisi walaupun terdapat beberapa bentuk yang terdapat dalam perayaan
ini mempunyai unsur-unsur modenisasi. Misalnya, penglibatan wakil
rakyat, agensi kerajaan dan badan budaya masyarakat Bidayuh sendiri.
Dalam konteks kontemporari ini, ia menjadi sebahagian daripada produk
pelancongan etnik bidayuh khususnya dan Sarawak amnya.

88



Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Sumber: Foto penyelidikan pada 20 April 2019.

Foto 10 Bangunan bale gambang-baruk di Kampung Opar, Bau yang
asli dan mengekalkan ciri-ciri tradisionalnya sebagai pusat
ritual pemujaan dan perayaan sehingga hari ini. Penjagaan dan
pemeliharaannya ditaja oleh Jabatan Muzium Sarawak.

Sumber: Foto penyelidikan pada 24 April 2019.
Foto 11 Kompleks DUN Sarawak dan Pusat Pelancongan Negeri Sarawak,
di tebingan Sungai Sarawak yang mengadaptasi seni reka dan seni
bina bale gambang-baruk, menjadi tarikan pelancong.

&9



Sumber: Foto penyelidikan pada 24 April 2019.
Foto 12 Bangunan bale gambang-baruk di Kampung Gumbang yang
masih dalam pembinaan di kawasan berkeluasan tanah hampir
3 ekar, menempatkan dewan serbaguna dan sepuluh buah bilik
penginapan. Bangunan baruk yang lama akan menjadi pusat ritual
dan perayaanl2.

90



Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

NOTA

! Zaharah Husaini (2000: 42). Ethnical of Sarawak’s Ethnic Groups. Ministry of Social
Development and Urbanization, Sarawak Government. Kuching.

2 Majlis keramaian, upacara dan perayaan yang wajib diraikan dalam bale gambang-baruk
dalam masyarakat Bidayuh tradisional.

> Gatuh bale natur namba da bale memberi pengertian bahawa setiap anggota masyarakat
yang didapati melanggar norma dan amalan tradisi dalam kampung akan diadili dalam bale
gambang-baruk. Kesalahan mereka akan diketengahkan di hadapan ketua-ketua kampung
dan pihak yang mendakwa kesalahan yang telah dilakukan.

* Membawa pengertian bahawa suasana dalam kampung sentiasa suram dan dilanda penyakit
dan bencana.

5 Pidadeg ialah pemberian yang diterima dari Tua Gawai berbentuk makanan, lazimnya
terdiri daripada hati ayam yang telah dimasak dan pangkang (lemang). Menerima pidadeg
sungguh menyeronokkan.

¢ Dia adalah generasi yang lahir dalam era modernisasi, tetapi memiliki ilmu batin yang
boleh menyembuhkan penyakit tertentu. Ilmu mipis pisien (menghalau makhluk halus) yang
dimiliknya menjadi sebutan masyarakat Bidayuh di kawasan Krokong Bau, menyebabkan
Mac selalu diundang untuk menyempurnakan proses ritual ini di kampung-kampung lain.

7 Dalam bukunya Kinship and the Social Order menyatakan manusia mengamalkan upacara
ritual dan pemujaan mungkin disebabkan kekurangan kesedaran dan penggantungan
secara individu terhadap kehidupan dalam masyarakat tersusun. Amalan dalam upacara
dan ritual yang dilakukan menyebabkan timbulnya emosi yang tertinggi dalam kalangan
anggota masyarakat. la adalah landasan untuk mematuhi peraturan yang memantapkan
perhubungan sosial.

8 Menurut Geertz (1973: 73), manusia terpaksa memikirkan masa depan dan meramalkan apa
yang mungkin berlaku dan menyesuaikan semula pengalaman mereka yang sudah berlalu.

RUJUKAN

Awang Azman Awang Pawi. (2001). Kaul. Satu interpretasi sosiobudaya. Universiti
Malaysia Sarawak (UNIMAS) Kuching, Sarawak.

Brown, R. (1980). Struktur dan fungsi dalam masyarakat primitive (Edisi
terjemahan). Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Durkheim, E. (1912). The elementary forms of the religious life. London: Allan &
Unwin Publications.

Economic Planning Unit Satawak Report. (2020). Sarawak Facts and figures. Chief
Minister’s Office. Lee Ming Press Kuching, Sarawak.

Fortes, M. (1969). Kinship and the social order. Cambridge University Aldine
Publishing.

Frazer, J.G. (1926). 4 study in magic and religion. UK: Palgrave Macmillan.

Friedman, J. (1994). The cultural identity and global process. London: Sage
Publication.

Geddes, W.R. (1957). Nine Dayak nights. London: Oxford University Press.

91



Grijpstra, B.G. (1976). Common efforts in the development of rural Sarawak.
Amsterdam: Van Gorcum Publications.

Geertz, Clifford. (1983). Local Knowledge. Basic Books Inc. United States of
America.

Husaini, Z. (2000). Ethnical of Sarawak’s ethnic groups. Kuching, Sarawak:
Ministry of Social Development and Urbanization.

Leach, E.R. (1950). Social Science Research in Sarawak. London: H.M Stationery
Office.

Low, H. (1848). Sarawak. Its inhabitants and productions. Kuala Lumpur: Pustaka
Delta Pelajaran Sdn. Bhd.

Macconell, D. (1976). The tourist: A new theory of the leisure class. New York:
Schocken Books.

MacDonald, M. (1985). Borneo People. Singapore: Oxford University Press.

Nais, W. (1992). The Study of Dayak Bidayuh occult arts of divination. Kuching:
Sarawak Literature Society. Lee Ming Press Sdn. Bhd.

St. John, S. (1860). Life in the forests of the far east —travels in Sabah and Sarawak
in the 1860s. London: Oxford University Press.

Walker, J. H. (2002). Power and prowess. Honolulu: University of Hawaii Press.

Temu Bual

Angan anak Jikan, 78 tahun. Kampung Gumbang Bau, Sarawak.

Atok anak Derop, 63 tahun. Kampung Gumbang Bau, Sarawak.

Gamin anak Antung, 76 tahun. Kampung Piching Serian, Sarawak.

Ginos anak Lumpoi, 69 tahun. Kampung Bantang Serian, Sarawak.

Mac anak Nohed, 29 tahun. Kampung Padang Pan Bau, Sarawak.

Sadok, Henry Bujang, 78 tahun. Kampung Mayang Kawan Serian, Sarawak.

MANU
Jurnal Pusat Penataran Ilmu & Bahasa
(Journal of the Centre for the Promotion of Knowledge & Language Learning)

92



