
MANU Bil. 32 (1), 69-92, 2021 (Jun)
E-ISSN 2590-4086© Chali Unggang & Awang Azman Awang Pawi 

Abstrak Institusi bale gambang-baruk iaitu sebuah institusi penting yang 
berperanan sebagai pusat perayaan dan menjadi sumber dalam konteks 
sosialisasi, selain sebagai pusat ritual dan pemujaan, amalan mistik dan 
perbomohan, serta benteng pertahanan kampung tradisi dalam kalangan 
etnik Bidayuh, Sarawak. Objektif kajian ini bertujuan untuk menilai 
fungsi dan peranan institusi bale gambang-baruk sebagai pusat adat, pusat 
perayaan dan pusat sosial tradisional masyarakat Bidayuh. Aspek ini akan 
melibatkan penelitian perayaaan tradisional dan proses ritual yang diadakan. 
Metodologi penyelidikan kualitatif digunakan dengan pengumpulan data 
dibuat menggunakan sumber premier, iaitu melalui kajian penulis di 
lapangan, dengan penyelidikan secara penglibatan dan pemerhatian di 
beberapa buah kampung Bidayuh, iaitu di Kampung Gumbang, Kampung 
Opar dan Kampung Pichi yang masih mengekalkan amalan ini walaupun 
mengalami arus pemodenan. Hasil kajian yang dilakukan ini membuktikan 
bale gambang-baruk masih dijadikan sebagai pusat adat, perayaan dan 
sosialisasi Bidayuh. Hal ini dilakukan sebagai kesinambungan budaya 
tradisi walaupun terdapat beberapa bentuk yang terdapat dalam perayaan 
ini mempunyai unsur-unsur modenisasi. Misalnya, penglibatan wakil 
rakyat, agensi kerajaan dan badan budaya masyarakat Bidayuh sendiri. 
Dalam konteks kontemporari ini, ia menjadi sebahagian daripada produk 
pelancongan etnik Bidayuh khususnya dan Sarawak amnya. Ternyata 
institusi baruk memberikan ruang kepada penglibatan dan kesedaran dalam 
masyarakat Bidayuh untuk mengekalkan identiti dan memartabat warisan 
mereka yang kian pupus oleh proses globalisasi.  

BALE GAMBANG-BARUK SEBAGAI PUSAT ADAT, PERAYAAN
DAN SOSIALISASI BIDAYUH SARAWAK

Bale Gambang-Baruk Centre of Customs, Ceremonies and
Socialization of The Bidayuh People of Sarawak

1CHALI UNGGANG 
2AWANG AZMAN AWANG PAWI

1&2Jabatan Sosiobudaya, Akademi Pengajian Melayu, Universiti Malaya
1ungangch@gmail.com; 2*awangazman@um.edu.my

Tarikh dihantar: 19 April 2021/ Tarikh diterima: 21 Mei 2021



70

Chali Unggang & Awang Azman Awang Pawi

Kata kunci: Bale gambang-baruk, pusat adat, perayaan, sosialisasi, identiti 
Bidayuh.

Abstract Bale gambang-baruk institution is an important institution as a 
center of celebration and a resource in the context of socialization, as well 
as a center of ritual and worship, mystical practices as well as a traditional 
village fort among the Bidayuh ethnic group in Sarawak. The objective of this 
study is to evaluate the function and role of the bale gambang-baruk as a centre 
of cultural and traditional festival social centre of the Bidayuh community. 
This aspect will involve the study of traditional celebrations and ritual 
processes held in the bale gambang-baruk. Qualitative research methodology 
is used with data collection made using premier sources, namely through the 
author’s study in the field, with research by involvement and observation in 
several Bidayuh villages, namely in Kampung Gumbang, Kampung Opar 
and Kampung Pichin which still uphold these practices despite the currents 
of modernization. The results of this study prove that bale gambang-baruk 
is still used as a centre for Bidayuh customs, celebrations and socialization. 
This is done as a continuation of traditional culture although there are some 
forms found in this celebration contain elements of modernization. For 
example, the involvement of elected representatives, government agencies, 
and cultural bodies of the Bidayuh community itself, in the effort to preserve 
and promote this institution. In this contemporary context it has become part 
of the tourism products of the Bidayuh ethnic in particular and Sarawak in 
general. Apparently, the new institutions provide space for involvement and 
awareness in the Bidayuh community to maintain their identity and dignify 
their heritage which is becoming extinct by the process of globalization.

Keywords: Bale gambang-baruk, centre of culture, celebration, socialization, 
identity of the Bidayuh. 

PENGENALAN

Etnik Bidayuh di Sarawak terbahagi kepada empat subetnik, iaitu Bukar-
Sadong kumpulan terbesar di Daerah Serian dan mempunyai 132 buah 
Kampung. Husaini (2000: 42)1 menyatakan kumpulan kedua terbesar ialah 
Biperoh, kebanyakannya terdapat di kawasan pedalaman dalam Daerah 



71

Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Kuching, mempunyai 81 buah kampung. Kumpulan ketiga ialah Bau-Jagoi, 
kebanyakannya terdapat di Daerah Bau dan mempunyai 43 buah kampung. 
Kumpulan keempat dan yang terkecil ialah Selako-Lara, yang terdapat di 
Daerah Lundu dan mempunyai 41 buah kampung. Masyarakat Bidayuh 
merupakan kumpulan etnik yang keempat terbesar di Sarawak selepas Iban, 
Cina dan Melayu. Statistik tahun 2020 menyatakan jumlah kumpulan etnik 
Bidayuh adalah seramai 226,000 orang atau mewakili 8.40 peratus daripada 
penduduk Sarawak. (Economic Planning Unit Satawak Report. (2020).

Kajian ini meneliti fungsi dan peranan bale gambang-baruk dalam 
masyarakat Bidayuh sebagai sebuah institusi penting yang menjadi 
manifestasi kepada budaya, adat dan tradisi masyarakat Bidayuh yang 
semakin terhakis ditelan arus pemodenan dan perlu dikekalkan. Segala 
peraturan berhubung dengan kegiatan upacara, ritual, perayaan dan 
kepercayaan orang Bidayuh adalah perkara utama dalam survival mereka. 
Bale gambang-baruk merupakan pusat bermulanya amalan kepercayaan 
tradisional Bidayuh. 

	 Bale gambang-baruk dalam kerangka pemikiran tradisional 
merupakan mercu tanda sesebuah kampung tradisional Bidayuh. Pada 
suatu ketika dahulu, ia merupakan sebuah bangunan yang mendominasi 
seluruh perhatian dalam kampung dan berdiri kukuh mengatasi bangunan-
bangunan yang lain. Menurut masyarakat Bidayuh, bale gambang-baruk 
memainkan peranan yang penting dalam susun lapis kehidupan di sesebuah 
perkampungan tradisional Bidayuh (Geddes, 1957: 13). Kewujudan bale 
gambang-baruk di perkampungan Bidayuh sering diungkapkan dalam lirik 
bajo ataupun lagu rakyat masyarakat Bidayuh sebagai ekspresi diri bangsa 
Bidayuh terhadap keagungan dan keperkasaannya dan cerita-cerita mitos 
dan epik Bidayuh (Nais, 1989). 

Permasalahan Kajian

Pengkaji Barat sering mengaitkan institusi bale gambang-baruk sebagai 
galeri tengkorak manusia yang diperoleh dalam ekspedisi ngayu atau 
memburu kepala manusia zaman tradisional. Pernyataan ini terdapat dalam 
buku dan kajian oleh Leach (1950), St. John (1862) dan Geddes (1957), 



72

Walker (2002) dan Mac Donald (1985). Kenyataan pengkaji Barat ini 
membawa satu gambaran bahawa masyarakat Bidayuh adalah masyarakat 
yang primitif dan hal ini sebenarnya tidak benar. Sebenarnya, institusi 
bale gambang-baruk iaitu sebuah institusi penting sebagai pusat perayaan 
dan menjadi sumber dalam konteks sosialisasi, selain sebagai pusat ritual 
dan pemujaan, amalan mistik dan perbomohan, serta benteng pertahanan 
kampung tradisi dalam kalangan etnik Bidayuh, Sarawak. Dalam konteks 
pusat perayaan, ia dilakukan setiap tahun di beberapa tempat kajian 
dan ternyata ia adalah sebagai kesinambungan budaya tradisi walaupun 
terdapat beberapa bentuk yang terdapat dalam perayaan ini mempunyai 
unsur-unsur modenisasi. Aspek perayaan dahulu dan sekarang mempunyai 
perbezaan kerana kini ia melibatkan penyertaan daripada wakil rakyat, 
bermotif politik etnik dan penglibatan agensi kerajaan dan badan budaya 
masyarakat Bidayuh sendiri. Dalam konteks kontemporari ini, ia menjadi 
sebahagian daripada produk pelancongan etnik Bidayuh khususnya dan 
Sarawak amnya. Ia sebahagian daripada strategi masyarakat Bidayuh untuk 
mengekalkan identiti dan memartabat warisan mereka yang kian pupus 
oleh proses globalisasi.

Objektif Kajian

Institusi bale gambang-baruk iaitu sebuah institusi penting berperanan 
sebagai pusat perayaan dan menjadi sumber dalam konteks sosialisasi, 
selain sebagai pusat ritual dan pemujaan, amalan mistik dan perbomohan, 
serta menjadi benteng pertahanan kampung tradisi dalam kalangan etnik 
Bidayuh, Sarawak. Objektif kajian ini bertujuan untuk menilai fungsi dan 
peranan institusi bale gambang-baruk sebagai pusat adat, pusat perayaan 
dan pusat sosial tradisional masyarakat Bidayuh. Aspek ini akan melibatkan 
penelitian perayaaan tradisional dan proses ritual yang diadakan. 

Metodologi Penyelidikan

Metodologi penyelidikan kualitatif digunakan dengan pengumpulan 
data dibuat menggunakan sumber premier, iaitu melalui kajian penulis 
di lapangan, dengan penyelidikan secara penglibatan dan pemerhatian di 
beberapa buah kampung Bidayuh, iaitu di Kampung Gumbang, Kampung 



73

Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Opar dan Kampung Pichi yang masih mengekalkan amalan in walaupun 
mengalami arus pemodenan.

Kajian ini bersifat kualitatif yang melibatkan kajian lapangan yang 
terdiri daripada wawancara informan yang mengetahui adat, proses ritual, 
kepercayaan tradisional dan upacara yang diamalkan di setiap perayaan 
tradisional Bidayuh yang terkandung dalam institusi bale gambang-baruk. 
Pada masa yang sama, kajian ini juga menggunakan kajian kepustakaan untuk 
melengkapkan data-data sekunder berbentuk buku, jurnal dan sebagainya.

PERBINCANGAN DAN PENEMUAN

Bale gambang-baruk sebagai adat, pusat perayaan dan sosialisasi yang 
perlu dilestarikan 

Institusi bale gambang-baruk ialah perkaitan antara struktur sosial dengan 
proses kehidupan sosial masyarakat Bidayuh. Awang Azman Awang Pawi 
(2001: 48) membincangkan proses struktur dan fungsi dalam kehidupan 
manusia sebagai “komponen bagi satu teori yang digunakan sebagai skema 
interpretasi sistem sosial manusia.” Brown (1980: 179), pula menyatakan 
bahawa konsep tersebut dapat digunakan untuk kajian penerusan dalam 
bentuk kehidupan sosial dan juga kajian berkaitan proses perubahan 
dalam bentuk sesuatu kehidupan sosial. Radcliffe seterusnya menyatakan, 
“upacara ialah proses sosial yang boleh dikatakan mempunyai sesuatu fungsi 
sosial yang tetap. Ia mempunyai kesan dalam mengatur, mengekalkan dan 
menurunkan sentimen sesebuah masyarakat dari satu generasi ke generasi 
yang lain”.

 
Seperti rumpun masyarakat Dayak lain di Pulau Borneo, proses 

upacara dalam kalangan masyarakat Bidayuh berkait rapat dengan peranan 
dan fungsi institusi bale gambang-baruk sebagai pusat perayaan dan 
upacara. Keramaian sosial seperti nyarra ngirumbang2 masih menjadi 
amalan orang Bidayuh sehingga kini yang kukuh sebagai komponen tradisi 
dan amalan di setiap perkampungan tradisional Bidayuh. Persamaan dan 
semangat permuafakatan dalam kalangan masyarakat Bidayuh yang dipupuk 



74

sejak era tradisional nyata sekali mampu menyatupadukan mereka. Budaya 
yang amat terbukti berkesan dalam konteks ini ialah tradisi pingirih. 
Amalan tradisional ini yang merupakan tradisi bertukar tenaga kerja untuk 
mengerjakan sesuatu aktiviti harian yang lazimnya berkaitan dengan aktiviti 
pertanian, mengerjakan sawah dan bendang. Tradisi dan amalan yang unik 
dalam kalangan masyarakat Bidayuh ini masih dikekalkan sehingga kini. 

	
Institusi bale gambang-baruk dilihat sebagai pendukung adat dan 

undang-undang adat yang menjadi amalan dalam setiap perkampungan 
Bidayuh. Institusi bale gambang-baruk dianggap sebagai kawalan sosial 
masyarakat tradisional yang sistematik kalangan masyarakat yang tersusun 
dari segi norma dan amalannya. Adat resam dalam masyarakat Bidayuh 
melibatkan suatu peraturan yang tersusun dan tetap, secara keseluruhannya 
yang diberikan autoriti sosial, iaitu komuniti Bidayuh akan menentukan 
tanggungjawab setiap ahli masyarakatnya dalam komuniti itu dan mendenda 
ahli masyarakat yang bertanggungjawab atas perbuatan yang dilakukannya 
yang memudaratkan keharmonian dalam kalangan mereka. 

Peraturan yang dinamakan gatuh bele natur namba da bale3 ini pada 
dasarnya merupakan suatu interaksi komuniti terhadap perbuatan salah laku 
oleh ahlinya yang melanggar sentimen moral yang kuat dan tegas dan boleh 
ngancak binua adu-adu pare4 dan menimbulkan keadaan yang mengganggu 
kestabilan dan ketenteraman kampung. Informan kajian Temenggong 
Henry Sadok, 78 Temenoong Bidayuh Bahagian Serian dalam wawancara 
penyelidikan pada 26 Jun 2019, menerangkan bahawa salah laku yang 
bertentangan dengan norma dan adat resam Bidayuh akan menyebabkan 
suasana dalam kampung sentiasa dalam keadaan tidak tenteram serta sering 
diganggu oleh kuasa ghaib. Menurut Babeh Henry Bujang Sadok, perbuatan 
salah laku boleh mengakibatkan ‘kemarahan’ kuasa alam yang didasari 
oleh hantu jembalang, roh-roh dan semangat yang timbul daripada air, 
hutan belantara dan kuasa-kuasa ghaib daripada bulan, bintang dan langit. 
Maka, bale gambang-baruk dijadikan pusat amalan dan perayaan kalangan 
masyarakat Bidayuh.



75

Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Menurut Low (1990), institusi bale gambang-baruk berfungsi 
sebagai pusat perjumpaan umum dan berupaya memperkukuhkan 
semangat permuafakatan yang sentiasa utuh dalam kalangan masyarakat 
Bidayuh. Permuafakatan perlu dicapai sebelum keputusan diambil untuk 
melaksanakan sebarang aktiviti sosioekonomi penduduk kampung. 
Menerangkan lanjut perkara ini, Low (1990: 289) menyatakan, “all affairs 
connected with the prosperity or welfare of the village, are dscusssd by a 
council of the men of the tribe, which is always held in the bale-gambang, 
baruk or panggah, and at which every male of the hamlet may be present... 
younger people paying great respect to the advice of the elders.”

Fenomena yang dinyatakan oleh Low ini dapat dilihat pada 
setiap masa apabila ketua kampung memanggil mesyuarat atau ingin 
mengadakan perbicaraan kes-kes yang melanggar adat resam dan struktur 
amalan tradisi. Perkara ini dinyatakan oleh Babai Henry Bujang Sadok. 
Menurut beliau, ketua kampung akan mengarahkan beberapa orang untuk 
memaklumkan penduduk kampung dengan pukulan gong. Reaksi spontan 
penduduk kampung ialah mereka akan terus ke bale gambang-baruk untuk 
bermesyuarat. Sehubungan dengan itu, Gripjstra (1976: 110) yang pernah 
membuat kajian mengenai sosioekonomi masyarakat Bidayuh menyatakan;

Village meetings are held whenever the headman thinks there are 
topics to be discussed. He will inform some persons and by the words 
of mouth the news spreads quickly. In ancient times the fear that 
beating a gong invites spirits were strong. Nowadays it is often done 
to call people together. The meeting place is a communal building. 

(Grijpstra, 1976)
	
Kenyataan Grijpstra di atas membawa pengertian bahawa bale 

gambang-baruk adalah satu-satunya tempat untuk mempertemukan cetusan 
minda dan pengertian serta permuafakatan dalam kalangan penduduk dalam 
usaha membangunkan kampung masing-masing. Fenomena ini masih 
berterusan sehingga hari ini di setiap perkampungan Bidayuh. 



76

Sumber: Ikhsan Grijpstra, B.G. (1976).
Foto 1	 Suasana dalam suatu mesyuarat diadakan dalam bale gambang-

baruk di salah sebuah Kampung Bidayuh tradisional di Daerah 
Serian pada tahun 1979.

Informan Penghulu Gamin dari Kampung Pichin dalam wawancara 
kajian lapangan pada 29 Jun 2019 menegaskan, selain daripada fungsinya 
sebagai pusat percambahan minda untuk memajukan kampung, bale 
gambang-baruk juga berfungsi sebagai pusat keramaian sosial dan 
perayaan tradisional, suatu fenomena yang diteruskan sehingga hari ini. 
Setiap kali upacara dan perayaan seperti ini diadakan, bale gambang-
baruk menjadi tumpuan. Tradisi menghimpunkan nilai-nilai budaya dan 
warisan yang menjadi amalan dan adat di setiap perkampungan Bidayuh 
menjadi kebanggaan dan pegangan orang Bidayuh. Usaha menyemarak dan 
memperkasa amalan ini menjadi tanggungjawab setiap ahli masyarakat dari 
segenap lapisan umur dan jantina sejak zaman berzaman.



77

Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Sumber: Ikhsan Arkib Jabatan Muzium Sarawak.
Foto 2	 Membawa sajian masing-masing ke bale gambang-baruk untuk 

upacara nyarra sempena perayaan Gawai Sawa di Kampung 
Rayang, Serian pada tahun 1964. Upacara ini masih diteruskan 
sehingga hari ini. 

Sumber: Foto penyelidikan Gawai Mparing Sawa 29 Jun 2019 di Kampung Pichin, 
Serian, Sarawak.

Foto 3	 Perayaan Gawai Mparing Sawa, manifestasi fungsi dan peranan 
institusi bale gambang-baruk sebagai pusat sosial dan perayaan 
tradisional yang masih dikekalkan sehingga hari ini. 



78

Pemerhatian pengkaji di Kampung Gumbang Bau pada 28 Jun 2019 
dalam Gawea Nyobbang Sowa mendapati bahawa pada sebelah paginya 
orang ramai berpusu-pusu ke bale gambang-baruk membawa hidangan 
dan sumbangan yang ditetapkan oleh Tua Gawai. Menjelang tengah hari, 
masyarakat kampung berkumpul di perkarangan balai raya untuk nyarra 
(makan beramai-ramai). Tradisi nyarra diamalkan sejak zaman nenek 
moyang mereka sehingga hari ini. Kanak-kanak berbaris untuk mendapatkan 
makanan yang disediakan untuk upacara nyarra. Setelah mendapatkan 
pidadeg5, mereka kelihatan sangat seronok dan penuh perasaan riang ria 
kerana turut menjayakan gawea nyobbang ini. 

Setelah sesi nyarra selesai diadakan dalam balai raya kampung, 
penulis dijemput untuk mengikuti rombongan Yang Berhormat Encik Miro 
Simuh6, Ahli Dewan Undangan Negeri Kawasan Serembu yang diundang 
khas oleh masyarakat kampung. Penulis bersama-sama menuju ke baruk, 
tempat gawea nyobbang sowa diadakan. Suasana sangat pilu dan penulis 
setelah menghampiri perkarangan baruk. Perarakan tradisional yang bermula 
dari balai raya ke bangunan baruk diiringi dengan bunyi gong dan sebbang 
yang bertalu-talu, diselangselitkan bunyi tembakan senapang, di samping 
kedengaran laungan tarrraaaaaaa… tarrraaaaaara… tarrrraaaaar… 
dengan begitu bersemangat daripada setiap penjuru sepanjang perjalanan 
ke bale gambang-baruk. Rombongan penulis dijemput naik ke dalam 
bale gambang-baruk dan dengan segera diiringi untuk menyertai ritual 
mengelilingi sanggar dengan iringan paluan gong dan sebang yang tidak 
berhenti-henti. 

	
Setelah ritual mempersembahkan sajian selesai disempurnakan, 

penglibatan wakil rakyat ketika itu, iaitu YB Miro Simuh diberi 
penghormatan untuk melakukan ritual mabi binua (upacara membersihkan 
kampung daripada sebarang bahaya), dengan membunuh seekor babi yang 
telah diikat dan diletak di depan sanggar. Beliau diberi sangkuh (lembing) 
dan dengan berhati-hati melaksanakan tanggungjawab yang diamanahkan 
oleh Tua Gawai untuk membunuh babi tersebut dengan menyucuk sangkuh 
pada leher babi sehingga mati.



79

Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

 Setiap suara kedengaran daripada babi yang dibunuh oleh Yang 
Berhormat, disambut dengan laungan taraaaaaa, taraaaaaa, taraaaaaa 
sebanyak tiga kali oleh penduduk kampung yang berada dalam baruk ketika 
itu. Secara simboliknya, babi yang dikorbankan telah membawa berkat dan 
tuah kepada masyarakat kampung. Darah babi tersebut telah diagih-agihkan 
kepada beberapa pembantu tua gawai dalam mangkuk dan untuk ritual 
‘mencuci’ semua yang hadir, dengan menyapu darah babi pada setiap dahi 
pengunjung dan peserta gawea nyobang sowa yang berada dalam baruk, 
termasuk penulis sendiri.

Sumber: Foto penyelidikan pada 28 Jun 2019, dalam bale gambang-baruk
Kampung Gumbang Bau.

Foto 4	 YB Miro Simuh menyempurnakan ritual mabi binua dengan 
membunuh seekor babi dengan lembing.



80

Sumber: Foto penyelidikan dalam Gawea Nyobang, Kampung Gumbang Bau
pada 28 Jun 2019.

Foto 5	 Peserta dalam Gawea Nyobang Sowa Kampung Gumbang Bau 
‘mencuci’ muka dan perkakas ritual misig minan daya, iaitu proses 
pemujaan dengan darah ayam. Dipercayai perbuatan mistik ini 
berkuasa menghalau sebarang bahaya pada dirinya. 

Sumber: Foto kajian lapangan pada 28 Jun 2019.
Foto 6	 Badan Tua Gawea Babai Anyan basah dengan percikan darah 

ayam dalam ritual piriang tibu oleh seorang bomoh terkemuka di 
Kampung Gumbang sempena Gawea Nyobang. 



81

Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Gawea nyobbang sowa berakhir dengan tarian simbolik ritual 
ngaddah baak (membawa kepada manusia) di awah baruk. Penulis 
berkesempatan turut serta dalam tarian simbolik ritual ngaddah baak ini, 
diketuai oleh Babai Anyan dan beberapa orang pembantunya. Tarian ini 
secara simboliknya menggambarkan perasaan riang masyarakat kampung 
menyambut dari pimagan (wira-wira kampung) kerana berjaya membawa 
kepala manusia yang diperoleh dalam ekspedisi memburu kepala atau 
dalam pertempuran yang berakhir dengan serangan dan keganasan. Laungan 
taraaaaaaaaaaaaa, taraaaaaaaaaaaaaa, taraaaaaaaaaa, berkumandang 
di udara dengan iringan paluan sebbang dan bunyi gong yang bertalu-talu, 
seakan-akan suasana pada ketika itu dirasai Kampung Gumbang Bau sahaja 
kembali daripada medan peperangan. 

Sumber: Foto penyelidikan dalam Gawea Nyobang, Kamoung Gumbang Bau, 28 Jun 2019.
Foto 7	 Kemuncak gawea nyobbang berakhir dengan tarian mengelilingi 

awah, ritual simbolik menyambut roh-roh tengkorak yang bersemadi 
dalam baruk. 

	 Perkara menarik dalam gawea nyobbang sowa ini ialah penyertaan 
aktif para remaja dan kanak-kanak dalam perarakan tradisional dan tarian 
ritual nantang sanggar di dalam dan luar bangunan baruk. Mereka kelihatan 
sangat bersemangat dan merasa terpanggil untuk bersama dalam setiap 
aktiviti dan proses ritual yang disempurkan sepanjang perayaan tradisional 



82

ini diadakan, lengkap berpakaian tradisional Bidayuh, sesuai dengan 
suasana dan upacara yang disempurnakan. Ketua Kampung Atok Derop 
memaklumkan bahawa penyertaan para remaja dan kanak-kanak sangat 
membanggakan pada setiap tahun. Menurut beliau, mereka bukan sahaja 
turut serta dalam proses ritual dan perarakan, malah membantu menyediakan 
makanan secara bergotong-royong di balai raya dan dalam baruk. Semangat 
yang ditunjukkan menjadi penggerak dan tonggak kekuatan kepada usaha 
menjadikan bukan sahaja gawea nyobbang sowa, bahkan semua aktiviti 
kebudayaan dan sosial di Kampung Gumbang selama ini. 

Sumber: Foto penyelidikan Gawea Nyobang, Kampung Gumbang Bau, 28 Jun 2019.
Foto 8	 Penyertaan golongan remaja dan kanak-kanak adalah manifestasi 

adat warisan dan budaya Kampung Gumbang perlu diteruskan oleh 
generasi muda suatu hari nanti. 

Penelitian fenomena ini meninjau fungsi dan pengaruh perayaan 
dan upacara tradisional yang dikendalikan dengan ritual dan pemujaan, 
yang membawa impak kepada penyatuan emosi dan rohani serta 
pembentukan kehidupan masyarakat berstruktur lagi tersusun di Kampung 
Gumbang. Dalam aspek ini, Durkheim (1912) menyatakan setiap upacara 
mewujudkan perpaduan atau penyatuan sosial dalam sesebuah masyarakat 
dengan menyatakan; 



83

Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

“Social co-operation is needed to surround the unveiling of things 
sacred and of supernatural beings with solemn grandeur. The 
community whole-heartedly engaged in performing the forms of the 
ritual creates the atmosphere of homogeneous belief. In this collective 
action, those who at the moment least need the comfort of belief, the 
affirmation of truth, help along those who are in need it”.  	

(Durkheim, 1912: 78)

Perbincangan Durkheim (1912) ini menghujahkan bahawa upacara 
dan perayaan tradisional dianjurkan oleh masyarakat manusia bermatlamat 
untuk membentuk kehidupan yang lebih tersusun dan teratur berlandaskan 
peraturan sosial yang telah wujud dalam kalangan sesuatu masyarakat 
sejak berkurun lamanya. Dalam konteks masyarakat Bidayuh, upacara 
yang dilaksanakan dalam bale gambang-baruk seperti yang disempurkan 
di Kampung Gumbang, berupaya mengukuhkan hubungan masyarakat 
yang bersatu sehingga menjadi kumpulan masyarakat yang bersefahaman, 
toleransi, bekerjasama, mengekalkan tradisi bergotong-royong, aman damai 
dan semangat permuafakatan yang kukuh dan jitu.

Sememangnya masyarakat Bidayuh tradisional mempunyai beberapa 
upacara dan perayaan diadakan untuk sesuatu tujuan, hasrat dan matlamat 
yang menjadi amalan dan tradisi mereka. Upacara-upacara ini secara langsung 
telah menyatukan masyarakat Bidayuh untuk sentiasa berwaspada dan 
bersedia mendepani ancaman dan rintangan yang mungkin tercetus tanpa 
dijangka. Fenomena ini jelas didapati melalui pelbagai proses ritual dan 
upacara yang dilalui saban tahun, dan telah meletakkan Bidayuh pada landasan 
sosialbudaya yang tersusun dan kukuh. Inilah manifestasi sumbangan, peranan 
dan fungsi institusi bale gambang-baruk dalam struktur masyarakat dan 
budaya masyarakat Bidayuh. Sebuah institusi yang berfungsi sebagai pusat 
adat, budaya dan amalan tradisi Bidayuh yang perlu dikekalkan.

	
	 Walaupun masyarakat Bidayuh berada dalam persimpangan 

gelombang kemodenan seperti juga masyarakat lain, tetapi sebagaimana 
yang diperhatikan dalam setiap perayaan dan keramaian kebudayaan dan 
tradisional dalam setiap kajian lapangan, usaha mengekalkan nilai-nilai 
budaya yang autentik masih segar dan berkekalan. Pemerhatian penulis 
dalam upacara Gawai di Kampung Duyoh Bau pada 6 Jun 2019, mendapati 



84

bahawa tarian dan persembahan tradisional yang memaparkan keseramanan 
nilai dan gerak tari masih utuh dan segar. Para remaja diberi tugas dan 
tanggungjawab untuk memastikan kebudayaan mereka tetap wujud dan 
terpelihara. Setiap tarian yang ditonjolkan dipersembahkan oleh golongan 
remaja yang begitu dinamik dan kreatif dalam langkah gerak tari mengikut 
irama gong dan gendang yang mengiringi persembahan mereka.

	
	 Mac anak Nohed7 yang ditemu ramah dalam kajian turut serta di 

Kampung Gumbang Bau sempena Gawea Nyobbang Sowa menyatakan 
bahawa beliau diberi tanggungjawab menganggotai mengetuai rombongan 
kebudayaan Kampung Padang Pan, Krokong Bau. Penulis terkejut setelah 
dimaklumkan bahawa beliau adalah pemangku ketua adat Kampung 
Padang Pan. Beliau menceritakan bahawa menjadi ketua adat dalam usia 
semuda ini adalah penghormatan dan kebanggaan bagi dirinya kerana diberi 
kesempatan untuk mendalami dan memiliki kemahiran menyempurnakan 
upacara mipis minan siyok (ritual menghalau hantu dan syaitan), dalam 
gawea nyobbang sowa tahun ini. Beliau rasa dihargai dan teruja untuk 
meneruskan legasi datuknya yang pada suatu ketika dahulu merupakan tua 
gawea yang termashyur di Kampung Padang Pan, Krokong Bau.

Sumber: Foto penyelidikan dalam Gawea Nyobang, Kamoung Gumbang Bau, 28 Jun 2019).
Foto 9	 Mac anak Nohed, 29 tahun, Tua Gawea Kampung Padang 

Pan, merupakan generasi baharu yang diberi kepercayaan dan 
tanggungjawab menyempurnakan ritual mipis pisien dengan 
ayam kampung. 



85

Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Perhubungan manusia dengan alam ghaib dikaitkan dengan konsep 
alam di persekitaran mereka. Kepercayaan ini telah memberikan keyakinan 
untuk menggerakkan mereka merealisasikan idea yang berkaitan dengan 
hubungan alam dan kuasa ghaib yang terpahat dalam kehidupan mereka. 
Fortes8 (1989: 229) menggambarkan bahawa manusia sememangnya mahu 
menjadikan dunia ini tempat yang bererti untuk didiami. Manusia mencari 
sesuatu prinsip penyatuan dan survival daripada berbagai-bagai pengalaman 
dalam hidup termasuk mengamalkan kepercayaan mistik dan pemujaan roh. 

Geertz (1983) menyatakan, upacara ritual dalam kepercayaan 
animisme berperanan penting sebagai model yang memberi panduan 
untuk manusia mengurus kehidupan seperti cara-cara berhubung dengan 
alam ghaib. Kenyataan ini mengukuhkan pendapat bahawa institusi bale 
gambang-baruk sememangnya adalah pusat ritual dan penyembahan 
kepercayaan masyarakat tradisional yang menjadi amalan dan pegangan 
hidup mereka. Ia dilakukan melalui interaksi dan perilaku amalan adat 
dan tradisi Bidayuh yang dipusatkan dalam institusi bale gambang-baruk. 
Amalan kepercayaan ini dipersembahkan melalui upacara pemujaan roh-roh 
tengkorak, memanggil roh-roh si mati dan upacara menghalau muat jirong. 

 
Segala upacara yang berkaitan dengan pemujaan bermula daripada 

bale gambang-baruk. Perayaan ini memberikan pedoman kepada 
masyarakat mereka untuk bertindak dalam kerangka sosialnya. Lantas, akan 
mengeluarkan hasil untuk memenuhi keperluan membekalkan kemampuan 
untuk mengkonsepsikan yang ideal.9 Dikaitkan dengan amalan kepercayaan 
masyarakat Bidayuh, kebergantungan ini dapat dilihat dalam upacara ritual 
yang diadakan dalam bale gambang-baruk pada setiap Gawai Mparing 
Sawa (Gawai Tahunan), Gawai Baak (Gawai Tengkorak), Gawai Paddi 
Bauh (Perayaan Menuai) dan juga dalam bajo, tabur dan barih (pantun 
tradisional Bidayuh). Fenomena ini masih diamalkan oleh masyakat Bidayuh 
di Kampung Gumbang Bau yang masih mengekalkan tradisi gawea nyobeng 
sowa. Kecenderungan ini seperti yang terdapat dalam bale gambang-baruk 
adalah manifestasi untuk memperoleh kesejahteraan, keselesaan dan 
keamanan diri dan masyarakat. 



86

Peranan dan signifikan simbolisme yang terdapat dalam bale 
gambang-baruk diwujudkan sebagai pusat perayaan dan sosialisasi, pusat 
pemujaan dan pusat ritual, adalah proses ke arah menjalinkan perantaraan 
dengan dunia dan alam ghaib. Kebenaran ini jelas terbukti pada kewujudan 
simbolisme dalam bentuk peralatan, pemujaan, berhala, tengkorak, sajen 
dan sanggar yang terdapat dalam bale gambang-baruk. Signifikan sanggar 
yang menjadi wadah penyempurnaan sajen untuk roh-roh dibuktikan 
kebenarannya dengan kewujudan beberapa sanggar yang terdapat pada 
setiap penjuru yang ditetapkan untuk pemujaan roh-roh disempurnakan. 
Unsur simbolisme ini diwujudkan secara simbolik dalam proses ritual 
secara sistematik dan berstruktur yang menjadi simbol penting tampa riyuh, 
tampa rangit, antu sibayan dan juga roh-roh nenek moyang mereka. Amalan 
tradisional ini adalah manifestasi berasaskan fikiran yang bersifat beradab 
dan rasional. Sesungguhnya, inilah kebenaran yang ada pada masyarakat 
Bidayuh tradisional yang bertunjangkan kepercayaan mistik dan animisme 
yang dipelihara dan diperkukuhkan melalui institusi bale gambang-baruk 
di setiap perkampungan Bidayuh tradisional.

Atas kesedaran bahawa aspek amalan budaya masyarakat Bidayuh 
memberikan kesan perpaduan, mengukuhkan hubungan interaksi, maka 
ahli politik tempatan melihat ia dapat membantu mengukuhkan sokongan 
politik setempat mereka. Sesuai dengan sentimen ini, maka ADUN Kawasan 
Serembu YB Miro Simuh memberikan peruntukan sebanyak RM40,000.00 
pada tahun 2019 untuk kerja-kerja membaik pulih dan pemuliharaan 
bangunan baruk yang lama dengan mengekalkan imej autentiknya sebagai 
pusat ritual dan perayaan tradisional masyarakat di Kampung Gumbang 
Bau (Ketua Kampung Atok Derop, temu bual, 2019). Tindakan ini adalah 
sokongan terhadap pemuliharaan budaya setempat dan pada masa yang 
sama dilihat menggunakan budaya sebagai alat politik untuk menyatukan, 
mendapatkan sokongan dan dukungan daripada pengundi Bidayuh, 
seterusnya untuk meraih kuasa dan kedudukan politik moden dengan 
memanfaatkan budaya etnik mereka.

Pertumbuhan aspek sosialisasi dan keperluan perayaan membawa 
kepada pembinaan beberapa bangunan yang mengadaptasikan seni bina 
bale gambang-baruk seperti yang terdapat di Bangunan Dewan Undangan 



87

Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Negeri Sarawak, Dewan Suarah Bau, Dewan Seminar Bung Bratak Culturel 
Centre, Dewan Masyarakat Tebedu Serian10, Taman Rekreasi Gua Angin, 
Bau dan juga Pusat Rekreasi Air Terjun Ranchan Serian, Dewan Masyarakat 
Serian, Bangunan Gereja St. Anne Kuching dan Bangunan Ibu Pejabat 
Persatuan Kebangsaan Dayak Bidayuh (DBNA).11 Situasi ini menunjukkan 
tuntutan sosialisasi membawa kepada bukan sahaja dari aspek perayaan, 
malah membentuk budaya popular seperti persembahan moden bagi 
menarik anak muda, konsert dalam menyerikan selepas perayaan tersebut 
berlangsung, walaupun acara moden ini tidak semestinya diadakan dalam 
bale gambeng-baruk. 

Baruk terbukti menjadi tempat agen sosialisasi sosial dalam bentuk 
komuniti dan politik semasa dan bersifat kepartian apabila Tun Abdullah 
Ahmad Badawi, Perdana Menteri Malaysia ke-5 mengadakan perjumpaan 
dengan masyarakat Bidayuh dalam bale gambang-baruk di Bandar Mutiara 
Tebedu pada tahun 2007 sambil beliau melancarkan tapak pembinaan SMK 
Tebedu. Ia menjadi medan politik etnik apabila Dato’ Seri Mohammad 
Najib Tun Razak, Perdana Menteri Malaysia ke-6, telah dijemput sebagai 
Tetamu Khas dalam Majlis Gawai Dayak Peringkat Negeri Sarawak pada 
tahun 2015 yang dianjurkan oleh masyarakat Bidayuh di Dewan Serba Guna 
DBNA. Kedua-dua peristiwa ini menunjukkan bahawa institusi budaya 
Bidayuh kini menjadi salah satu alat penyebaran ideologi politik dan tidak 
lagi semata-mata sebagai tempat upacara kepercayaan tradisi Bidayuh. 

Dari aspek pelancongan, konsep baruk bale diadaptasikan oleh 
pengurusan Hotel Damai Beach Resort, Santubong, Kuching apabila reka 
bentuk, seni bina dan estetika bale gambang-baruk digunakan pada setiap 
bangunan hotel sebagai tarikan pelancong. Institusi bale gambang-baruk 
adalah sumber material yang menggambarkan tradisi ritual kehidupan 
tradisional mereka. Justeru, kalau diketengahkan dalam industri pelancongan 
etnik tentunya ia akan membawa impak kepada identiti suku bangsa Bidayuh 
terhadap dunia luar seperti yang terdapat di Sarawak Culture Village. 

Bagi mengukuhkan sosialisasi identiti pula, peranan pihak berkuasa 
tempatan di Sarawak sentiasa memastikan penggunaan seni bina tradisional 
bale gambang-baruk diadaptasikan dalam reka bentuk bangunan di sekitar 



88

Bandar Raya Kuching, Bandar Bau dan Serian. Motif-motif dan reka bentuk 
arkitektur bale gambang-baruk dimanfaatkan pada bangunan-bangunan 
kerajaan bagi mendorong penggunaan budaya bentuk Bidayuh ini secara 
lebih meluas seperti bangunan Kompleks Dewan Undangan Negeri Sarawak, 
Sarawak Tourism Board Information Centre dan juga Perpustakaan Awam 
Majlis Daerah Bau yang terletak di Kampung Sudoh. Dewan Suarah Bau 
merupakan sebuah dewan suarah di kawasan Bidayuh yang memanfaatkan 
seni bina Baruk yang terletak di Pekan Bau.

KESIMPULAN

Institusi bale gambang-baruk mempunyai fungsi yang sangat besar 
terhadap masyarakat Bidayuh dalam konteks sebagai pusat adat, perayaan 
dan sosialisasi. Ia menjadi pusat adat iaitu sebagai amalan yang perlu 
dilaksanakan sebagai ahli masyarakat Bidayuh, melestarikan adat lama 
walaupun diadaptasi dengan kepercayaan Kristian, dirayakan secara spesifik 
mengikut jenis Gawai Bidayuh dan keperluan semasa seperti mengubat 
orang sakit dan sebagainya. Kesemua ini membawa kepada sosialisasi dalam 
kalangan etnik Bidayuh, iaitu proses interaksi antara individu dan kelompok 
masyarakat yang mampu membawa perpaduan yang lebih kukuh, bersama-
sama berasa bertanggungjawab melestarikan adat dan budaya, mengukuhkan 
ikatan antara satu sama lain, dan akhirnya menjadi salah satu punca kuasa 
politik moden daripada perayaan dan dukungan adat dan kepercayaan 
tersebut. Ia juga kini menjadi sebahagian daripada produk pelancongan etnik 
Bidayuh khususnya dan Sarawak amnya. Politik budaya bale gambang-
baruk ini wujud bagi salah satu sumber kuasa politik etnik Bidayuh dan 
masyarakat tempatan. Ternyata, daripada amalan budaya tradisional ia 
mempunyai kesinambungan dan digerakkan oleh suasana moden sesuai 
dengan tuntutan politik dan keperluaan masyarakat kontemporari untuk 
mengekalkan identiti dan memartabat warisan mereka yang kian pupus 
oleh proses globalisasi. Hal ini dilakukan sebagai kesinambungan budaya 
tradisi walaupun terdapat beberapa bentuk yang terdapat dalam perayaan 
ini mempunyai unsur-unsur modenisasi. Misalnya, penglibatan wakil 
rakyat, agensi kerajaan dan badan budaya masyarakat Bidayuh sendiri. 
Dalam konteks kontemporari ini, ia menjadi sebahagian daripada produk 
pelancongan etnik bidayuh khususnya dan Sarawak amnya. 



89

Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

Sumber: Foto penyelidikan pada 20 April 2019.
Foto 10	 Bangunan bale gambang-baruk di Kampung Opar, Bau yang 

asli dan mengekalkan ciri-ciri tradisionalnya sebagai pusat 
ritual pemujaan dan perayaan sehingga hari ini. Penjagaan dan 
pemeliharaannya ditaja oleh Jabatan Muzium Sarawak. 

Sumber: Foto penyelidikan pada 24 April 2019.
Foto 11 	Kompleks DUN Sarawak dan Pusat Pelancongan Negeri Sarawak, 

di tebingan Sungai Sarawak yang mengadaptasi seni reka dan seni 
bina bale gambang-baruk, menjadi tarikan pelancong. 



90

Sumber: Foto penyelidikan pada 24 April 2019.
Foto 12	 Bangunan bale gambang-baruk di Kampung Gumbang yang 

masih dalam pembinaan di kawasan berkeluasan tanah hampir 
3 ekar, menempatkan dewan serbaguna dan sepuluh buah bilik 
penginapan. Bangunan baruk yang lama akan menjadi pusat ritual 
dan perayaan12.



91

Bale Gambang-Baruk sebagai Pusat Adat, Perayaan dan Sosialisasi Bidayuh Sarawak

NOTA

1	Zaharah Husaini (2000: 42). Ethnical of Sarawak’s Ethnic Groups. Ministry of Social 
Development and Urbanization, Sarawak Government. Kuching.

2	Majlis keramaian, upacara dan perayaan yang wajib diraikan dalam bale gambang-baruk 
dalam masyarakat Bidayuh tradisional.

3	Gatuh bale natur namba da bale memberi pengertian bahawa setiap anggota masyarakat 
yang didapati melanggar norma dan amalan tradisi dalam kampung akan diadili dalam bale 
gambang-baruk. Kesalahan mereka akan diketengahkan di hadapan ketua-ketua kampung 
dan pihak yang mendakwa kesalahan yang telah dilakukan.

4	Membawa pengertian bahawa suasana dalam kampung sentiasa suram dan dilanda penyakit 
dan bencana. 

5	Pidadeg ialah pemberian yang diterima dari Tua Gawai berbentuk makanan, lazimnya 
terdiri daripada hati ayam yang telah dimasak dan pangkang (lemang). Menerima pidadeg 
sungguh menyeronokkan.

6	Dia adalah generasi yang lahir dalam era modernisasi, tetapi memiliki ilmu batin yang 
boleh menyembuhkan penyakit tertentu. Ilmu mipis pisien (menghalau makhluk halus) yang 
dimiliknya menjadi sebutan masyarakat Bidayuh di kawasan Krokong Bau, menyebabkan 
Mac selalu diundang untuk menyempurnakan proses ritual ini di kampung-kampung lain. 

7	Dalam bukunya Kinship and the Social Order menyatakan manusia mengamalkan upacara 
ritual dan pemujaan mungkin disebabkan kekurangan kesedaran dan penggantungan 
secara individu terhadap kehidupan dalam masyarakat tersusun. Amalan dalam upacara 
dan ritual yang dilakukan menyebabkan timbulnya emosi yang tertinggi dalam kalangan 
anggota masyarakat. Ia adalah landasan untuk mematuhi peraturan yang memantapkan 
perhubungan sosial.

8	Menurut Geertz (1973: 73), manusia terpaksa memikirkan masa depan dan meramalkan apa 
yang mungkin berlaku dan menyesuaikan semula pengalaman mereka yang sudah berlalu.

	
RUJUKAN

Awang Azman Awang Pawi. (2001). Kaul. Satu interpretasi sosiobudaya. Universiti 
Malaysia Sarawak (UNIMAS) Kuching, Sarawak. 

Brown, R. (1980). Struktur dan fungsi dalam masyarakat primitive (Edisi 
terjemahan). Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka.

Durkheim, E. (1912). The elementary forms of the religious life. London: Allan & 
Unwin Publications.

Economic Planning Unit Satawak Report. (2020). Sarawak Facts and figures. Chief 
Minister’s 	Office. Lee Ming Press Kuching, Sarawak.

Fortes, M. (1969). Kinship and the social order. Cambridge University Aldine 
Publishing.

Frazer, J.G. (1926). A study in magic and religion. UK: Palgrave Macmillan. 
Friedman, J. (1994). The cultural identity and global process. London: Sage 

Publication. 
Geddes, W.R. (1957). Nine Dayak nights. London: Oxford University Press.



92

Grijpstra, B.G. (1976). Common efforts in the development of rural Sarawak. 
Amsterdam: Van Gorcum Publications.

Geertz, Clifford. (1983). Local Knowledge. Basic Books Inc. United States of 
America.

Husaini, Z. (2000). Ethnical of Sarawak’s ethnic groups. Kuching, Sarawak: 
Ministry of Social Development and Urbanization. 

Leach, E.R. (1950). Social Science Research in Sarawak. London: H.M Stationery 
Office.

Low, H. (1848). Sarawak. Its inhabitants and productions. Kuala Lumpur: Pustaka 
Delta Pelajaran Sdn. Bhd.

Macconell, D. (1976). The tourist: A new theory of the leisure class. New York: 
Schocken Books.

MacDonald, M. (1985). Borneo People. Singapore: Oxford University Press.
Nais, W. (1992). The Study of Dayak Bidayuh occult arts of divination. Kuching: 

Sarawak Literature Society. Lee Ming Press Sdn. Bhd.
St. John, S. (1860). Life in the forests of the far east –travels in Sabah and Sarawak 

in the 1860s. London: Oxford University Press.
Walker, J. H. (2002). Power and prowess. Honolulu: University of Hawaii Press.

Temu Bual

Angan anak Jikan, 78 tahun. Kampung Gumbang Bau, Sarawak.
Atok anak Derop, 63 tahun. Kampung Gumbang Bau, Sarawak.
Gamin anak Antung, 76 tahun. Kampung Piching Serian, Sarawak.
Ginos anak Lumpoi, 69 tahun. Kampung Bantang Serian, Sarawak.
Mac anak Nohed, 29 tahun. Kampung Padang Pan Bau, Sarawak.
Sadok, Henry Bujang, 78 tahun. Kampung Mayang Kawan Serian, Sarawak.

MANU
Jurnal Pusat Penataran Ilmu & Bahasa

(Journal of the Centre for the Promotion of Knowledge & Language Learning)


