
MANU Bil. 37 (1), 18-30, 2026 (June) 

E-ISSN  2590-4086© Sharifah Hamzah, Sarip Adul, Ahmad Munawar Ismail 
 

PEMAKANAN SEIMBANG DALAM KALANGAN ASNAF FAKIR 

MISKIN: ANALISIS MENURUT KERANGKA MAQASID SYARIAH 
The Important of Balanced Nutrition for Asnaf Fakir Miskin: A Study Within the Fremework 

of Maqasid Syariah. 

 

 
1*SHARIFAH BINTI HAMZAH  

2SARIP BIN ADUL 
3AHMAD MUNAWAR BIN ISMAIL 

 

 
1*,2,3

 Fakulti Pengajian Islam, Universiti Malaysia Sabah 

Jalan UMS, 88400 Kota Kinabalu, Sabah. 

*Corresponding author: sharifah@ucmi.edu.my 

 

 

Dihantar/Received:11 December 2025 | Penambahbaikan/Revised: 19 December 2025                                    

Diterima/Accepted: 14 January 2026 | Terbit/Published: 30 June 2026 

DOI: https://doi.org/10.51200/manu.v37i1.6671  

 

 

Abstrak Pemakanan seimbang merupakan aspek penting dalam kesejahteraan manusia yang 

ditekankan dalam Islam. Namun, dalam kalangan asnaf fakir miskin, akses kepada makanan 

yang berkhasiat sering menjadi cabaran akibat keterbatasan ekonomi dan sosial. Oleh itu, kajian 

ini bertujuan untuk meneliti kepentingan pemakanan seimbang bagi asnaf fakir miskin dalam 

kerangka Maqasid Syariah iaitu lima prinsip utama yang menjadi asas kepada syariat Islam: hifz 

al-din (pemeliharaan agama), hifz al-nafs (pemeliharaan jiwa), hifz al-aql (pemeliharaan akal), 

hifz al-nasl (pemeliharaan keturunan), dan hifz al-mal (pemeliharaan harta). Kajian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif melalui analisis kandungan terhadap sumber Islam seperti al-

Quran, hadis, dan prinsip Maqasid Syariah, serta kajian kepustakaan berkaitan pemakanan dan 

status pemakanan dalam kalangan asnaf fakir miskin. Dapatan kajian menunjukkan bahawa 

pemakanan seimbang bukan hanya berkait dengan aspek kesihatan fizikal, tetapi juga 

memainkan peranan penting dalam menjaga akal (hifz al-aql) dan keturunan (hifz al-nasl), 

kerana pemakanan yang sihat menyumbang kepada perkembangan mental dan kesejahteraan 

generasi masa depan. Selain itu, pemakanan yang baik juga memastikan pemeliharaan jiwa (hifz 

al-nafs), di mana individu yang mendapat pemakanan seimbang lebih berdaya tahan dalam 

menghadapi tekanan hidup. Dari sudut ekonomi, pemakanan yang sihat juga membantu 

meningkatkan produktiviti kerja, selaras dengan prinsip pemeliharaan harta (hifz al-mal). 

Kesimpulannya, pemakanan seimbang perlu diangkat sebagai salah satu hak asasi dalam konteks 

kebajikan Islam. Institusi zakat, baitulmal, dan NGO Islam perlu memperkasa usaha dalam 

memastikan keperluan pemakanan seimbang bagi asnaf fakir miskin dipenuhi, selaras dengan 

objektif utama Maqasid Syariah dalam menjaga kesejahteraan ummah.  

 

Kata kunci: Pemakanan seimbang, asnaf fakir miskin, Islam, Maqasid Syariah, kesejahteraan 

ummah. 

 

 

mailto:sharifah@ucmi.edu.my
https://doi.org/10.51200/manu.v37i1.6671


MANU Bil. 37 (1), 18-30, 2026 (June) 

E-ISSN  2590-4086© Sharifah Hamzah, Sarip Adul, Ahmad Munawar Ismail 
 

19 

 

Abstract Balanced nutrition is a crucial aspect of human well-being emphasized in Islam. 

However, among asnaf fakir miskin (the poor and needy), access to nutritious food remains a 

challenge due to economic and social limitations. Therefore, this study aims to examine the 

importance of balanced nutrition for asnaf fakir miskin within the framework of Maqasid 

Syariah, which consists of five core principles: hifz al-din (preservation of religion), hifz al-nafs 

(preservation of life), hifz al-aql (preservation of intellect), hifz al-nasl (preservation of lineage), 

and hifz al-mal (preservation of wealth). This study employs a qualitative approach through 

content analysis of Islamic sources such as the Quran, Hadith, and Maqasid Syariah principles, 

along with a literature review on nutrition and the nutritional status of asnaf fakir miskin. The 

findings indicate that balanced nutrition is not solely related to physical health but also plays a 

significant role in preserving intellect (hifz al-aql) and lineage (hifz al-nasl), as proper nutrition 

contributes to cognitive development and the well-being of future generations. Furthermore, 

good nutrition ensures the preservation of life (hifz al-nafs), as individuals with adequate 

nutrition are more resilient to life challenges. From an economic perspective, a healthy diet 

enhances work productivity, aligning with the principle of preservation of wealth (hifz al-mal).  

In conclusion, balanced nutrition should be recognized as a fundamental right within the 

framework of Islamic welfare. Zakat institutions, baitulmal, and Islamic NGOs should strengthen 

their efforts to ensure that the nutritional needs of asnaf fakir miskin are met, in line with the 

overarching objectives of Maqasid Syariah in safeguarding the well-being of the ummah.   

 

Keywords: Balanced nutrition, asnaf fakir miskin, Islam, Maqasid Syariah, ummah well-being. 

 

 

PENDAHULUAN 

 

Pemakanan merupakan keperluan asas dalam kehidupan manusia dan memainkan peranan 

penting dalam membentuk kesejahteraan individu serta masyarakat. Golongan asnaf fakir miskin 

yang sering berdepan dengan masalah kekurangan makanan yang bernutrisi boleh membawa 

kepada pelbagai implikasi negatif terhadap kesihatan fizikal dan mental. Kekurangan zat 

makanan boleh menyebabkan pelbagai masalah kesihatan seperti malnutrisi, anemia, serta 

pertumbuhan terbantut khususnya dalam kalangan kanak-kanak, disamping meningkatkan risiko 

penyakit kronik dalam kalangan dewasa (Ain et al., 2018). Ketiadaan makanan yang seimbang 

juga memberi kesan terhadap prestasi akademik, produktiviti kerja serta daya tahan tubuh 

golongan asnaf, sekali gus menyulitkan usaha untuk keluar daripada kitaran kemiskinan. 

 

Dalam Islam, aspek pemakanan bukan sahaja berkait rapat dengan kesihatan tetapi juga 

dengan konsep kesejahteraan yang lebih luas, seperti yang digariskan dalam prinsip Maqasid 

Syariah. Maqasid Syariah menekankan pemeliharaan lima aspek utama kehidupan, iaitu 

pemeliharaan agama (hifz ad-din), nyawa (hifz an-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz an-

nasl), dan harta (hifz al-mal). Oleh itu, pemakanan seimbang tidak hanya dilihat dari sudut 

keperluan fizikal, tetapi juga sebagai elemen penting dalam pembangunan insan yang holistik 

dan sejahtera mengikut prinsip Islam (Salamon et al., 2021).  

 

Sehubungan itu, kajian ini dijalankan untuk menganalisis peranan kritikal pemakanan seimbang 

dalam memelihara kesejahteraan fizikal dan kelangsungan hidup bagi asnaf fakir miskin. Selain 

itu, kajian ini juga akan Mensintesis hubungan antara elemen pemakanan seimbang dengan 



MANU Bil. 37 (1), 18-30, 2026 (June) 

E-ISSN  2590-4086© Sharifah Hamzah, Sarip Adul, Ahmad Munawar Ismail 
 

20 

 

prinsip Maqasid Syariah (Hifz al-Nafs dan Hifz al-Aql) melalui kerangka konseptual yang 

sistematik, khususnya dalam aspek pemeliharaan nyawa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), 

keturunan (hifz an-nasl), dan harta (hifz al-mal). Di samping itu, kajian ini Menilai keberkesanan 

peranan institusi Islam dalam memperkasakan sekuriti makanan asnaf melalui integrasi elemen 

nutrisi dalam bantuan kebajikan. Dengan mengkaji aspek-aspek ini, kajian ini diharap dapat 

memberikan sumbangan ilmiah yang dapat membantu pembuat dasar, institusi Islam, dan badan 

kebajikan dalam merangka strategi yang lebih efektif bagi meningkatkan kesejahteraan asnaf. 

 

 

SOROTAN LITERATUR 

 

Pemakanan Seimbang dan Implikasinya Terhadap Kesihatan 

Manusia mempunyai keperluan khas dalam kehidupan yang perlu dipenuhi antaranya adalah 

pengambilan makanan bagi keperluan tubuh sihat dan melaksanakan tanggungjawab sebagai 

hamba Allah SWT. Kajian terdahulu menunjukkan bahawa pemakanan seimbang adalah asas 

kepada kesejahteraan manusia, khususnya dalam aspek kesihatan fizikal dan mental. Kekurangan 

zat makanan boleh membawa kepada masalah kesihatan seperti malnutrisi, anemia, dan 

kelemahan daya tahan tubuh (Moh, 2013; Muhamad et al., 2019). Sorotan literatur menunjukkan 

bahawa isu malnutrisi dalam kalangan golongan rentan telah dibincangkan secara meluas oleh 

para penyelidik (Ain et al., 2018; Fergus & Roberts, 2021), walau bagaimanapun perbincangan 

yang mengintergrasikan elemen sains pemakanan dengan kerangka Maqasid Syariah masih 

berada pada tahap yang minima.     

 

Keterjaminan nutrisi dalam kalangan strata sosio-ekonomi rendah, khususnya asnaf fakir 

miskin, bukan sekadar isu kelangsungan hidup (survival), malah merupakan determinan kritikal 

kepada kesejahteraan holistik. Analisis terhadap literatur semasa (Abkenar et al., 2020;Jailani et 

al., 2021) secara konsisten mengaitkan defisit pemakanan berkhasiat dengan prevalen penyakit 

kronik yang tinggi seperti diabetes dan patologi kardiovaskular. Walau bagaimanapun, impak 

malnutrisi ini melampaui dimensi fizikal, sebagaimana Gheonea dan rakan-rakan (2023) 

menghujahkan bahawa gangguan kognitif dan mental berupaya melumpuhkan daya tahan 

psikologi asnaf, seterusnya memerangkap mereka dalam kitaran kemiskinan yang sistemik. 

Fenomena ini menunjukkan wujudnya dikotomi yang nyata yang mana golongan asnaf kekal 

terpinggir akibat korelasi antara kekangan material dan keterbatasan literasi nutrisi. Justeru, 

kegagalan menangani isu ini bukan sahaja menjejaskan kualiti hidup, malah secara langsung 

mencabar objektif utama pemeliharaan nyawa (hifz al-nafs) dalam kerangka Maqasid Syariah. 

 

Signifikan pemakanan seimbang melampaui batas fisiologi menekankan bahawa 

pengambilan mikro nutrien kritikal seperti asid lemak omega-3, vitamin, dan mineral bukan 

sekadar keperluan biologikal, malah berfungsi sebagai agen neuro pelindung yang berupaya 

memitigasi risiko gangguan afektif seperti kemurungan (Hamzah, 2012). Sebaliknya, dominasi 

oleh diet tinggi pemprosesan (ultra-processed foods) yang rendah densiti nutrien dikesan 

mempunyai korelasi langsung dengan peningkatan prevalen gangguan mental dalam masyarakat 

(Ee et al., 2023). Dalam konteks ini, penjagaan aspek nutrisi seharusnya dilihat sebagai strategi 

preventif yang holistik, selari dengan prinsip Hifz al-Aql (pemeliharaan akal) dalam kerangka 

Maqasid Syariah. Justeru, pembudayaan literasi pemakanan seimbang perlu diangkat sebagai 

agenda nasional yang bersifat rentas generasi bermula daripada unit keluarga sehingga ke 



MANU Bil. 37 (1), 18-30, 2026 (June) 

E-ISSN  2590-4086© Sharifah Hamzah, Sarip Adul, Ahmad Munawar Ismail 
 

21 

 

peringkat intervensi komuniti bagi menjamin kesejahteraan ummah yang lestari pada masa 

hadapan. 

 

Vulnerabiliti kanak-kanak dalam strata asnaf terhadap malnutrisi pediatrik membawa 

implikasi jangka panjang yang membimbangkan terhadap kualiti modal insan ummah. Dokumen 

Malaysia (2005), Kementerian Kesihatan Malaysia (2021) dan Pelan Tindakan Keselamatan 

Makanan Kebangsaan 2010–2020 (2020), mengesahkan bahawa defisit nutrisi kronik, khususnya 

anemia kekurangan zat besi, merupakan faktor penghalang utama kepada perkembangan kognitif 

dan pencapaian akademik yang optimum. Meskipun intervensi kerajaan melalui program 'Bakul 

Sihat' oleh Kementerian Kesihatan Malaysia (2020) telah digerakkan untuk menangani isu 

tumbesaran bagi kanak-kanak seawal usia enam bulan. Keberkesanan program ini masih terikat 

dengan kriteria pendaftaran klinikal yang ketat. Hal ini mewujudkan jurang akses bagi kelompok 

asnaf yang tidak berdaftar di bawah sistem KKM, yang mana kelangsungan nutrisi mereka 

bergantung sepenuhnya kepada budi bicara permohonan melalui institusi Baitulmal negeri. 

Secara kritikal, fenomena ini menunjukkan wujudnya fragmentasi birokrasi dalam penyaluran 

bantuan makanan, di mana pendekatan bersifat reaktif berdasarkan permohonan berisiko 

meminggirkan kelompok miskin tegar yang terputus akses maklumat. Justeru, pemerkasaan 

sistem sokongan nutrisi kanak-kanak asnaf perlu diselaraskan secara bersepadu bagi menjamin 

objektif Hifz al-Nasl iaitu pemeliharaan keturunan agar rantaian kemiskinan tegar dapat 

diputuskan secara sistemik. 

 

Secara tuntasnya, dinamik antara kemiskinan dan malnutrisi membentuk sebuah simbiosis 

negatif yang saling mengukuhkan, di mana kemiskinan mengehadkan akses kepada nutrisi 

berkualiti, manakala malnutrisi pula melumpuhkan produktiviti yang diperlukan untuk keluar 

daripada belenggu tersebut (Ain et al., 2018;  Wiwik Widiyati, 2023). Fenomena ini bukan 

sekadar isu individu, malah memberi tekanan sistemik terhadap ekonomi makro negara melalui 

peningkatan beban kos rawatan kesihatan awam. Justeru, intervensi yang bersifat holistik dengan 

mengintegrasikan panduan al-Quran dan as-Sunnah menerusi konsep halalan toyyiban 

(Mehboob & Ahmed, 2020;  Irfan et al., 2023; Marzband et al., 2017) perlu dijadikan teras 

dalam polisi bantuan asnaf. Pemerkasaan literasi nutrisi harus mendahului dan bukan sekadar 

pemberian bantuan material bagi mengubah pola pengambilan makanan proses yang berisiko 

tinggi. Strategi preventif yang proaktif ini bukan sahaja berupaya memitigasi penularan penyakit 

tidak berjangkit (NCDs), malah bertindak sebagai pelaburan jangka panjang dalam menjamin 

kemampanan kesihatan dan kelestarian modal insan ummah selaras dengan objektif tertinggi 

Maqasid Syariah. 

 

 

Pemakanan Seimbang dari Perspektif Islam dan Maqasid Syariah 

Dalam perspektif teosentrik, pemakanan dalam Islam melampaui dimensi fisiologi semata-mata, 

malah diangkat sebagai instrumen ibadah dan amanah maknawi terhadap tubuh badan sebagai 

ciptaan Allah SWT. Inti pati konsep halal toyyib yang termaktub dalam al-Quran menuntut 

sebuah integrasi yang tuntas, bukan sekadar mematuhi garis panduan hukum halal, malah 

menuntut kualiti kebaikan dan khasiat yang optimum (toyyib) bagi kelestarian jasmani dan 

rohani. Selari dengan naratif Wiwik Widiyati (2023) dan Abidin dan rakan-rakan (2024), 

pemakanan yang seimbang dan bersih merupakan determinan utama dalam menterjemahkan 

prinsip halalan toyyiban ke dalam realiti kesejahteraan sistemik. Secara kritikal, pemakanan 



MANU Bil. 37 (1), 18-30, 2026 (June) 

E-ISSN  2590-4086© Sharifah Hamzah, Sarip Adul, Ahmad Munawar Ismail 
 

22 

 

yang berkualiti bukan sahaja membentuk keperibadian mukmin yang sihat secara organik, malah 

menjadi prasyarat kepada kekuatan modal insan ummah bagi memacu pembangunan tamadun 

Islam yang mampan. 

 

Dalam kerangka Maqasid Syariah, pemakanan seimbang bukan sekadar pilihan gaya 

hidup, malah merupakan prasyarat asas dalam memelihara lima elemen daruriyyat (keperluan 

asas) manusia. Analisis oleh Marzband dan rakan-rakan (2017), Nahar dan Hidayatulloh (2021) 

dan Hamzah (2012) membuktikan wujudnya korelasi intrinsik antara kualiti nutrisi dengan 

kefungsian jasmani dan rohani, yang mana tubuh yang sihat menjadi wasilah utama bagi 

kesempurnaan ibadah (hifz al-din). Secara kognitif, kecukupan mikro nutrien bertindak sebagai 

pemangkin kepada ketajaman akal (hifz al-’aql), yang seterusnya menentukan kualiti pencapaian 

akademik dan daya saing modal insan asnaf dalam pasaran kerja masa hadapan. Implikasinya, 

keberkesanan dalam memitigasi beban penyakit melalui diet preventif bukan sahaja memelihara 

kelangsungan nyawa (hifz al-nafs), malah bertindak sebagai strategi perlindungan harta (hifz al-

mal) dengan mengurangkan liabiliti perubatan dan meningkatkan kapasiti ekonomi individu. 

Justeru, kegagalan memastikan akses asnaf kepada pemakanan seimbang adalah satu bentuk 

pengabaian terhadap objektif syarak dalam menjamin kesejahteraan multidimensi ummah.  

 

Seterusnya, integrasi antara nilai syarak dan sains nutrisi kontemporari menjadi 

pemangkin kepada proliferasi generasi yang sihat dan produktif. Marzband dan rakan-rakan 

(2017) melalui Model Pemakanan Halal menghujahkan bahawa sinergi antara prinsip keagamaan 

dan keperluan nutrisi moden bukan sekadar satu alternatif, malah merupakan satu keperluan 

teoretikal dan praktikal dalam mendepani cabaran kesihatan global. Pendekatan ini dilihat selaras 

dengan naratif Kementerian Kesihatan Malaysia (Moh, 2013) yang menekankan aspek 

kepelbagaian dan kesederhanaan (wasatiyyah) dalam diet harian. Secara analitikal, kajian ini 

menegaskan bahawa peruntukan terhadap nutrisi asnaf seharusnya tidak lagi dilihat sebagai 

perbelanjaan konsumtif, sebaliknya merupakan satu imperatif strategik bagi pembangunan modal 

insan yang mampan. Kegagalan melakukan intervensi nutrisi di peringkat awal usia (early life 

intervention) bukan sahaja menjejaskan kualiti hidup asnaf, malah bakal meningkatkan strain 

fiskal terhadap kerajaan dalam menangani beban penyakit kronik yang bersifat boleh dicegah di 

masa hadapan. Justeru, pelaburan terhadap nutrisi asnaf adalah satu bentuk sekuriti sosial yang 

menjamin kelestarian ummah secara jangka panjang.  

 

Walaupun literatur sedia ada kaya dengan diskusi mengenai kemiskinan dan aplikasi 

Maqasid Syariah dalam pelbagai dimensi sosioekonomi, namun wujud satu dikotomi yang ketara 

di mana integrasi antara sains nutrisi dan prinsip maqasid khusus buat kelompok asnaf masih 

berada di pinggiran kajian akademik. Kebanyakan sarjana terdahulu cenderung menganalisis isu 

ini secara terpisah, sehingga mengakibatkan ketiadaan kerangka integratif yang menghubungkan 

pemakanan seimbang secara langsung dengan objektif syarak yang holistik. Justeru, kajian ini 

hadir untuk mengisi kelompangan teoretikal tersebut dengan mengemukakan satu analisis 

komprehensif yang menterjemah pemakanan asnaf melalui lensa Maqasid Syariah. Usaha ini 

bukan sekadar bertujuan mengoptimumkan justifikasi teologi terhadap isu nutrisi, malah 

menawarkan sumbangan signifikan kepada wacana kebajikan Islam dalam memperkasa 

kesejahteraan ummah secara substantif. 

 



MANU Bil. 37 (1), 18-30, 2026 (June) 

E-ISSN  2590-4086© Sharifah Hamzah, Sarip Adul, Ahmad Munawar Ismail 
 

23 

 

Secara konklusif, diskusi mengenai pemakanan seimbang dalam Islam melangkaui sempadan 

materialisme fisiologi, di mana ia merupakan penzahiran substantif terhadap kesejahteraan 

multidimensi yang merangkumi aspek bio-psikososial dan spiritual. Pemeliharaan kesihatan 

melalui amalan nutrisi yang tuntas bukan sekadar satu kewajipan saintifik, malah merupakan 

manifestasi praktikal terhadap objektif Maqasid Syariah dalam menjamin kelestarian umat 

manusia secara holistik (Pooneh et al., 2020). Pencapaian kepentingan awam menerusi gaya 

hidup sihat dan pengambilan nutrisi mikro-makro bertindak sebagai perisai utama dalam 

memitigasi ledakan penyakit kronik pada masa hadapan. Justeru, pemerkasaan agenda ini 

menuntut sebuah sinergi strategik antara institusi kerajaan, badan agama, dan komuniti bagi 

mengintegrasikan nilai-nilai maqasid ke dalam ekosistem kesihatan awam. Melalui paradigma 

ini, aspirasi untuk melahirkan masyarakat yang seimbang, berdaya tahan, dan diberkati dapat 

diterjemahkan ke dalam bentuk tindakan polisi yang lebih berimpak tinggi. 

 

 

METODOLOGI  

 

Kajian ini menggunakan pendekaran kualitatif secara kajian literatur (library-based research). 

Pendekatan ini dipilih kerana membolehkan pengkaji untuk meneliti, menganalisis dan 

mengeluarkan maklumat daripada pelbagai sumber ilmiah yang relevan secara mendalam tanpa 

melibatkan pengumpulan data lapangan (Bowen, 2009).  

 

Data diperoleh daripada sumber primer dan sumber sekunder. Data primer merujuk 

kepada teks-teks yang berautoriti dalam bidang Maqasid Syariah bagi membina kerangka 

teoretikal yang kukuh. Manakala, sumber sekunder diperoleh daripada pencarian artikel jurnal 

melalui pangkalan data berwibawa seperti Google Scholar, MyJurnal, Scopus, dan Web of 

Science. Kriteria inklusif digunakan bagi memilih sumber berdasarkan kata kunci spesifik seperti 

"pemakanan seimbang", "asnaf fakir miskin", "nutrisi Islam", dan "Maqasid Syariah" dalam 

tempoh penerbitan 10 tahun terkini bagi menjamin kerelevanan data. Kajian juga merujuk 

kepada teori Maqasid Syariah yang dikemukakan oleh tokoh seperti Imam al-Ghazali dan al-

Shatibi sebagai kerangka analisis utama (Mohd Sauzi & Nik Yusoff, 2022).  

 

Proses analisis data dilakukan melalui kaedah analisis kandungan (content analysis) 

berdasarkan tahap berikut: 

 

1. Tahap Pra-Analisis: Melibatkan pembacaan mendalam terhadap literatur yang telah 

dipilih untuk mengenal pasti unit analisis utama berkaitan isu pemakanan asnaf.  

2. Proses Pengekodan Tema: Data dikategorikan secara tematik berdasarkan kerangka 

Maqasid Syariah. Sebagai contoh, maklumat berkaitan kesihatan fizikal dikodkan di 

bawah tema Hifz al-Nafs (Penjagaan Nyawa), manakala aspek kecerdasan mental 

dikodkan di bawah Hifz al-Aql (Penjagaan Akal).  

3. Sintesis Data: Maklumat yang telah dikodkan kemudiannya di sintesis untuk 

menghasilkan dapatan baru yang bukan sekadar deskriptif, tetapi bersifat analitikal bagi 

mencadangkan solusi kepada isu pemakanan seimbang asnaf.  

 

 

 



MANU Bil. 37 (1), 18-30, 2026 (June) 

E-ISSN  2590-4086© Sharifah Hamzah, Sarip Adul, Ahmad Munawar Ismail 
 

24 

 

HASIL KAJIAN 

 

Dapatan kajian di bina mengikut tema-tema strategik yang muncul secara sistematik daripada 

naratif literatur berautoriti. Analisis mendapati bahawa pemakanan seimbang bukan sekadar satu 

definisi teknikal mengenai komposisi makro nutrien dan mikro nutrien iaitu karbohidrat, protein, 

vitamin, dan mineral, tetapi juga merupakan satu instrumen determinan dalam memperkasa 

kesejahteraan bio psikososial asnaf (Wiwik Widiyati, 2023). Secara signifikan, proses pemetaan 

data telah berjaya mengekstrak dua dimensi utama yang saling berintegrasi, iaitu dimensi 

fungsional kesihatan dan dimensi aksiologi Maqasid Syariah. Integrasi kedua-dua dimensi ini 

membentuk satu naratif baharu yang meletakkan isu nutrisi asnaf bukan sekadar dalam ruang 

lingkup kelangsungan fizikal, tetapi sebagai prasyarat kepada kesempurnaan maqasid kehidupan. 

  

Bagi memperincikan perkaitan antara keperluan biologi dan tuntutan syarak, Jadual 1 

merumuskan pemetaan integratif yang menghubungkan elemen nutrisi secara langsung dengan 

lima prinsip daruriyyat dalam Maqasid Syariah. Pemetaan ini berfungsi sebagai asas kepada 

analisis keberkesanan bantuan pemakanan asnaf dalam konteks pembangunan modal insan yang 

menyeluruh. 

 
Jadual 1 

Pemetaan Integratif Elemen Pemakanan Berasaskan Kerangka Maqasid Syariah 

No. Dimensi 

Maqasid 

Syariah 

Elemen Nutrisi/ Tindakan Impak Strategik Terhadap Asnaf 

1. Hifz Din 

(Penjagaan 

Agama) 

Kepatuhan kriteria Halalan 

Toyyiban & kecukupan tenaga. 

Menjamin kesempurnaan ibadah dan ketaatan 

melalui tubuh badan yang bertenaga serta 

pembersihan rohani melalui sumber makanan yang 

suci. 

2. Hifz al-Nafs 

(Penjagaan 

Nyawa) 

Pengambilan Nutrisi Makro 

(Protein, Karbohidrat) & Mikro 

(Vitamin). 

Menjamin kelangsungan hayat, meningkatkan sistem 

imuniti, dan mencegah mortaliti (kematian) akibat 

malnutrisi kronik. 

3. Hifz al-Aql 

(Penjagaan Akal) 

Asid Lemak (Omega-3), Zat 

Besi, Iodin & Mineral kritikal. 

Memacu fungsi kognitif yang optimum, 

meningkatkan fokus akademik anak asnaf, dan 

mencegah kemerosotan mental (depresi atau stres). 

4. Hifz al-Nasl 

(Penjagaan 

Keturunan) 

Nutrisi Pediatrik & Maternal 

(Susu, Kalsium, Asid Folik). 

Memastikan pertumbuhan fizikal yang sempurna, 

mencegah masalah stunting atau bantut, dan 

menjamin kualiti generasi masa hadapan ummah 

5. Hifz al-Mal 

(Penjagaan 

Harta) 

Produktiviti Fizikal & Mitigasi 

Kos Kesihatan. 

Meningkatkan kapasiti asnaf untuk bekerja 

(ekonomi), serta mengurangkan beban kewangan 

bagi kos rawatan penyakit tidak berjangkit (NCDs). 

 

Berdasarkan Jadual 1, jelas menunjukkan bahawa setiap komponen pemakanan 

mempunyai signifikan yang multidimensi. Sebagai contoh, penjagaan akal (hifz al-’aql) 

menerusi pengambilan mikro nutrien bukan sekadar isu kesihatan, malah merupakan pelaburan 

strategik bagi memastikan anak-anak asnaf mampu bersaing dalam sistem pendidikan, yang 

akhirnya menjadi kunci kepada mobiliti sosial dan pembebasan daripada kitaran kemiskinan. 

 

Dapatan kajian menunjukkan bahawa defisit nutrisi kronik khususnya kekurangan zat 

besi, protein, dan vitamin essensial bukan sekadar isu kesihatan terpencil, malah merupakan 

ancaman langsung kepada kelangsungan hayat dan kualiti hidup golongan asnaf. Deuraseh 

(2014) menegaskan bahawa malnutrisi dan anemia mengakibatkan kemerosotan daya tahan 



MANU Bil. 37 (1), 18-30, 2026 (June) 

E-ISSN  2590-4086© Sharifah Hamzah, Sarip Adul, Ahmad Munawar Ismail 
 

25 

 

tubuh atau sistem imuniti yang signifikan, serta meningkatkan vulnerabiliti asnaf terhadap 

penyakit kronik dan kelesuan fizikal yang melumpuhkan produktiviti harian. Dalam konteks 

teologi, kelesuan fizikal ini menghalangi individu daripada melaksanakan tuntutan ’ubudiyyah  

atau ibadah dengan sempurna. Hal ini selaras dengan amaran Allah SWT dalam Surah Ta-Ha 

ayat 81, yang bermaksud; 
 

كُمۡ وَلََ تطَۡغوَۡاْ فِيهِ فَيحَِلَّ عَلَيۡكُمۡ غَضَبيِۖ وَمَن يحَۡلِلۡ عَلَيۡهِ  تِ مَا رَزَقۡنََٰ كُلوُاْ مِن طَي ِبََٰ
 ٨١غَضَبيِ فقََدۡ هَوَىَٰ 

Maksudnya; 

 

Serta Kami katakan: Makanlah dari benda-benda yang baik yang Kami kurniakan kepada kamu dan 

janganlah kamu melampaui batas padanya, kerana dengan yang demikian kamu akan ditimpa kemurkaan 

Ku dan sesiapa yang ditimpa kemurkaan Ku, maka sesungguhnya binasalah ia. (Surah Ta Ha 20:81). 

 
Manifestasi daripada ayat ini menuntut pengambilan makanan yang baik (toyyib) dan 

melarang sikap melampaui batas yang boleh mengundang kemurkaan serta kebinasaan diri. 

Secara interpretatif, ayat ini menggariskan bahawa kegagalan menjaga kualiti pemakanan adalah 

satu bentuk pengabaian terhadap amanah tubuh badan. Justeru, pemilihan nutrisi yang berkualiti 

merupakan prasyarat fundamental bagi menjamin kecergasan fisiologi yang diperlukan untuk 

memenuhi tanggungjawab sebagai hamba Allah SWT secara proaktif dan terurus, selaras dengan 

objektif hifz al-nafs dan hifz al-din.  

 

Dapatan kajian mendedahkan wujudnya korelasi signifikan antara ketidakamanan 

makanan dengan peningkatan prevalen gangguan mental seperti kemurungan dan tekanan 

psikologi dalam kumpulan sasar iaitu asnaf. Dari sudut neuro kognitif, defisit nutrisi yang 

berpanjangan bukan sahaja merencat potensi intelektual kanak-kanak, malah bertindak sebagai 

penghalang sistemik kepada pembangunan insan yang holistik (Azhar et al., 2023). 

Memandangkan kelompok kanak-kanak merupakan aset strategik negara, pemerkasaan fungsi 

kognitif melalui intervensi nutrisi berkualiti adalah prasyarat fundamental dalam pembentukan 

masyarakat yang berdaya tahan secara mental dan fizikal. Kegagalan menangani isu ini di 

peringkat awal usia bakal meninggalkan impak negatif yang kekal terhadap kualiti modal insan, 

dan ummah pada masa hadapan. 

 

Secara tuntas, analisis menerusi lensa Maqasid Syariah mengukuhkan hujah bahawa 

pemakanan seimbang adalah instrumen kritikal dalam memanifestasikan objektif pemeliharaan 

nyawa (hifz al-nafs), akal (hifz al-’aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta (hifz al-mal). 

Penemuan ini menegaskan bahawa pengabaian terhadap dimensi nutrisi asnaf bukan sekadar isu 

kebajikan material secara terpencil, malah membawa implikasi aksiologi yang mendalam sebagai 

kegagalan sistemik dalam memenuhi objektif tertinggi syarak (Irfan et al., 2023). Justeru, 

mengintegrasikan agenda nutrisi ke dalam kerangka bantuan asnaf merupakan satu tuntutan 

syarak yang mendesak bagi menjamin kemaslahatan ummah yang bersifat multidimensi. 

 

Naratif literatur secara konsisten mengusulkan keperluan untuk melakukan kalibrasi 

semula atau recalibration terhadap peranan institusi filantropi Islam seperti pusat zakat, wakaf, 

dan masjid sebagai pemacu utama intervensi nutrisi buat golongan asnaf. Taghi (2013)  

menegaskan bahawa evolusi bantuan zakat perlu beralih daripada sekadar pemberian komoditi 



MANU Bil. 37 (1), 18-30, 2026 (June) 

E-ISSN  2590-4086© Sharifah Hamzah, Sarip Adul, Ahmad Munawar Ismail 
 

26 

 

asas yang bersifat mengenyangkan atau caloric satiety, kepada penyediaan akses makanan yang 

mempunyai ketumpatan nutrien yang tinggi. Hal ini menuntut agar institusi zakat tidak lagi 

bertindak sebagai entiti penyalur bantuan yang pasif, sebaliknya berfungsi sebagai ejen sekuriti 

makanan yang menjamin kelestarian kesihatan asnaf secara proaktif. Secara strategik, anjakan 

paradigma ini bukan sahaja menyantuni keperluan biologi jangka pendek, malah bertindak 

sebagai instrumen pencegahan risiko kesihatan kronik yang selari dengan aspirasi pembangunan 

ummah yang holistik. 

 

Sebagai natijahnya, dapatan kajian ini secara tuntas menegaskan bahawa pemakanan 

seimbang melampaui batas isu kesihatan konvensional, malah ia merupakan satu imperatif 

keagamaan dan tanggungjawab sosial yang menuntut penyelesaian sistematik menerusi 

paradigma Maqasid Syariah. Kelestarian kesihatan komuniti asnaf adalah aset fundamental bagi 

menjamin kemajuan negara, di mana intervensi nutrisi yang proaktif bertindak sebagai strategi 

mitigasi terhadap prevalen penyakit kronik yang kian meruncing. Secara substantif, pemerkasaan 

agenda pemakanan seimbang ini bukan sekadar sumbangan terhadap indikator kesihatan 

nasional, malah merupakan manifestasi praktikal dalam memelihara maslahah ummah secara 

menyeluruh. Melalui integrasi antara nilai syarak dan sains kesihatan, usaha ini bakal 

membentuk sebuah negara yang bukan sahaja maju secara material, malah mempunyai modal 

insan yang sihat, berdaya saing, dan berdaya tahan dalam mendepani cabaran global masa 

hadapan 

 

 
Rajah 1 

Kerangka Konsep Pemakanan Seimbang Menurut Perspektif Maqasid Syariah 

 

 



MANU Bil. 37 (1), 18-30, 2026 (June) 

E-ISSN  2590-4086© Sharifah Hamzah, Sarip Adul, Ahmad Munawar Ismail 
 

27 

 

Rajah 1 menggambarkan kerangka konsep integratif yang menghubungkan komponen 

nutrisi dengan dimensi Maqasid Syariah bagi pemerkasaan asnaf. Kerangka ini dibina berasaskan 

tiga paksi utama, input nutrisi dimensi fizikal merangkumi elemen makro nutrien dan mikro 

nutrien yang menjadi asas kepada biologi manusia. Dalam kerangka ini, input nutrisi bukan 

sekadar bahan makanan, tetapi bertindak sebagai pemboleh ubah (enabler) kepada kesihatan 

tubuh badan. Seterusnya proses integrasi lensa Maqasid Syariah, memberi input fizikal tersebut 

kemudiannya dipetakan ke dalam lima prinsip daruriyyat. Sebagai contoh, kecukupan zat mikro 

dihubungkan dengan Hifz al-’Aql, manakala jaminan protein dan tenaga dikaitkan dengan Hifz 

al-Nafs. Proses ini menukarkan keperluan fisiologi kepada satu kewajipan teologi yang 

sistematik. Manakala output kesejahteraan holistik asnaf, adalah matlamat akhir kerangka ini 

untuk melahirkan kelompok asnaf yang mempunyai modal insan yang berkualiti. Apabila 

kelima-lima dimensi maqasid dipenuhi menerusi pemakanan yang seimbang, asnaf mampu 

keluar daripada kitaran kemiskinan dan mencapai kelestarian hidup yang diberkati. Secara 

keseluruhannya, kerangka ini membuktikan bahawa sinergi antara sains nutrisi dan prinsip 

syariah adalah kunci utama dalam merangka intervensi bantuan yang lebih bermakna dan 

berimpak tinggi. 

 

Intihannya, dapatan kajian ini mengabsahkan realiti ketidaktentuan dan kerentanan sistemik yang 

dihadapi oleh golongan asnaf fakir miskin dalam mengakses pemakanan seimbang. Kewujudan 

kekangan multidimensi yang saling berinteraksi ini menuntut sebuah anjakan paradigma 

daripada sekadar bantuan ihsan kepada intervensi strategik berteraskan kerangka Maqasid 

Syariah. Analisis ini dengan jelas membuktikan bahawa pemerkasaan aspek nutrisi bukan 

sekadar isu kesihatan awam, malah merupakan prasyarat fundamental bagi menjamin kelestarian 

hifz al-din, hifz al-nafs, hifz al-’aql, hifz al-nasl, dan hifz al-mal. Signifikan dapatan ini bukan 

sahaja menyediakan asas teoretikal yang kukuh bagi merangka intervensi komprehensif, malah 

membuka ruang diskusi yang lebih luas terhadap reformasi polisi kebajikan Islam. Usaha ini 

penting bagi memastikan setiap tindakan intervensi pada masa hadapan adalah bersifat holistik, 

berimpak tinggi, dan selari dengan tuntutan maqasid kehidupan. 

 

 

KESIMPULAN 

 

Bagi memperkukuh diskusi ilmu dan meluaskan impak kajian ini dalam konteks praktikal, 

beberapa saranan bagi penyelidikan masa hadapan dapat dikemukakan seperti pendekatan 

empirikal dan kuantitatif. Kajian masa hadapan disarankan untuk mengaplikasikan pendekatan 

kuantitatif menerusi kajian lapangan bagi mengukur korelasi dan signifikan antara status nutrisi 

dengan tahap kesejahteraan multidimensi golongan asnaf secara empirikal. Data ini penting bagi 

membuktikan keberkesanan teori maqasid dalam meningkatkan kualiti hidup asnaf secara 

statistik. Seterusnya pembangunan modul intervensi. Terdapat keperluan mendesak bagi usaha 

rekayasa dan pembangunan Modul Pemakanan Islam yang berteraskan kerangka Maqasid 

Syariah. Modul ini dicadangkan sebagai instrumen rujukan strategik buat institusi zakat, badan 

bukan kerajaan (NGO), dan agensi kerajaan dalam menstrukturkan program bantuan pemakanan 

yang lebih sistematik dan berfokus. Manakala yang terakhir adalah analisis keberkesanan polisi. 

Penyelidikan akan datang juga wajar memfokuskan kepada analisis kritikal terhadap 

keberkesanan sistemik polisi pengagihan zakat semasa di Malaysia. Fokus kajian perlu diberikan 



MANU Bil. 37 (1), 18-30, 2026 (June) 

E-ISSN  2590-4086© Sharifah Hamzah, Sarip Adul, Ahmad Munawar Ismail 
 

28 

 

kepada penilaian sejauh mana intervensi nutrisi mampu bertindak sebagai pemangkin kepada 

mobiliti sosial dan kelestarian kesihatan asnaf dalam jangka masa panjang. 

 

Secara tuntasnya, kajian ini menegaskan bahawa pemakanan seimbang merupakan 

determinan kritikal dalam menjamin kestabilan bio psikososial golongan asnaf fakir miskin. 

Kegagalan dalam memastikan akses terhadap nutrisi berkualiti bukan sekadar menjejaskan 

kualiti hidup individu, malah bertindak sebagai pemangkin yang melestarikan kitaran 

kemiskinan inter generasi serta merencat potensi pembangunan modal insan ummah secara 

sistemik. Justeru, isu nutrisi asnaf perlu dilihat sebagai satu krisis pembangunan yang menuntut 

penyelesaian tuntas melampaui kerangka kebajikan tradisional 

 

Dalam ekosistem Maqasid Syariah, integrasi pemakanan seimbang adalah manifestasi 

langsung terhadap pemeliharaan hifz al-nafs, hifz al-’aql, hifz al-nasl, dan hifz al-mal. Oleh itu, 

transformasi bantuan asnaf daripada pemberian komoditi asas kepada intervensi nutrisi strategik 

bukan lagi satu pilihan, malah merupakan tuntutan syarak yang bersifat aksiologi. Adalah 

diharapkan agar sintesis literatur ini mampu mencetuskan anjakan paradigma dalam penggubalan 

dasar oleh institusi zakat, wakaf, dan agensi kerajaan bagi merangka skema bantuan yang lebih 

komprehensif. Pemerkasaan pendidikan nutrisi dan pelaksanaan program intervensi yang 

berteraskan Maqasid Syariah adalah langkah fundamental ke arah melahirkan masyarakat asnaf 

yang sihat, produktif, dan berdaya tahan, sekali gus merealisasikan aspirasi ummah yang 

diberkati. 

 

 

RUJUKAN 

 

Abidin, S. A. S. Z., Nawi, M. N. M., Shariff, S. S. R., Rahmat, A. K., Jalil, S. A., Taib, M. N., & 

Nizar, N. N. A. (2024). Wholesome Nutrition: Halal and Sustainable. Food Research. 

https://doi.org/10.26656/fr.2017.8(2).1028 

Abkenar, M. Z., Ghofranipour, F., Kashi, Z., & Montazeri, A. (2020). Effect of the islamic self-

care nutrition method on the lipid profile of patients with type 2 diabetes: A randomized 

clinical controlled trial. Open Access Macedonian Journal of Medical Sciences, 8, 161–167. 

https://doi.org/10.3889/OAMJMS.2020.4217 

Ain, N., Thangiah, N., Tin, T., & Abdul, H. (2018). Does a low-income urban population 

practise healthy dietary habits? February, 108–115. 

https://doi.org/10.1093/inthealth/ihy001 

Azhar, N. N. K., Ibrahim, M. A., Halim, M. R. T. A., Shamsuddin, A. S., Azahari, N., & Malek, 

M. A. A. (2023). Prevalence of Mental Health Problems Among University Students and 

Association With Body Mass Index (BMI) and Diet Quality. Malaysian Journal of 

Medicine and Health Sciences, 19(3), 82–90. https://doi.org/10.47836/MJMHS.19.3.11 

Bowen, G. A. (2009). Document Analysis as a Qualitative Research Method. Qualitative 

Research Journal, 9(2), 27–40. https://doi.org/10.3316/QRJ0902027 

Deuraseh, N. (2014). Islamic Dietary Habit for Preservation of Health: A Review from Islamic 

Literature. https://consensus.app/papers/islamic-dietary-habit-for-preservation-of-health-a-

review-deuraseh/ab091284f2a05ec4b96887af9a3c8d3b/ 

Ee, J., Tay, F., En, S., Tung, H., Kaur, S., Gan, W. Y., Norasma, N., Ya, C., & Tan, C. H. (2023). 

Seasonality , food security , diet quality and nutritional status in urban poor adolescents in 



MANU Bil. 37 (1), 18-30, 2026 (June) 

E-ISSN  2590-4086© Sharifah Hamzah, Sarip Adul, Ahmad Munawar Ismail 
 

29 

 

Malaysia. Scientific Reports, 1–11. https://doi.org/10.1038/s41598-023-42394-6 

Fergus, L., & Roberts, R. (2021). Healthy Eating in Low-Income Rural Louisiana Parishes : 

Formative Research for Future Social Marketing Campaigns. 

Gheonea, T. C., Oancea, C. N., Mititelu, M., Lupu, E. C., Ioniță-Mîndrican, C. B., & Rogoveanu, 

I. (2023). Nutrition and Mental Well-Being: Exploring Connections and Holistic 

Approaches. Journal of Clinical Medicine, 12(22). https://doi.org/10.3390/jcm12227180 

Hamzah, H. (2012). Pemakanan dan Implikasinya Terhadap Pembangunan Insan : Satu Analisis 

Berdasarkan Kitab Fi Zilal al-Quran. International Halal Conference 2012 (INHAC), 

3(September), 4–5. 

Irfan, F., Rahman, N., Azzahra, S. F., & Husin, G. M. I. (2023). Pola Makan Sesuai Anjuran 

Nabi Muhammad SAW Menurut Perspektif Kesehatan. Journal of Creative Student 

Research, 1(5), 393–406. 

https://ejurnal.politeknikpratama.ac.id/index.php/jcsr/article/view/2730 

Jailani, M., Elias, S. M., & Rajikan, R. (2021). The new standardized malaysian healthy eating 

index. Nutrients, 13(10), 1–12. https://doi.org/10.3390/nu13103474 

Kementerian Kesihatan Malaysia. (2020). Mesej Utama Panduan Diet Malaysia 2020. 

Kementerian Kesihatan Malaysia. (2021). Dasar Pemakanan Kebangsaan Malaysia 2.0. 21, 1–

36. 

Malaysia, K. K. (2005). Dasar Pemakanan Kebangsaan Malaysia. 

Marzband, R., Moallemi, M., & Darabinia, M. (2017). Spiritual Nutrition from the Islamic Point 

of View. 5. https://doi.org/10.15640/JISC.V5N2A4 

Mehboob, M. S., & Ahmed, H. I. (2020). U-26 Contemporary Health Nutrition Factors in the 

Light of Islamic Teachings. Al-Aijaz Research Journal of Islamic Studies & Humanities. 

https://doi.org/10.53575/u26.v4.02(20).392-405 

Moh. (2013). Malaysian Dietary Guidelines for Children and Adolescents. 1–74. 

http://www.moh.gov.my/images/gallery/Garispanduan/MDG Children and Adolescents 

Summary.pdf 

Mohd Sauzi, M. I. S., & Nik Yusoff, N. R. (2022). Amalan Komunikasi Nonverbal Guru Bahasa 

Arab: Satu Kajian Kepustakaan. Malaysian Journal of Social Sciences and Humanities 

(MJSSH), 7(3), e001389. https://doi.org/10.47405/mjssh.v7i3.1389 

Muhamad, S. N., Prof, A., Ziyaadi, A., & Mahpuz, A. Bin. (2019). Pola Pemakanan Dan 

Kesannya Terhadap Gaya Hidup Dan Pemikiran Individu : Analisis Terhadap Surah Al-

Kahfi [ Dietary Patterns and Their Impact on Lifestyle and Individual Thoughts : Analysis 

on Surah al-Kahfi ]. May 2018. 

Nahar, M., & Hidayatulloh, M. K. (2021). DIET IN ISLAMIC PERSPECTIVE. Jurnal AlifLam 

Journal of Islamic Studies and Humanities. https://doi.org/10.51700/aliflam.v2i2.224 

Pooneh, J., Hossein, S. M., Ali, R., & Roya, D. (2020). The role of islamic lifestyle and healthy 

nutrition in accordance with the recommendations of islam and the holly quran by focusing 

on the risk of cancer incident. Journal of Community Medicine and Health Solutions. 

https://doi.org/10.29328/JOURNAL.JCMHS.1001002 

Salamon, H., Salbi, N., Rosman, A., Rosli, M. R., Noor, S. S. M., Muhamad, N. H. N., Hamdan, 

M., Bashiron, B. B., & Hussin, E. R. Bin. (2021). Halalan Tayyiba: An Islamic Perspective 

on Healthy Food. 11, 1001–1014. 

https://doi.org/10.47059/REVISTAGEINTEC.V11I2.1732 

Taghi, S. (2013). NUTRITION FROM THE POINT OF VIEW OF ISLAM. 

https://consensus.app/papers/nutrition-from-the-point-of-view-of-islam-



MANU Bil. 37 (1), 18-30, 2026 (June) 

E-ISSN  2590-4086© Sharifah Hamzah, Sarip Adul, Ahmad Munawar Ismail 
 

30 

 

taghi/cc62b0127cea56f5ad47899a80b41ec7/ 

Wiwik Widiyati. (2023). Makanan Dan Gizi Dalam Perspektif Islam Dan Kesehatan. Corona: 

Jurnal Ilmu Kesehatan Umum, Psikolog, Keperawatan Dan Kebidanan, 1(4), 150–162. 

https://doi.org/10.61132/corona.v1i4.124 

 

 

BIOGRAFI 

Sharifah binti Hamzah merupakan calon Pascasiswazah di Fakulti Pengajian Islam, Universiti 

Malaysia Sabah (UMS). Beliau berkelulusan Sarjana Pengajian Islam (Syariah) dari Universiti 

Kebangsaan Malaysia (2017) dan Sarjana Muda dalam bidang yang sama dari Universiti Al-

Azhar, Mesir (2007). Kepakaran beliau tertumpu kepada bidang Syariah, dengan pengalaman 

penyelidikan merangkumi aspek ibadah di hospital dan pendidikan kesihatan. Beliau juga aktif 

dalam khidmat masyarakat dan program pembangunan kurikulum pendidikan kerjaya, selain 

sering dijemput sebagai panel penceramah bagi program-program keagamaan di pelbagai 

institusi. 

 

Sarip bin Adul, merupakan Pensyarah Kanan di Fakulti Pengajian Islam, Universiti Malaysia 

Sabah (UMS) yang kini menggalas tanggungjawab sebagai Pengarah Pusat Islam UMS. Beliau 

memiliki kepakaran mendalam dalam bidang Kewangan Islam, Fiqh Ta’ayush, Fiqh Zakat dan 

Wakaf, serta Usul Fiqh dan Maqasid Syariah. Di peringkat industri, beliau aktif menyumbang 

kepakaran sebagai panel penasihat syariah bagi beberapa institusi perbankan. Selain komited 

dalam dunia akademik dan penyelidikan, beliau juga merupakan tokoh yang bergiat aktif dalam 

aktiviti dakwah serta sering dijemput sebagai panel penceramah di pelbagai stesen televisyen 

tempatan. 

 

Ahmad Munawar bin Ismail ialah Profesor Madya di Pusat Kajian Usuluddin dan Falsafah, 

Fakulti Pengajian Islam, Universiti Kebangsaan Malaysia (UKM). Beliau memiliki kepakaran 

luas dalam bidang Akidah, Pemikiran Islam, dan Pendidikan Islam, serta telah menghasilkan 

banyak penerbitan berimpak tinggi termasuk buku dan artikel jurnal antarabangsa. Selain aktif 

dalam penyelidikan dan perundingan akademik, beliau juga memegang pelbagai tanggungjawab 

pentadbiran di universiti dan terlibat dalam organisasi profesional seperti Persatuan Intelektual 

Muslim Malaysia (PIMM). Kecemerlangan beliau dalam akademik telah diiktiraf menerusi 

beberapa anugerah seperti Anugerah Pengajar Cemerlang dan Anugerah Buku Karya Asli 

Terbaik. 

 


