Jurnal Kinabalu Bil.31. 169-177. Disember 2025
e-ISSN: 2600-867X© Shelly Ann Saiwat & Salbiah Kindoyop

TRANSFORMASI MANIK PADA BUSANA PINONGKOLOH
MASYARAKAT MURUT TAHOL DI SABAH

TRANSFORMATION OF PINONGKOLOH COSTUME BEADS AMONG
THE MURUT TAHOL COMMUNITY IN SABAH

SHELLY ANN SAIWAT!
SALBIAH KINDOYOP

!Akademi Seni dan Teknologi Kreatif. Universiti Malaysia Sabah,
E-mail: shelly_saiwat_dc23@iluv.ums.edu.my
2Akademi Seni dan Teknologi Kreatif, Universiti Malaysia Sabah
Corresponding Author”: salbiah.bea@ums.edu.my

Submission Date: 08 September 2025 \ Revision Date: 18 October 2025 \ Acceptance Date:12 December 2025 |
Publication Date: 31 December 2025
DOI: https://doi.org/10.51200/jurnalkinabalu.v31il. 7131

ABSTRAK Busana Pinongkoloh merupakan pakaian tradisional dalam kalangan masyarakat
Murut Tahol di Sabah yang kaya dengan nilai simbolik, spiritual dan sosial, khususnya melalui
penggunaan manik sebagai unsur hiasan utama yang melambangkan identiti masyarakatnya.
Pengaruh pemodenan, globalisasi dan perkembangan industri fesyen kontemporari telah
membawa kepada transformasi yang ketara terhadap penggunaan manik pada busana
pinongkoloh. Oleh itu, penyelidikan ini meneliti transformasi manik pada teknik sulaman dan
motif terhadap busana pinongkoloh. Kaedah penyelidikan ini menggunakan pendekatan
kualitatif melalui pemerhatian lapangan, temu bual bersama penggiat seni dan penyulam
tradisonal di daerah Keningau, Tenom dan Nabawan. Dapatan penyelidikan menunjukkan
bahawa transformasi yang berlaku bukan sahaja melibatkan aspek bahan manik, teknik dan
reka bentuk tetapi turut memperlihatkan penyesuaian budaya masyarakat Murut Tahol terhadap
nilai moden dan komersial yang masih mengekalkan nilai-nilai tradisi. Penyelidikan ini turut
membincangkan kepentingan usaha pemeliharaan serta inovasi dalam seni busana etnik agar
warisan pinongkoloh terus lestari dan relevan dalam kalangan masyarakat masa kini.

Kata Kunci: Transformasi, Manik, Pinangkoloh, Murut Tahol, Sabah

ABSTRACT The Pinongkoloh attire represents the traditional costume of the Murut Tahol
community in Sabah, rich in symbolic, spiritual, and social values, the particularly through the
use of beads as the main decorative element that represent the ethnic identity of the Murut
Tahol community. The Influences of modernization, globalization, and the development of the
comtemporary fashion industry have led to significant transformation in the use of beads in
pinongkoloh attire. Therefore, this study examines the transformation of beadwork techniques
and motifs in the pinongkoloh costume. This research employs a qualitative approach through
field observations and interviews with artisans and traditional embroiderers in the districts of
Keningau, Tenom and Nabawan. The findings indicate that the cultural adaptation of the Murut
tahol community to modern and commercial values while maintaining traditional elements.
This study also discusses the importance of preservation and innovation efforts in ethnic

169


mailto:SHELLY_SAIWAT_DC23@iluv.ums.edu.my
mailto:salbiah.bea@ums.edu.my
https://doi.org/10.51200/jurnalkinabalu.v31i1.7131

costume art to ensure that the pinongkoloh heritage remains sustainable and relevant within
contemporary society.

Keywords: Transformation, Beadwork,; Pinongkoloh; Murut Tahol; Sabah

PENDAHULUAN

Busana tradisonal merupakan salah satu identiti etnik serta lambang kesinambungan warisan
budaya sesebuah masyarakat. Melalui busana, nilai-nilai sejarah, simbol dan kepercayaan
sesuatu komuniti dapat diterjemahkan dalam bentuk visual dan tekstil yang berfungsi sebagai
medium komunikasi budaya (Ahmad Safril, 2019). Busana pinongkoloh memiliki kedudukan
istimewa kerana bukan sekadar pakaian yang dipakai dalam majlis adat atau perayaan tetapi
turut berperanan sebagai simbol status sosial, keindahan estetik dan kehalusan seni sulaman
yang diwarisi secara turun-temurun (Majlis Kebudayaan Negeri Sabah, 2020).

Salah satu elemen penting yang memperlihatkan keunikan pinongkoloh ialah
penggunaan manik sebagai hiasan utama. Hiasan manik ini bukan sahaja memperindah busana,
malah mengandungi makna simbolik dan hubungan masyarakat Murut Tahol dengan alam
sekitarnya (Humin et al., 2015). Pada masa kini, kebanyakan objek budaya tradisi mengalami
transformasi termasuklah budaya dan cara kehidupan. Hanafi (2007) menyatakan perubahan
adalah selaras dengan nilai-nilai budaya sendiri walaupun diolah semula, tetapi konsep, idea
dan fungsi-fungsi tidak bercanggah daripada nilai-nilai budaya mereka. Dengan itu,
penyelidikan ini meneliti proses transfomasi dan perubahan yang berlaku dapat mempengaruhi
nilai budaya serta identiti busana tradisonal masyarakat Murut Tahol di Sabah.

SOROTAN LITERATUR

Pelbagai penyelidikan lepas telah menekankan kepentingan busana tradisional sebagai simbol
identiti dan warisan budaya yang mencerminkan nilai, kepercayaan, serta sistem sosial
masyarakat asal (Humin, et al., 2015). Menurut Ahmad Safril (2019), busana etnik bukan
sekadar pakaian tetapi fungsi sebagai medium komunikasi budaya yang memperlihatkan
struktur sosial dan status pemakaiannya. Setiap kumpulan etnik yang terdapat di Sabah
mempunyai gaya busana yang tersendiri, termasuk penggunaan hiasan manik sebagai elemen
utama yang memperkaya estetika dan simbol pakaian tradisional.

Penyelidikan oleh Majlis Kebudayaan Negeri Sabah (2020) menegaskan bahawa seni
manik dalam busana tradisional berperanan sebagai alat ekspresi identiti dan lambang
keindahan seni wanita pribumi. Manik tidak hanya dianggap sebagai bahan hiasan, tetapi juga
turut membawa makna simbolik yang berkaitan dengan kepercayaan spiritual sosial,
kematangan wanita, serta peranan mereka dalam komuniti Murut Tahol. Humin et al. (2015)
menyatakan yang menyatakan bahawa seni hiasan tekstil etnik Sabah mengandungi sistem
simbol yang kompleks dan diwarisi secara turun-temurun melalui amalan lisan dan
pembelajaran tidak formal.

Pada masa kini, pengaruh globalisasi dan modenisasi telah mengubah seni reka bentuk,
teknik sulaman dan motif pada busana tradisonal masyarakat Murut Tahol. Kini pelbagai hasil
kraf yang menyerap budaya asing atau budaya luar dalam pembuatan kraf untuk membuat
perubahan dan menambahkan tarikan kepada pelancong dan pembeli. Ahmad Saftril (2011)
menyatakan bahawa budaya lokal memberi tindak balas terhadap budaya asing yang dibawa

170



SEMINAR PASCASISWAZAH SAINS SOSIAL DAN KEMANUSIAAN 2025 KE-8

oleh globalisasi. Hal ini demikian turut dialami oleh masyarakat Murut Tahol apabila busana
pinongkoloh mula diadaptasi ke dalam bentuk moden seperti gaun, blaus dan kostum
persembahan kebudayaan (Humin et.al, 2015). Walaupun transformasi ini memperlihatkan
inovasi kreatif dalam mengekalkan warisan, hal ini juga menumbulkan persoalan tentang
keaslian dan nilai simbolik busana tradisonal tersebut.

Transformasi dalam seni busana perlu dilihat sebagai proses dinamik yang
menggabungkan unsur tradisi dan moden. Perubahan bukan sahaja dari bentuk kehilangan nilai
budaya, tetapi juga strategi adaptasi masyarakat tempatan terhadap perkembangan industri
kreatif dan permintaan pasaran (Rahman, 2022; Linggi, 2017). Dalam konteks ini, seni manik
pinongkoloh menjadi bukti masyarakat Murut Tahol menyesuaikan diri dengan perubahan
zaman tanpa menghapuskan akar tradisi mereka. Secara keseluruhannya, penyelidikan
terdahulu menunjukkan bahawa transformasi busana tradisional termasuk pinongkoloh adalah
hasil antara faktor budaya, ekonomi dan sosial. Walaupun terdapat perubahan dari segi bahan
dan reka bentuk, nilai simbolik dan identiti etnik masih terpelihara dan bentuk baharu. Namun
terdapat kekurangan penyelidikan yang meneliti secara khusus perubahan untuk mengisi jurang
tersebut dengan memberi tumpuan kepada aspek transformasi, simboli dan kesinambungan
budaya dalam seni manik busana tradisional Murut Tahol di Sabah.

METODOLOGI

Penyelidikan ini menggunakan pendekatan kualitatif bagi memahami secara mendalam proses
transformasi manik yang pada busana pinongkoloh masyarakat Murut Tahol di Sabah. Data
diperoleh melalui temu bual bersama penyulam busana, penggiat budaya dan informan
masyarakat tempatan serta pemerhatian lapangan terhadap proses pembutan dan penggunaan
pinongkoloh. Pendekatan ini membolehkan penyelidik meneliti transformasi dari segi aspek
bahan, teknik, corak dan makna simbolik yang terkandung dalam seni hiasan busana tersebut.
Lokasi utama penyelidikan adalah di daerah Keningau, Nabawan dan Tenom yang merupakan
penempatan masyarakat Murut Tahol yang masih aktif dalam pembuatan dan pemakaian
busana pinongkoloh.

Figuratif ] [ Abstrak ] [ Stylize

Rajah 1: Proses Perubahan Manik

Rajah 1 menunjukkan teori bagi proses perubahan manik busana yang diadaptasi
daripada Widiyanto (2020). Teori ini digunakan untuk menganalisis proses perubahan manik
pinongkoloh masyarakat Murut Tahol yang merangkumi tiga tahap utama, iaitu figuratif,
abstrak dan stail (stylize) yang menggambarkan proses perubahan kreatif dalam penghasilan
busana pinongkoloh.

DAPATAN KAJIAN

Latar Belakang Busana Pinongkoloh

Busana pinongkoloh secara tradisional diperbuat daripada kain kapas hitam dan dihiasi
pelbagai manik yang membentuk motif-motif menarik. Busana ini dipakai oleh wanita Murut
Tahol dalam majlis-majlis rasmi seperti perkahwinan, upacara adat seperti sambutan pesta
Kaamatan dan Pesta Kalimaran. Hiasan manik pada busana ini disulam menggunakan tangan

171



secara manual yang memerlukan ketelitian. Corak dan motif yang digunakan pada busana ini
adalah gabungan corak geometri, motif flora dan fauna. Bahan manik yang digunakan adalah
bahan semula jadi seperti batu halus, kulit siput, biji benih hutan dan tulang-tulang kecil haiwan
untuk menghiasi busana pinongkoloh. Namun pada masa kini, telah wujud manik yang
berwarna-warni diperbuat daripada getah disulam pada busana pinongkoloh. Busana
pinongkoloh kini mempunyai tarikan yang lebih unik dari segi penggunaan warna dan ragam
hias yang lebih kompleks menghiasi busana.

Rajah 2: Busana Pinongkoloh
Sumber: Koleksi Penyelidik

Rajah 2 merupakan busana pinongkoloh masyarakat Murut Tahol yang lengkap dengan
aksesori. Busana paras atas dikenali sebagai babaru linantian yang direka tanpa lengan dan
berwarna hitam serta dihiasi dengan sulaman manik berwarna-warni. Babaru linantian
dipadankan dengan sarong panjang yang dikenali sebagai fapi linantian, berwarna hitam dan
dihiasi manik-manik yang disulam menjadi motif dan corak. Motif dan corak manik yang
bertemakan flora dan fauna telah disusun secara simetri, dengan memperlihatkan ketelitian dan
kreativiti penyulam busana.

Transformasi manik telah berlaku selaras dengan perkembangan zaman teknologi.
Busana pinongkoloh telah mengalami transformasi melalui tiga aspek iaitu, transformasi bahan
manik, transformasi warna manik dan transformasi reka bentuk sulaman manik. Melalui tiga
aspek transformasi manik, penyelidikan ini mendapati transformasi manik mempengaruhi
dalam penghasilan busana pinongkoloh kontemporari.

Transformasi Bahan Manik

Pemakaian busana pinongkoloh tidak lagi terhad kepada majlis adat semata-mata, tetapi juga
turut diadaptasi dalam pertunjukan fesyen, kostum tarian dan produk pelancongan. Pereka
muda Murut Tahol juga mula memperkenalkan reka bentuk kotemporari yang mengekalkan
elemen manik tradisional tetapi dalam potongan moden seperti gaun, kemeja atau eksesori.
Transformasi ini membuktikan bahawa warisan budaya mampu berkembang selaras dengan
arus semasa tanpa kehilangan identiti asalnya.

172



SEMINAR PASCASISWAZAH SAINS SOSIAL DAN KEMANUSIAAN 2025 KE-8

Rajah 3 :Transformasi Bahan Manik Bungkas
Sumber: Kajian Kerja Lapangan Penyelidik tahun 2024

Rajah 3 adalah transformasi bahan manik bungkas iaitu salah satu aksesori busana
pinongkoloh yang dipakai pada bahagian pinggang. Pembangunan teknologi kini yang semakin
canggih turut menyumbang dalam transformasi motif-motif pinongkoloh dengan pengeluaran
manik-manik yang pelbagai jenis. Manik-manik kini semakin diperbaharui dengan peningkatan
teknologi dalam bidang kraf tangan. Transformasi manik yang semakin moden telah
mempengaruhi corak dan motif busana. Menurut penggiat kraf dan penyulam busana,
penggunaan manik moden membolehkan proses pembuatan pinongkoloh dilakukan dengan
lebih cepat dan menjimatkan kos, terutamanya bagi tujuan persembahan kebudayaan atau jualan
cenderamata. Terdapat juga penyulam yang masih mengekalkan penggunaan manik kaca asli
sebagai tanda keaslian dan nilai warisan. Perubahan bahan bukanlah kehilangan nilai tradisi
tetapi suatu bentuk adaptasi budaya terhadap keperluan semasa (Rahman, 2022).

Transformasi Warna Manik

Dahulu manik diperbuat daripada bahan semula jadi seperti batu, tulang, kulit siput dan biji
benih hutan yang diperoleh secara tempatan. Namun kini, penggunaan bahan tersebut semakin
berkurangan dan diganti dengan manik kaca dan plastik berwarna yang lebih ringan dan mudah
didapati di pasaran.

173



Rajah 4: Jenis dan Warna-warni Manik Moden
Sumber: Koleksi Penyelidik

Rajah 4 menunjukkan kepelbagaian jenis manik masa kini. Manik-manik kini
mempunyai pelbagai warna baharu dan yang lebih menarik. Hal ini telah mendorong penyulam
untuk menyulam motif-motif moden dan menambahkan tarikan pada pinongkoloh. Warna-
warna manik dominan pada masa dahulu adalah sangat terhad kerana hanya menggunakan
warna asas seperti warna merah, putih dan hitam. Hal ini telah menyebabkan kreativiti para
penyulam sangat terbatas. Disebabkan itu, motif-motif yang terdapat pada busana pinongkoloh
juga adalah terhad. Motif-motif yang dibentuk semuanya hanya berbentuk simbol dan
geometri. Namun, kehadiran pengaruh daripada rekaan fesyen kontemporari dan kemasukan
bahan import, maka reka bentuk pinongkoloh kini lebih bersifat moden memperlihatkan
penggunaan warna yang lebih pelbagai seperti biru, hijau, kuning, neon, merah jambu (pink)
dan emas.

Transformasi ini turut memberi kesan kepada identiti visual busana pinongkoloh, yang
kini lebih cerah dan menarik perhatian khalayak muda. Namun, penggiat budaya tetap
memastikan susunan warna utama tradisonal tidak dihapuskan agar nilai warisan masih dapat
dirasai dalam versi baharu.

Transformasi Reka Bentuk Sulaman Manik

Transformasi yang berlaku terhadap reka bentuk manik yang lebih pelbagai turut
mempengaruhi para penyulam untuk mendapatkan teknik sulaman yang baharu. Teknik
sulaman yang baharu telah membentuk reka bentuk sulaman motif-motif yang baharu dan
bersifat moden. Transformasi reka bentuk manik-manik telah memberikan kelebihan kepada
para penyulam iaitu mengaplikasikan teknik sulaman yang baharu dan lebih menarik. Para
penyulam telah memilih untuk menggunakan jalan yang mudah untuk menghasilkan sesuatu
motif dengan menggunakan manik yang mempunyai bentuk motif sedia ada seperti yang
ditunjukkan dalam Rajah 5 di bawah.

174



SEMINAR PASCASISWAZAH SAINS SOSIAL DAN KEMANUSIAAN 2025 KE-8

Rajah 5: Transformasi Manik dan Motif Vusak (Bunga)
Sumber: Koleksi Penyelidik

Motif yang terdapat pada Rajah 5 dikenali sebagai motif vusak yang telah melalui
proses transformasi. Pada masa kini, para penyulam dan pemakai busana lebih gemar terhadap
motif yang berbentuk 3D. Perkembangan jenis-jenis manik yang pelbagai menyumbang
kepada perkembangan kreativiti untuk menghasilkan motif yang berbentuk 3D. Teknik
sulaman juga berkembang dengan adanya kepelbagaian jenis manik yang dapat menghasilkan
teknik sulaman yang baharu. Pilihan manik yang 3D dan pelbagai warna dapat memudahkan
para penyulam untuk menghasilkan busana pinongkoloh dengan lebih menarik.

Melalui transformasi motif yang berlaku terhadap motif vusak, kini terdapat pelbagai
jenis motif vusak yang ada. Motif ini juga menggunakan pelbagai figura bunga yang ada untuk
dimasukkan dalam sulaman busana pinongkoloh. Manik yang pelbagai pilihan memudahkan
para penyulam untuk menghasilkan pelbagai jenis motif yang dikehendaki. Dari segi figura
adalah proses pertama transformasi motif busana pinongkoloh, seterusnya berkembang ke
bentuk abstrak iaitu corak dan motif dibentuk kepada bentuk simbol. Proses yang ketiga iaitu
proses stylize iaitu corak dan motif dikontemporarikan kepada bentuk yang lebih kreatif dan
bersifat stylize mengikut transformasi manik yang mempengaruhi pembentukan corak dan
motif busana.

Rajah 6: Transformasi Manik dan Pembentukan Motif Raun (Daun)
Sumber: Koleksi Penyelidik

175



Rajah 6 merupakan proses transformasi motif raun (daun yang disulam pada busana
pinongkoloh). Proses transformasi motif dapat dilihat melalui pembentukan motif raun yang
pada mulanya adalah berbentuk figura daun. Bagi menghasilkan satu motif daun pada mulanya,
para penyulam akan menyulam setiap corak dengan menggunakan manik kecil yang banyak
untuk menghasilkan satu corak dan motif daun. Seterusnya berkembang ke bentuk abstrak iaitu
bentuk motif yang berbentuk daun. Perkembangan kepelbagaian jenis manik masa kini telah
menyebabkan para penyulam menggunakan manik yang sudah mempunyai bentuk atau corak
yang dikehendaki. Oleh itu, dengan adanya manik yang mempunyai corak sedia ada telah
membantu menjimatkan masa dalam menghasilkan sulaman manik pada busana. Ini adalah
proses transformasi stylize iaitu penyulam bebas untuk memberi sentuhan baharu terhadap
pembentukan corak dan motif busana pinongkoloh kontemporari.

Medium Kelestarian Transformasi Warisan Pinongkoloh

Transformasi yang berlaku terhadap manik busana pinongkoloh dalam masyarakat Murut
Tahol tidak memberi kesan kepada kehilangan identiti budaya, sebaliknya mencerminkan
proses adaptasi visual dinamik. Masyarakat Murut Tahol perlu menyesuaikan simbol dan motif
tradisional ke dalam bentuk baharu yang selaras degan medium, teknik dan kehendak zaman
moden. Proses ini memperlihatkan elemen budaya mampu disesuaikan tanpa menghapuskan
makna asal yang tersirat dalam seni busana tradisional. Konsep stylization menjelaskan bentuk
adaptasi ini sebagai usaha mengekalkan makna budaya melalui transformasi bentuk dan gaya
yang diperkuat oleh estetika kontemporari. Menurut Schapiro (1994), stylization ialah strategi
visual yang membolehkan unsur tradisional kekal dikenali walaupun perubahan formal. Hal ini
turut disokong oleh Khan dan Alghamdi (2019) serta Widiyanto (2020) yang menegaskan
bahawa penyesuaian gaya merupakan kaedah penyampaian semula simbol budaya agar kekal
relevan dalam konteks estetik moden.

Proses transformasi busana pinongkoloh turut dipengaruhi oleh faktor pertembungan
budaya dan komodifikasi moden. Interaksi antara masyarakat Murut Tahol dan pengaruh luar
melalui pelancongan, pameran seni serta festival kebudayaan telah mendorong kepada
penyesuaian gaya dan bentuk yang lebih menarik serta universal. Kini, pinongkoloh bukan
sahaja dipakai dalam upacara tradisional tetapi juga diperagakan dalam festival kebudayaan,
acara pelancongan dan pertunjukan fesyen kontemporari. Keadaan ini menuntut transformasi
visual agar busana tersebut tampil lebih segar dan berdaya saing tanpa menjejaskan nilai
asalnya sebagai lambang identiti etnik. Namun, transformasi budaya perlu dilakukan secara
seimbang dan beretika. Jika inovasi dilakukan tanpa pemahaman mendalam terhadap nilai dan
simbolik tradisi, risiko penghakisan makna budaya tidak dapat dielakkan. Oleh itu, setiap
bentuk inovasi busana tradisional perlu pengetahuan budaya dan usaha pemeliharaan nilai yang
asal agar busana pinongkoloh terus menjadi identiti masyarakat Murut Tahol. Kesedaran ini
penting bagi memastikan warisan busana tidak sekadar menjadi produk komersial tetapi kekal
sebagai identiti masyarakat Murut Tahol.

KESIMPULAN

Secara keseluruhan, perubahan manik busana pinongkoloh memperlihatkan proses dinamik
dan berterusan. Terdapat tiga proses transformasi yang ketara terhadap manik iaitu
transformasi bahan manik, transformasi warna manik dan transformasi reka bentuk sulaman
manik. Transformasi yang berlaku dapat mencerminkan keupayaan masyarakat Murut Tahol
mengekalkan warisan seni hiasan sambil menyesuaikannya dengan perkembangan masa kini.

176



SEMINAR PASCASISWAZAH SAINS SOSIAL DAN KEMANUSIAAN 2025 KE-8

Transformasi ini tidak menghapuskan nilai tradisi, sebaliknya memperkukuh kesinambungan
budaya melalui inovasi dan kreativiti yang selaras dengan arus globalisasi.

PENGHARGAAN

Penghargaan kepada Pusat Penyelidikan Universiti Malaysia Sabah atas pembiyaan kajian ini
di bawah Geran Bantuan Pascasiswazah (GUG0684-1/2024).

RUJUKAN

Ahmad Safril, M. (2011). Strategi Meningkatkan Daya Tahan Budaya Lokal dalam
Menghadapi Arus Globalisasi. Journal Unair, 24 (4), 302-308.
https://journal.unair.ac.id/MKP@strategi-meningkatkan-daya-tahan-budaya-lokal-
dalam-menghadapi-arus-globalisasi-article-4089-media-15-category-8.html

Hanafi, H. (2007). Ritual, Identiti Dan Perubahan Di Pantai Barat Sabah : Pengalaman
Komuniti Kadazan Penampang. Journal of Southeast Asian Studies, 12 (1), 189-210.
https://jati.um.edu.my/article/view/5728/3462

Humin, J.,Ismail, [.& Angeline, T. Y. Y. (2015). Warisan Busana Murut: Motif dan Corak.
Dewan Bahasa dan Pustaka.

Khan, M. A., & Alghamdi, H. (2019). Elucidation of relationship between clothing silhouette
and motifs and its impact on perception. Fashion and Textiles, 6(1), 1-15

Linggi, J. (2017). Seni dan budaya masyarakat pribumi Sabah. Kota Kinabalu: Universiti
Malaysia Sabah Press.

Majlis Kebudayaan Negeri Sabah. (2020). Warisan tekstil etnik Sabah. Kota Kinabalu:
Jabatan Muzium Sabah.

Rahman, N. A. (2022). Transformasi dan kelestarian busana tradisional dalam era globalisasi.
Jurnal Seni dan Warisan Nusantara, 5(1), 20-38.
https://doi.org/10.xxxx/jswn.v5il1.2022

Schapiro, M. (1994). Theory and Philosophy of Art: Style, Artist, and Society. New York:
George Braziller.

Widiyanto, A. S. (2020). TA: Penciptaan Film 3D Animasi Pendek tentang Karakter Topeng
Malang Bergenre Adventure dengan Teknik Stylized (Doctoral dissertation,
Universitas Dinamika). https://repository.dinamika.ac.id/id/eprint/xxxx

TEMUBUAL INFORMAN

1. Agubat@Elizabeth Andaun, 70 tahun, Kampung Biah, Sabah. Penyimpan dan
penyulam busana pakar tradisional. 24 Jun 2024.

2. Andilin Bte Angkarul, 49 tahun, Kampung 4 Murni, Nabawan, Sabah. Pakar
Penyulam dan Pengusaha Busana Tradisional Murut. 02 Jun 2024

3. Koyok Binti Tamaing, 74 tahun, Kampung Murni D, Nabawan, Sabah. Penyimpan
dan penyulam busana tradisional. 05 Mac 2023.

4. Suriah @ Mainah Ampasok, 60 tahun, Kampung Biah, Keningau, Sabah. Penyulam
dan pengusaha busana pinongkoloh.25 Mei 2024

177


https://journal.unair.ac.id/MKP@strategi-meningkatkan-daya-tahan-budaya-lokal-dalam-menghadapi-arus-globalisasi-article-4089-media-15-category-8.html
https://journal.unair.ac.id/MKP@strategi-meningkatkan-daya-tahan-budaya-lokal-dalam-menghadapi-arus-globalisasi-article-4089-media-15-category-8.html
https://jati.um.edu.my/article/view/5728/3462
https://doi.org/10.xxxx/jswn.v5i1.2022
https://repository.dinamika.ac.id/id/eprint/xxxx

