Jurnal Maritim Asia Tenggara, Disember 2025, Vol.1 (2), him. 101-114
https://jurcon.ums.edu.my/ojums/index.php/jmat

IRANUN DAN BALANGINGI: ANTARA PERLANUNAN DAN PEROMPAKAN
LAUT DALAM KONTEKS PERADABAN MARITIM

IRANUN AND BALANGINGI: BETWEEN PIRACY AND MARITIME RAIDING
IN THE CONTEXT OF MARITIME CIVILIZATION

Mohammad Sham Bin Mohammad
Fakulti Sains Sosial dan Kemanusiaan, Universiti Malaysia Sabah, Jalan UMS,
88400 Kota Kinabalu, Sabah
Email: mohammadshammohammad@gmail.com

Josrin Masandal
Fakulti Sains Sosial dan Kemanusiaan, Universiti Malaysia Sabah, Jalan UMS,
88400 Kota Kinabalu, Sabah

*Corresponding Author: *mohammadshammohammad@gmail.com
Dihantar: 2 Oktober 2025/ Diterima: 20 Nobemberr 2025/ Terbit: 31 Disember 2025

Abstrak

Artikel ini membincangkan aktiviti maritim bersenjata yang dijalankan
oleh komuniti Iranun dan Balangingi pada abad ke-18 dan ke-19
dengan meneliti sama ada mereka wajar digolongkan sebagai lanun
(pirates) atau perompak laut (sea raiders) dalam konteks peradaban
maritim Asia Tenggara. Aktiviti mereka sering digambarkan secara
negatif dalam sumber kolonial, namun kajian ini berusaha menilai
semula naratif tersebut dengan mempertimbangkan peranan mereka
dalam struktur sosial, sistem kepemimpinan, dan ekonomi rampasan
yang teratur. Penulisan ini mengemukakan hujah bahawa Iranun dan
Balangingi membentuk satu bentuk peradaban alternatif yang
berfungsi di luar kerangka negara-bangsa moden dan berasaskan
kekuasaan laut. Objektif kajian ini adalah untuk menilai semula
tanggapan kolonial terhadap aktiviti perlanunan serta mengenal pasti
unsur peradaban dalam organisasi maritim mereka. Kajian ini
menggunakan pendekatan kualitatif melalui analisis dan karya
sekunder. Hasil awal menunjukkan bahawa aktiviti mereka merupakan
strategi ekonomi dan politik yang sah dalam ekosistem maritim
Nusantara. Kajian ini penting untuk memperluas wacana sejarah
maritim dan membina semula pemahaman terhadap hubungan antara
kuasa, identiti, dan peradaban di laut.

Kata Kunci: Iranun, Balangingi, perlanunan, peradaban maritim,
sejarah maritim Asia Tenggara


mailto:mohammadshammohammad@gmail.com
mailto:mohammadshammohammad@gmail.com

Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban
Maritim

Pengenalan

Perlanunan secara tradisional sering dilihat sebagai satu bentuk jenayah maritim yang
mencetuskan kekacauan serta ancaman keselamatan di kawasan perairan. Dalam
perspektif klasik, lanun digambarkan sebagai penjenayah yang mengganggu
perdagangan dan melanggar undang-undang laut. Namun, kajian sejarah yang lebih
mendalam mendedahkan bahawa konsep lanun ini tidak semudah gambaran hitam-
putih tersebut khususnya dalam konteks Asia Tenggara yang kaya dengan
kepelbagaian etnik dan sejarah maritim yang kompleks. Para sejarawan telah
menekankan bahawa aktiviti perlanunan di rantau ini sering berkait rapat dengan
sistem sosial dan politik tempatan yang mempunyai logik tersendiri bukan sekadar
jenayah murni. Misalnya, sejumlah sumber kolonial Barat menggambarkan mereka
sebagai ancaman utama kepada kestabilan perdagangan maritim dan keselamatan
pesisir di Laut Sulawesi dan Laut Sulu. Penulis seperti James Warren (2002)
membentangkan bukti bahawa kumpulan ini bukan hanya ‘lanun biasa’, tetapi pelaku
utama dalam sistem kuasa maritim yang tersusun. Mereka menjalankan operasi lanun
dengan strategi dan organisasi yang sistematik, sambil mengawal laluan perdagangan
dan membina pengaruh politik melalui hubungan kerjasama dan perkahwinan dengan
penguasa tempatan. Pendekatan ini menuntut pemahaman lebih luas mengenai
peranan mereka dalam sejarah maritim Asia Tenggara.

Justeru, persoalan utama yang dibangkitkan dalam kajian perlanunan di rantau
ini ialah sama ada Iranun dan Balangingi harus dilabelkan secara eksklusif sebagai
lanun atau apakah mereka merupakan sebahagian daripada struktur kuasa dan
diplomasi maritim yang lebih rumit. Sejarawan seperti James Warren (2002)
menegaskan pentingnya meninjau semula naratif kolonial yang sering mengekalkan
stereotaip negatif agar dapat memahami konteks sejarah yang sebenar. Dengan
mengambil kira perspektif ini, kajian perlanunan di Asia Tenggara berupaya
menyumbang kepada pemahaman yang lebih mendalam tentang interaksi politik,
ekonomi, dan sosial di laut pada zaman lampau

Metodologi kajian

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif berasaskan kaedah sejarah dengan
meneliti sumber primer seperti laporan kolonial Sepanyol, catatan pelaut British dan
serta sumber sekunder akademik yang membincangkan perlanunan di Asia Tenggara
pada abad ke-18 dan ke-19. Data dianalisis secara tematik untuk mengenal pasti impak
perlanunan terhadap ekonomi, politik, dan keselamatan maritim, sambil mengkritik
bias kolonial dalam naratif sejarah. Fokus kajian terhad kepada kawasan Laut Sulu,
Teluk Darvel, dan pesisir Mindanao-Sabah dalam tempoh tersebut, dengan mengambil
kira kekangan akses sumber dan kurangnya dokumen tempatan sebagai batasan
kajian.

Dapatan dan perbincangan
Latar Sejarah: Asal-Usul Iranun dan Balangingi
Asal usul masyarakat Iranun di Borneo Utara dapat ditelusuri melalui pelbagai faktor

dalaman dan luaran yang mempengaruhi penghijrahan mereka. Sebahagian besar
sarjana berpendapat bahawa masyarakat ini berasal dari bahagian selatan Filipina,

102



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban
Maritim

khususnya dari kawasan sekitar Sungai Pulangi di Pulau Mindanao (Adrian Lapian,
2009). Menurut Asmah Haji Omar dan Mamitya Saber, kelompok Iranun telah tersebar
luas di seluruh Kepulauan Melayu dengan membawa variasi linguistik seperti ranaw
(tasik), wran-ulan (hujan), dan pari-palay (padi) (Rosnah Ismail, 2004). Sebagai
penjelajah dan pengembara laut, mereka dikenali di seluruh Kepulauan Melayu sebagai
Illanun, istilah yang berasal daripada nama daerah Ranao atau Lanao yang bermaksud
“tasik”. Dalam konteks ini, suku Iranun—Meranao mendiami dua kawasan utama, iaitu
Tasik Lanao yang dihuni oleh masyarakat “Meranao” atau “Ranao”, serta kawasan
Teluk Illana yang menjadi penempatan utama masyarakat Iranun. Edward M. Kuder
menjelaskan bahawa istilah Illanun mula digunakan apabila sebahagian kelompok
Marinaw berhijrah dari kawasan pedalaman Mindanao ke kawasan pesisir dan menetap
di sekitar tasik tersebut.

Penghijrahan masyarakat Iranun ke Borneo Utara dipercayai dipacu oleh
pelbagai faktor, khususnya faktor perdagangan dan kedudukan geografi wilayah ini
yang strategik (Scott, 1980). Kawasan tersebut telah dieksplorasi dengan tujuan
membina jaringan perdagangan baharu serta memperkukuh hubungan ekonomi
antara kepulauan Melayu dan wilayah sekitarnya. Menurut G. N. Appell dalam
kajiannya The History of Illanun Settlement in Sabah: Slave, Trading, and Piracy
(1968), perpindahan masyarakat Iranun berlaku sebagai sebahagian daripada aktiviti
perdagangan dan pelayaran suku Samal serta Maguindanao yang meluas merentasi
Kepulauan Melayu hingga ke pantai barat laut Borneo. Selain faktor perdagangan,
catatan pelayar Inggeris, William Dampier (1906), turut menyebut bahawa kira-kira
sepuluh tahun sebelum lawatannya, satu letusan gunung berapi besar telah memaksa
penduduk Iranun berpindah ke kawasan yang lebih selamat di pantai barat Borneo,
khususnya di Tempasuk dan Tuaran. Dalam konteks yang lebih luas, Teluk Darvel juga
memainkan peranan penting sebagai pusat persinggahan, lokasi rawatan dan tempat
perlindungan bagi mereka yang melarikan diri daripada konflik di Selatan Filipina.

Setibanya di Borneo Utara, petempatan masyarakat Iranun berkembang di
kawasan pesisir seperti Minanga A Tempasuk, Kuala Tempasuk, Tuaran, Tungku
(Lahad Datu) dan Kudat. Antara kawasan tersebut, Tempasuk muncul sebagai pusat
penempatan utama yang merangkumi beberapa kampung penting seperti Tamao,
Merabau, Kota Bangan, Kota Peladok, Payas, Pantai Emas dan Liang. Seterusnya,
sebahagian masyarakat Iranun juga menempatkan diri di sekitar Kampung Indrason,
Kampung Tigaman dan Kampung Marimbau Laut. Dari segi strategi maritim pula,
Sungai Tungku dipilih sebagai laluan utama perahu dan kapal yang berlayar ke
kawasan tersebut kerana ia merupakan sungai terbesar dan paling strategik di wilayah
berkenaan. Di sepanjang sungai ini, dua kabugatan utama, iaitu Kabugatan Merican
dan Kabugatan Pantailan, menguasai kawasan tersebut. Kabugatan Merican menetap
di bahagian pesisir sungai dan mengawal urusan perdagangan tempatan, manakala
Kabugatan Pantailan pula terkenal sebagai pihak yang menentang pengaruh luar,
termasuk kuasa-kuasa Eropah (Mohammad, 2023).

Kedatangan masyarakat Iranun ke kawasan seperti Tempasuk, Kudat, Tuaran,
dan Tungku telah memberikan impak yang signifikan terhadap perkembangan ekonomi
setempat. Di Tungku, misalnya, masyarakat Iranun menjalinkan hubungan dagang
secara sistem barter dengan suku Begak, di mana pertukaran hasil laut dan tanaman
dijalankan secara berterusan. Hubungan perdagangan ini bukan sahaja memperkukuh
jaringan ekonomi tempatan, malah turut mencerminkan jalinan kerjasama sosial yang

103



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban
Maritim

erat antara kedua-dua komuniti. Kesepaduan tersebut akhirnya mewujudkan suasana
harmoni dan kestabilan di kawasan pesisir berkenaan.

Manakala Suku Balangingi berasal dari sebuah pulau kecil bernama Pulau
Balangingi yang terletak di antara Pulau Jolo dan Pulau Basilan di selatan Kepulauan
Filipina (Lapian; 2009; Warren, 2002). Mereka merupakan gabungan pelbagai suku
dari sekitar Kepulauan Filipina yang datang dari tempat asal berbeza sebagai pelayar,
tawanan, dan pelarian, lalu membentuk satu identiti etnik tersendiri yang dikenali
sebagai masyarakat Balangingi. Dalam bahasa Makassar, istilah Balangingi membawa
maksud seseorang yang bersikap kasar atau tidak sopan. Kehadiran masyarakat ini
juga dapat dikesan di beberapa pulau berhampiran seperti Pulau Simosa, Pulau
Bangaloo, dan Pulau Tungkil — kawasan yang pernah digelar sebagai “Pirate Nest”
oleh pihak Sepanyol. Pulau Balangingi dan gugusan pulau sekitarnya seperti Sipak,
Bukotingal, dan Sangap berfungsi sebagai kubu pertahanan serta pusat kegiatan
pemburuan hamba, sekali gus melambangkan kekuasaan, kekuatan politik,
pertahanan, dan kemakmuran masyarakat Balangingi. Pulau Tungkil pula terkenal
sebagai pusat utama perlanunan yang sering dikaitkan dengan etnik ini pada era
tersebut.

Masyarakat Balangingi terkenal sebagai pelayar dan pedagang laut yang cekap
serta memiliki kemahiran tinggi dalam bidang navigasi dan kegiatan maritim.
Menjelang tahun 1848, mereka aktif terlibat dalam kegiatan perlanunan dan
pemburuan hamba di sekitar Laut Sulu dan Laut Celebes (J.F. Warren, 2011). Pada
abad ke-19, masyarakat ini telah membentuk struktur sosial yang tersusun, terdiri
daripada golongan bangsawan, rakyat bebas, dan hamba. Mereka memainkan peranan
penting dalam menggerakkan ekonomi Kesultanan Sulu, khususnya dalam
memperkukuh kuasa maritim dan mempertahankan pengaruh sultan di wilayah
perairan. Oleh sebab tanah penempatan asal mereka kurang subur untuk pertanian,
masyarakat Balangingi lebih bergantung kepada hasil laut, dan lama-kelamaan terlibat
dalam aktiviti pelanunan sebagai sumber ekonomi dan kuasa. Hubungan timbal balik
yang rapat wujud antara para Datu dan masyarakat Balangingi, terutamanya melalui
bentuk penajaan oleh para Datu Tausug yang menyokong aktiviti perlanunan mereka.
Pada separuh pertama abad ke-19, tokoh-tokoh seperti Datu Pacula di Sipak, Datu
Molok, dan Maharajalela dari Balangingi menjadi antara pemimpin penting dalam
jaringan perlanunan tersebut. Catatan pentadbiran Sepanyol oleh Alcades Mayores
merekodkan bahawa kumpulan-kumpulan ini menjalankan pelayaran dan penyerangan
ke pesisir-pesisir Filipina sebanyak dua kali setahun, biasanya pada bulan Mac dan
Oktober.

Kegiatan Balangingi turut meluas hingga ke Borneo Utara, khususnya di
kawasan Pantai Barat, Kota Marudu, Kudat, dan Teluk Darvel. Di wilayah ini, mereka
dikenali dengan pelbagai nama tempatan seperti Bajau, Suluk, Samah, dan Binadan,
manakala pihak Sepanyol menamakan mereka sebagai “"Samales” kerana keterlibatan
mereka dalam aktiviti pemburuan hamba di sekitar Luzon hingga Laut Celebes. Di
kawasan Tungku, masyarakat Balangingi mula menetap di Kampung Bagingod (Tandu)
di Felda Sahabat Kedua, Lahad Datu, sebelum berpindah ke Pindurunan dan
kemudiannya ke Kampung Lappasan akibat wabak taun. Akhirnya, mereka berpindah
ke Kampung Telisai yang disediakan oleh sebuah syarikat tempatan, menjadikan Telisai
sebagai identiti baharu mereka.

104



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban
Maritim

Tokoh penting seperti Panglima Nalaja, yang dilantik sebagai Native Chief
pertama di bawah pentadbiran British North Borneo Chartered Company (BNBCC) di
Tungku, membuktikan peranan kepimpinan masyarakat ini dalam konteks pentadbiran
kolonial. Masyarakat Balangingi juga membentuk armada bersama masyarakat Iranun
dalam aktiviti perlanunan, pelayaran, dan perdagangan maritim. Walaupun telah
berhijrah ke kawasan Sungai Tungku, hubungan erat antara kedua-dua kelompok ini
kekal terjalin. Namun demikian, di bawah pentadbiran BNBCC, masyarakat Balangingi
dianggap lebih mudah dipercayai dan patuh terhadap dasar kolonial berbanding
masyarakat Iranun yang lebih bebas dan berdikari.

Naratif Kolonial: Lanun sebagai Musuh Peradaban

Kuasa-kuasa kolonial seperti Sepanyol, Perancis, British dan Belanda sering kali
melabelkan kelompok Iranun dan Balangingi sebagai pirates atau lanun dalam laporan
rasmi dan wacana kolonial mereka. Pelabelan ini tidak sekadar bersifat deskriptif
terhadap aktiviti maritim masyarakat tersebut, sebaliknya merupakan strategi ideologi
yang digunakan untuk menjustifikasi tindakan ketenteraan serta perluasan imperium
Barat di rantau Nusantara. Misalnya, dalam laporan Gabenor Sepanyol Narciso Claveria
y ZaldUa kepada Madrid pada tahun 1849, masyarakat Balangingi digambarkan sebagai
“ferocious and incorrigible pirates who ravage the Visayas and carry off Christian
captives to Jold" (Garcia, 1851). Ungkapan ini jelas menunjukkan bahawa istilah
“lanun” dimanipulasi bagi menggambarkan musuh politik dan agama sebagai ancaman
tidak berperikemanusiaan yang perlu “dijinakkan”. Oleh itu, segala bentuk keganasan
laut oleh masyarakat tempatan yang enggan tunduk kepada kuasa kolonial dianggap
sebagai jenayah, dan bukannya sebahagian daripada struktur ekonomi serta kuasa
serantau yang sah.

Naratif ini turut diperluas oleh British melalui pentadbiran mereka di Borneo
Utara. Dalam catatan misi HMS Iris tahun 1846, pegawai British melaporkan bahawa
kelompok Illanun dikategorikan sebagai lanun yang aktif dan berbahaya yang menjadi
ancaman kepada keselamatan pelayaran dan perdagangan di perairan Borneo dan Laut
Sulu (Keppel, 1847). . Pandangan ini menjadi asas kepada pelaksanaan tindakan
ketenteraan seperti pembakaran kampung, pemusnahan kapal, dan operasi
penangkapan terhadap komuniti maritim. Hal ini boleh dilihat di Kawasan Sungai
Tungku ( Mohammad, 2023). Seterusnya, dengan kehadiran kuasa kolonial British
North Borneo Chartered Company (BNBCC) turut mengabaikan hakikat bahawa
masyarakat Iranun dan Balangingi sebenarnya memiliki sistem sosial yang tersusun,
berfungsi dalam kerangka Kesultanan Sulu serta memainkan peranan penting dalam
jaringan ekonomi serantau. Hal ini boleh dikesan pada tahun 1886 di kawasan Pulau
Omadal di Semporna ( Mohammad, 2025). Oleh yang demikian, penggunaan label
“lanun” berfungsi sebagai senjata epistemologi untuk menutup realiti politik dan
ekonomi tempatan sekaligus mengabsahkan undang-undang Barat yang asing
daripada konteks budaya pribumi.

Selanjutnya, ketegangan ini mencerminkan pertembungan antara dua sistem
nilai dan perundangan iaitu sistem adat maritim dan undang-undang antarabangsa
kolonial. Secara tradisional, masyarakat Iranun dan Balangingi mengawal laluan laut
sebagai sumber kekuasaan dan hasil, serta menjalankan serbuan laut sebagai
mekanisme pampasan, perlindungan, dan diplomasi. Namun, bagi kuasa penjajah
Eropah, tindakan ini dianggap menyalahi prinsip freedom of navigation yang menjadi
asas kepada peluasan perdagangan kapitalis. Sehubungan itu, Gabenor-Jeneral

105



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban
Maritim

Sepanyol Narciso Claveria y Zaldia melancarkan ekspedisi pada tahun 1848 ke pulau
Balanguingui pusat kegiatan lanun dengan maksud menundukkan kubu lanun,
memusnahkan pangkalan perlanunan serta membebaskan tawanan; operasi ini dilihat
oleh kerajaan kolonial sebagai langkah untuk “mengamankan perdagangan dan
memulihkan kedamaian di laut” di perairan Sulu dan sekitarnya. Justeru, istilah “lanun”
dijadikan medium kolonial untuk menjustifikasi pencerobohan maritim dan menafikan
kedaulatan sistem laut pribumi yang telah wujud berabad lamanya.

Lebih mendalam lagi, pelabelan “lanun” oleh Barat telah menutup hakikat
bahawa masyarakat Iranun dan Balangingi bukanlah kumpulan anarki yang bertindak
secara sembarangan. Sebaliknya, mereka merupakan sebahagian daripada sistem
politik dan ekonomi yang tersusun. Sejarawan James Warren menjelaskan bahawa
“The Iranun and the Balangingi were not pirates in the western sense of the term, but
maritime raiders and slave-traders within a local political economy shaped by demands
of the Sultanates” (Warren, 1981; 2002). Mereka memiliki struktur kepimpinan
tersendiri, menjalankan perdagangan hamba, serta berperanan sebagai pelaksana
dasar laut bagi kesultanan dominan seperti Sulu. Namun demikian, laporan kolonial
sengaja menafikan kenyataan ini kerana ia bercanggah dengan naratif moral yang
digunakan untuk membenarkan penjajahan. Akibatnya, setiap bentuk penentangan
maritim dilihat sebagai ancaman jenayah, walhal tindakan tersebut lebih tepat difahami
sebagai bentuk pertahanan dan perlaksanaan kedaulatan laut tempatan.

Akhirnya, kesan jangka panjang pelabelan ini amat besar terhadap pemahaman
sejarah maritim Asia Tenggara. Masyarakat Iranun dan Balangingi terus diingati
sebagai “lanun” dalam sejarah rasmi, tanpa pengiktirafan terhadap sumbangan mereka
dalam pembentukan ekonomi dan geopolitik serantau. Identiti maritim mereka
dikaburkan oleh naratif kolonial yang bersifat berat sebelah dan etnosentrik. Menurut
Nicholas Tarling (2001) dan Anthony Reid (1988), penggunaan istilah “piracy” oleh
kuasa Barat perlu diteliti semula kerana ia tidak mengambil kira konteks sosio-politik
tempatan. Oleh itu, dengan menilai semula istilah itu bukan sahaja membetulkan
persepsi sejarah, tetapi juga mengembalikan agensi kepada komuniti maritim yang
sekian lama dipinggirkan. Secara keseluruhannya, istilah “lanun” bukan sekadar label
semantik; ia merupakan alat ideologi yang mencerminkan ketakutan, keangkuhan,
serta kehendak kolonial untuk menguasai lautan yang bebas dan tidak tunduk kepada
sempadan negara-bangsa moden.

Struktur Sosial dan Strategi Maritim Lanun

Kegiatan perlanunan di Laut Sulu dan Laut Sulawesi tidak berlaku secara rawak atau
anarkis, sebaliknya dijalankan oleh organisasi maritim yang tersusun dan strategi yang
kompleks. Iranun dan Balangingi bukan sekadar pelaut yang bertindak atas motif
peribadi tetapi merupakan entiti politik maritim yang terlibat dalam jaringan kekuasaan
serantau.

Struktur Sosial

Sistem sosial masyarakat Iranun dan Balangingi memperlihatkan struktur yang
hierarkis, cerminan organisasi maritim yang kompleks dan berfungsi dalam kerangka
politik. Secara umum, masyarakat ini terbahagi kepada tiga lapisan sosial utama, iaitu
golongan aristokrat (datu), rakyat bebas, dan hamba (banyaga atau banyaga)).
Golongan datu memainkan peranan sebagai pusat kuasa politik dan penaung kepada

106



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban
Maritim

pelaut serta pahlawan laut, berfungsi merancang ekspedisi maritim yang melibatkan
penyerbuan, perdagangan, dan hubungan diplomatik (Warren, 1981; Majul, 1973).
Dalam konteks ini, sistem sosial mereka menampilkan bentuk patron-klien yang kukuh,
di mana hubungan antara datu dan pengikutnya diasaskan pada pertukaran
perlindungan, sumber, dan kesetiaan.

Sebagai contoh konkrit, Rajah Muda mempunyai 1000 pengikut di Sungai
Tungku. Manakala Sarif Usman mempunyai 5 000 pengikut. Begitu juga, masyarakat
Iranun di pantai barat Borneo seperti di Tempasuk dan Tungku menubuhkan hubungan
patron-klien dengan datu-datu tempatan, di mana panglima laut atau kapten armada
menerima perlindungan dan bekalan daripada datu sebagai balasan kepada khidmat
mereka dalam menegakkan pengaruh Kesultanan Sulu (Warren, 1981). Selain itu,
dokumentasi British North Borneo Chartered Company mencatat bahawa Panglima
Nalaja seorang pemimpin Balangingi berperanan sebagai “Native Chief” di Tungku
menunjukkan bahawa datu dan panglima tempatan memiliki peranan penting dalam
pentadbiran sosial, politik, dan ekonomi, selain daripada fungsi maritim semata-mata
(Pryer, 1903). Kehidupan sosial ini juga melibatkan sistem pewarisan dan stratifikasi
yang jelas golongan bangsawan mengekalkan kuasa melalui warisan dan jaringan
perkahwinan, rakyat bebas berfungsi sebagai tenaga kerja maritim atau pedagang,
manakala hamba (banyaga) menjadi tenaga sokongan dalam aktiviti ekonomi dan
peperangan. Dengan bukti ini, jelas bahawa struktur sosial Iranun dan Balangingi
bukan sahaja menyokong kegiatan perlanunan, tetapi juga mengekalkan kestabilan
politik dan ekonomi dalam rangka sistem Kesultanan serantau.

Secara lebih terperinci, masyarakat Iranun berperanan sebagai pelaut dan
pahlawan laut yang unggul, terkenal dengan kepakaran dalam pembinaan kapal,
penggunaan senjata, dan strategi peperangan laut. Mereka sering menjadi panglima
yang mengetuai armada besar seperti /anong atau garay, iaitu kapal perang bersayap
dengan barisan dayung dan meriam. Kapal ini menonjolkan kecekapan teknologi
maritim tempatan yang setanding dengan kekuatan tentera laut kolonial (Tarling,
1963). Sebaliknya, masyarakat Balangingi memainkan peranan pelengkap sebagai
penyedia tenaga buruh dan pelaksana kegiatan perdagangan hamba dalam rangka
ekonomi Kesultanan Sulu dan Brunei. Kegiatan ini bukan semata-mata berasaskan
keuntungan, tetapi merupakan mekanisme ekonomi yang membekalkan sumber
tenaga manusia kepada sistem politik dan sosial kesultanan (Warren, 2002).

Dari perspektif strategi maritim, Iranun dan Balangingi tidak beroperasi secara
rawak seperti yang sering digambarkan dalam naratif kolonial. Sebaliknya, mereka
melaksanakan strategi ketenteraan dan ekonomi yang tersusun dan terancang
berdasarkan pengetahuan mendalam tentang arus laut, arah angin, musim pelayaran,
dan topografi pesisir. Menurut Forest (1779), pelayaran utama biasanya berlaku antara
bulan Mac hingga Oktober, sejajar dengan arah monsun yang memudahkan
pergerakan armada dan mempercepatkan perjalanan antara kepulauan. Pengetahuan
ini membolehkan mereka merancang masa yang optimum untuk serangan,
mengurangkan risiko karam, dan memaksimumkan keberkesanan operasi. Warren
(1981, 2007) mencatatkan bahawa armada Iranun biasanya terdiri daripada 40 hingga
100 buah perahu, lengkap dengan persenjataan dan logistik, diketuai oleh seorang
datu atau panglima yang ternama. Kapal-kapal ini dibahagikan mengikut fungsi: /anong
sebagai kapal induk bersenjata berat, garay dan perahu ringan lain untuk serangan
hendap, pengintipan, dan pengangkutan hamba atau rampasan. Kawasan strategik
seperti Selat Makassar, Laut Jawa, Teluk Darvel, dan pesisir barat Borneo sering

107



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban
Maritim

dijadikan lokasi serangan, menunjukkan kemampuan mereka mengenal pasti
chokepoints dan laluan perdagangan utama. Strategi ini melibatkan pemantauan
berterusan (intelligence gathering) terhadap kapal dagang, penggunaan teknik
gerakan pantas (Ait-and-run tactics), serta kawalan ruang laut yang efisien elemen
yang menyerupai operasi ketenteraan laut moden. Bukti tambahan menunjukkan
bahawa Iranun dan Balangingi turut memanfaatkan struktur geografi dan hidrografi
tempatan untuk meningkatkan keberkesanan operasi. Sungai-sungai seperti Sungai
Tungku di Borneo Utara bukan sahaja berfungsi sebagai laluan logistik dan laluan
keluar-masuk armada, tetapi juga sebagai titik pengawasan strategik untuk mengawal
perairan pesisir. Lokasi-lokasi yang dikuasai oleh kabugatan seperti Merican dan
Pantailan membolehkan armada menunggu di kawasan yang dilindungi sambil
memantau kapal musuh atau pedagang asing.

Tambahan pula, operasi maritim mereka disokong oleh jaringan politik dan
diplomatik. Hubungan patron-klien antara panglima, datu, dan Kesultanan Sulu
memastikan armada mendapat perlindungan, bekalan, dan hak berlabuh. Antaranya
ialah Syarif Sahib telah mengarah Balangingi merompak kapal pedagang Belanda dan
British yang berlayar di sekitar perairan Borneo Utara ke Banjarmasin. Tindakan sama
turut dilakukan oleh Syarif Usman yang menyuruh bertindak melakukan perampasan
dan menculik hamba terutama kapal-kapal Eropah yang berlayar di sekitar Borneo
Utara. Pada tahun 1877, Datu Kurunding, Maharaja Alam dan Imam Jonjowi turut
menyarankan akitviti ekspedisi mendapatkan hamba ( Mohammad, 2023). Ini
menunjukkan bahawa strategi maritim Iranun dan Balangingi bukan semata-mata
aktiviti perlanunan tetapi sebahagian daripada sistem politik dan ekonomi yang teratur.
Dengan kata lain, strategi maritim mereka adalah gabungan kecekapan taktikal,
penguasaan ruang laut, pemahaman meteorologi, teknologi kapal, dan jaringan politik
yang kompleks. Aktiviti yang dilabel sebagai “lanun” oleh kuasa kolonial sebenarnya
mencerminkan bentuk kuasa maritim tradisional yang tersusun, autonomi, dan
berasaskan logik geopolitik Nusantara. Bagi untuk mendapatkan hamba, menurut
Ibanes Y Garcia bahawasanya orang Iranun dan Balangingi telah menggunakan Teknik
Sambar Helang ( Sapari, 2017). Teknik ini digunakan dengan kaedah penyamaran
sebagai pedagang ataupun nelayan bagi menyukarkan mangsa identifikasi mereka.
Malah mereka akan menyerang di kawasan perairan kerajaan yang berhampiran di
pinggir pantai dan sungai. Selain itu, keilmuan Iranun dan Balangingi dalam perihal
kelautan sehingga dapat memikir apa jua serangan yang akan digunakan bagi
merampas kapal dagang di kawasan pantai timur Borneo Utara.

Dari segi teknologi maritim, masyarakat Iranun dan Balangingi menggunakan
pelbagai jenis kapal dan perahu yang menunjukkan kecekapan teknikal, adaptasi
geografi, dan strategi operasi mereka. Antara kapal yang paling terkenal dalam armada
masyarakat Iranun dan Balangingi ialah kora-kora, salisipan, lanong, garay, kakap, dan
penjajab. Daripada jenis-jenis ini, lanong merupakan tulang belakang armada mereka.
Kapal lanong mampu membawa sehingga 150 orang, dilengkapi dengan meriam lela,
pemidang layar, dan deretan dayung, yang membolehkan mobiliti tinggi dalam
perairan cetek serta kawasan pesisir ( Mohammad, 2023). Lanong digunakan
terutamanya untuk serangan hendap berskala besar, pengangkutan hamba, serta
operasi peperangan laut yang memerlukan armada besar dan persenjataan berat.

Sementara itu, kapal garay lebih kecil dan ringan, sesuai untuk pengintipan,

serangan pantas, dan penghantaran logistik di sungai sempit atau teluk terpencil
(Pryer, 1903). Terdapat juga perahu vinta yang digunakan untuk pergerakan individu

108



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban
Maritim

atau kumpulan kecil, dan bangka/banca, perahu dayung tradisional yang memudahkan
pelayaran jarak pendek, penangkapan ikan, atau pengangkutan barang antara pulau.
Penggunaan pelbagai jenis kapal ini menunjukkan bahawa armada Iranun dan
Balangingi bukan sahaja fleksibel tetapi juga disesuaikan dengan jenis operasi,
kedalaman air, dan keadaan perairan tropika. Menurut Warren (1981, 2007), armada
ini sering beroperasi dalam konvoi terancang, di mana lanong memimpin dan garay
serta vinta bertindak sebagai unit pengiring atau serangan pantas. Strategi ini
membolehkan mereka menguasai laluan perdagangan, menyerang kapal musuh, atau
menangkap penduduk kampung untuk dijadikan hamba, sambil memaksimumkan
keselamatan dan keberkesanan operasi. Selain fungsi taktikal, teknologi kapal ini juga
menjadi simbol keunggulan budaya maritim, yang mencerminkan kreativiti, inovasi
teknikal, dan kefahaman mendalam tentang laut tropika. Ini membuktikan bahawa
aktiviti perlanunan dan armada Iranun-Balangingi bukan sekadar jenayah, tetapi
merupakan manifestasi kuasa maritim, inovasi teknikal, dan strategi geopolitik yang
tersusun (Tarling, 2001; Warren, 1981).

Secara keseluruhannya, sistem sosial dan strategi maritim Iranun dan
Balangingi menolak gambaran stereotaip yang dibentuk oleh kuasa kolonial. Aktiviti
yang dilabel sebagai “perlanunan” sebenarnya memperlihatkan operasi yang tersusun,
berhierarki, dan berpaksikan logik politik serta ekonomi Nusantara. Seperti yang
dihujahkan oleh Warren (1981), kegiatan mereka harus difahami sebagai “a maritime
extension of indigenous political economy, not a deviation from law and order”. Oleh
itu, pelabelan “lanun” oleh kuasa kolonial seperti Sepanyol, British, dan Belanda tidak
mencerminkan hakikat sosial sebenar, sebaliknya berfungsi sebagai instrumen ideologi
untuk menjustifikasi penaklukan dan penghapusan kedaulatan maritim tempatan.

Kesan Perlanunan terhadap Ekonomi, Politik, dan Keselamatan Maritim
Kesan Ekonomi

Perlanunan yang dilakukan oleh Iranun dan Balangingi pada abad ke-18 dan ke-19
memberi kesan yang signifikan terhadap landskap ekonomi, politik, dan keselamatan
maritim di Asia Tenggara. Kegiatan ini bukan sekadar dianggap sebagai gangguan oleh
kuasa kolonial, tetapi juga mencabar dominasi kuasa-kuasa imperialis serta mencorak
semula hubungan kuasa antara pelaku maritim serantau.

Dari sudut ekonomi, aktiviti perlanunan oleh masyarakat Iranun dan Balangingi
dilihat oleh kuasa kolonial sebagai ancaman langsung terhadap perdagangan bebas
dan konsesi yang dimonopoli oleh syarikat-syarikat seperti Syarikat Hindia Timur British
(EIC) dan Syarikat Hindia Timur Belanda (VOC). Serangan terhadap kapal dagang,
pelabuhan, dan kampung pesisir meningkatkan kos pengangkutan dan insurans
maritim, memaksa pedagang Eropah mengubah laluan perdagangan bagi mengelak
kawasan serangan (Tarling, 1965). Misalnya, laporan pelayar Eropah abad ke-18
mencatat bahawa konvoi dagang dari Batavia ke Manila kerap tertunda atau berpindah
laluan akibat aktiviti serangan Iranun di Selat Makassar dan pesisir barat Borneo
(Warren, 1981). Aktiviti ini turut menjejaskan aliran barangan utama seperti rempah,
beras, garam, dan tekstil dari pusat pengeluaran di Kepulauan Melayu dan Filipina ke
pasaran antarabangsa, sekali gus mengurangkan keuntungan kapitalis Eropah.

Selain itu, penglibatan Iranun dan Balangingi dalam perdagangan hamba dan
rampasan maritim membuktikan bahawa mereka bukan sekadar penjenayah laut tanpa

109



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban
Maritim

sistem, tetapi sebahagian daripada rangkaian ekonomi maritim yang tersusun. Sebagai
contoh, pelayaran tahunan mereka pada bulan Mac dan Oktober secara sistematik
dirancang mengikut musim monsun, laluan arus, dan pelabuhan strategik untuk
memastikan keberkesanan ekspedisi (Forest, 1779; Warren, 1981). Ini menegaskan
bahawa aktiviti perlanunan mempunyai fungsi strategik, institusi, dan ekonomi,
berbeza daripada tafsiran Barat yang melihatnya sebagai anarki laut. Dengan cara ini,
masyarakat Iranun dan Balangingi berjaya memanfaatkan sumber maritim untuk
kelangsungan politik, ekonomi, dan ketenteraan, serta mengekalkan autonomi dalam
menghadapi tekanan kuasa kolonial Eropah (Warren, 1981; Tarling, 1965).

Kesan Politik

Dari perspektif politik, kegiatan perlanunan oleh masyarakat Iranun dan Balangingi
merupakan instrumen strategik yang digunakan untuk menegaskan kekuasaan,
memperluas jaringan pengaruh, dan mempertahankan autonomi daripada campur
tangan kuasa asing. Aktiviti ini bukan sekadar serangan rawak ke atas kapal atau
kampung pesisir, tetapi berfungsi sebagai alat politik maritim yang membolehkan
kumpulan ini mengawal laluan penting, memaksa pihak lawan tunduk kepada
pengaruh mereka, dan mengekalkan dominasi dalam rantau (Forest, 1776). Sebagai
contoh, armada Iranun dan Balangingi bertindak seperti angkatan tentera laut bebas,
memantau laluan strategik termasuk Selat Makassar, Laut Jawa, serta pesisir barat
Borneo, khususnya di kawasan Marudu, Tungku, dan Teluk Darvel, untuk mengawal
laluan perdagangan dan memastikan kepentingan Kesultanan Sulu dan Brunei
terpelihara (Warren, 1981).

Kekuatan politik masyarakat ini terbukti apabila kuasa-kuasa kolonial terpaksa
melancarkan kempen ketenteraan berskala besar untuk menundukkan mereka. Antara
tahun 1848 hingga 1851, Sepanyol melaksanakan siri serangan terhadap pangkalan
Balangingi di Kepulauan Samal dan Banguingui, termasuk pemusnahan kubu-kubu
strategik mereka .Namun, kejayaan tersebut hanya bersifat sementara kerana mobiliti
tinggi dan kepakaran maritim Balangingi membolehkan mereka membina semula
pangkalan baharu serta menyusun semula strategi dengan cepat. Laporan misi
pengintipan Sepanyol mencatatkan bahawa Balangingi mampu memindahkan kapal
dan hamba rampasan dari satu pulau ke pulau lain dalam masa singkat, mengekalkan
kapasiti operasional walaupun di bawah tekanan ketenteraan asing.

Di Borneo Utara, kesan strategi ini jelas kelihatan di kawasan pesisir seperti
Marudu, Tungku, dan Teluk Darvel, di mana masyarakat Iranun dan Balangingi
menubuhkan penempatan semi-autonomi yang berfungsi sebagai pusat pengawasan
maritim, lokasi pengubatan, dan pelabuhan persinggahan bagi ekspedisi mereka.
Misalnya, Sungai Tungku menjadi laluan utama perahu dan armada kecil yang
memudahkan pergerakan antara Teluk Darvel dan pedalaman, sementara Marudu
berfungsi sebagai titik pengumpulan logistik dan perhubungan politik antara datu
tempatan dan pemimpin Kesultanan Sulu (Warren, 1981; Appell, 1969). Keupayaan
untuk mengekalkan pangkalan strategik di lokasi-lokasi ini menunjukkan bahawa
perlanunan bukan sekadar aktiviti jenayah, tetapi manifestasi kuasa politik yang
tersusun, yang membolehkan mereka mengekalkan pengaruh terhadap kedaulatan
maritim tempatan walaupun berhadapan dengan kuasa kolonial.

Tambahan pula, perlanunan berperanan sebagai alat diplomasi dan penentu
keseimbangan kuasa di rantau ini. Melalui jaringan kekeluargaan dan perkahwinan

110



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban
Maritim

antara datu Iranun, Balangingi serta pemimpin Kesultanan Sulu dan Brunei, kumpulan
ini memperoleh legitimasi politik dan perlindungan diplomatik, sekaligus memastikan
akses berterusan kepada pelabuhan, bekalan logistik, dan laluan perdagangan utama
(Majul, 1973; Warren, 1981; Tarling, 2001). Dengan demikian, kegiatan perlanunan
bukan sahaja mengekalkan kedaulatan maritim, tetapi juga menangguhkan proses
pemusatan kuasa kolonial, menunjukkan bahawa aktiviti yang dilabel sebagai “lanun”
oleh Barat sebenarnya adalah manifestasi kuasa politik tempatan yang terancang dan
berfungsi dalam sistem ekonomi serta sosial yang sah.

Kesan Keselamatan Maritim

Kesan jangka panjang kegiatan perlanunan oleh masyarakat Iranun dan Balangingi
adalah peningkatan usaha militarisasi perairan serantau oleh kuasa kolonial Eropah.
Kawasan seperti Laut Sulu, Laut Sulawesi, dan Teluk Darvel menjadi lokasi operasi
ketenteraan yang berterusan, mencerminkan pergeseran daripada strategi
perdagangan semata-mata kepada strategi ketenteraan yang sistematik oleh Sepanyol
dan British. Kawasan yang sebelum ini dikawal secara efektif oleh komuniti tempatan
kini dilabel sebagai “zon tidak selamat” dan memerlukan campur tangan serta
pengawasan daripada kuasa luar.

Sebagai langkah balas terhadap ancaman ini, kuasa kolonial menubuhkan balai
pengawal, menempatkan kapal perang, dan memeterai perjanjian keselamatan
maritim untuk mengukuhkan kawalan mereka ke atas laluan perdagangan dan
pelabuhan strategik (Tarling, 1965). Contohnya, British North Borneo Chartered
Company (BNBCC) mendirikan pos pengawasan di Tungku dan Teluk Darvel, manakala
Sepanyol memperkukuhkan kehadiran ketenteraan di pulau-pulau berhampiran Laut
Sulu bagi mengekang aktiviti Balangingi (Warren, 1981). Strategi ini bukan sahaja
bertujuan “memerangi lanun”, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme pengawalan
geopolitik untuk menundukkan autonomi maritim tempatan dan memastikan
keselamatan laluan perdagangan Eropah yang kritikal.

Secara tidak langsung, langkah-langkah ini meminggirkan struktur keselamatan
tradisional masyarakat tempatan, seperti sistem pampasan antara kampung,
kerjasama antara datu, dan undang-undang adat laut. Mekanisme autonomi ini yang
sebelum ini berkesan dalam mengawal konflik dan mengekalkan kestabilan kini
digantikan oleh sistem keselamatan berpusat yang dikawal kuasa kolonial. Oleh itu,
perlanunan berperanan sebagai pemangkin transformasi keselamatan maritim,
daripada model autonomi tempatan yang berasaskan hierarki adat dan kawalan
komuniti kepada model imperialis yang berpusat dan berorientasikan kepentingan
perdagangan dan politik kuasa Eropah (Tarling, 1965; Warren, 1981).

Dengan kata lain, tindakan Iranun dan Balangingi bukan sahaja mempengaruhi
ekonomi dan politik serantau, tetapi juga mencetuskan restrukturisasi sistem
keselamatan maritim secara menyeluruh, di mana kuasa kolonial mengambil alih fungsi
yang sebelum ini diurus oleh masyarakat maritim tempatan. Ini menunjukkan bahawa
persepsi “lanun” oleh Eropah bukan sahaja sebagai ancaman jenayah, tetapi juga
sebagai justifikasi ideologi untuk memperluas pengaruh ketenteraan dan politik mereka
di rantau Nusantara.

111



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban
Maritim

Perdebatan Istilah: Lanun atau Pejuang Maritim

Dalam sejarah maritim Asia Tenggara, istilah ‘lanun’ telah lama digunakan untuk
menggambarkan kelompok seperti Iranun dan Balangingi. Namun, istilah ini
merupakan produk naratif kolonial yang memposisikan semua bentuk keganasan laut
di luar kawalan imperium sebagai jenayah mutlak, tanpa mengambil kira konteks
politik, ekonomi, dan sosial tempatan. Penggunaan label ‘lanun’ dalam dokumen rasmi
Sepanyol, British, dan Belanda membawa konotasi moral yang berat sebelah,
menyamakan masyarakat maritim ini dengan penjenayah tidak bernegara, sekaligus
membenarkan campur tangan ketenteraan dan pemaksaan sistem asing. Dalam erti
kata lain, istilah ini bukan semata-mata deskriptif tetapi merupakan alat ideologi yang
mengukuhkan kedudukan kuasa Barat dan menggambarkan mereka sebagai satu-
satunya agen yang mampu membawa keamanan dan undang-undang ke perairan
yang “tidak beraturan.” Dari perspektif ini, istilah ‘lanun’ perlu dikaji semula dalam
wacana akademik pascakolonial, dan diganti dengan istilah yang lebih kontekstual
seperti sea raiders atau maritime warriors, yang menekankan fungsi politik dan
ekonomi kumpulan ini.

James Francis Warren (1981) menegaskan bahawa Iranun dan Balangingi
bukan lanun dalam erti kata Barat, tetapi pelaku ekonomi dan politik yang beroperasi
dalam jaringan perdagangan hamba, aktiviti perompakan sistematik, dan sebagai ejen
Kesultanan Sulu. Mereka memiliki struktur tentera upahan yang tersusun, kemahiran
navigasi maju, dan menjalankan operasi berdasarkan mandat politik atau persekutuan
dengan kuasa serantau. Aktiviti mereka lebih wajar difahami sebagai raiding economy,
di mana serangan laut dijalankan secara teratur untuk memenuhi tuntutan kuasa
politik dan ekonomi serantau, bukannya rompakan rambang. Ini menimbulkan
kesedaran bahawa naratif kolonial yang melabelkan mereka sebagai ‘lanun’ sengaja
mengabaikan rasional politik, sosial, dan ekonomi tempatan demi memartabatkan
tindakan penjajah. Anthony Reid (1988) menambah bahawa aktiviti perompakan laut
adalah sebahagian daripada sistem sosial dan ekonomi yang sah dalam konteks
tempatan. Sebelum penjajahan, garis sempadan perairan, undang-undang pelayaran
antarabangsa, dan konsep kedaulatan negara moden belum wujud; oleh itu, Iranun
dan Balangingi menjalankan perdagangan paksa dan serangan terhadap kapal asing
sebagai strategi pengumpulan sumber, pengukuhan kuasa politik, dan cara
mempertahankan kedaulatan maritim. Dalam konteks ini, kegiatan mereka bukan
hanya bersifat ekonomi, tetapi juga instrumen pertahanan strategik dan pengukuhan
struktur sosial tempatan, sesuatu yang sering diabaikan oleh naratif Barat.

Dimensi pertahanan dan ideologi juga menjadi faktor penting. Dalam konflik
antara Sepanyol dan Kesultanan Sulu pada abad ke-19, Balangingi bertindak sebagai
barisan hadapan mempertahankan wilayah kesultanan daripada imperialis. Catatan
misionaris Sepanyol menyatakan bahawa mereka melakukan ‘jihad laut’ untuk
melindungi agama dan tanah air daripada pencerobohan Kristian, walaupun naratif
kolonial menyamakan ini sebagai jenayah. Patricio Abinales menegaskan bahawa
kelompok seperti Iranun dan Tausug melihat diri mereka sebagai mujahidin laut, bukan
lanun, yang membela masyarakat Islam daripada dominasi kuasa asing. Perspektif ini
menekankan bahawa label ‘lanun” mengabaikan dimensi keagamaan dan patriotisme
tempatan yang menjadi motivasi sebenar di sebalik serangan laut.

Kritikan lanjut terhadap penggunaan istilah ‘pirate’ dikemukakan oleh Nicholas
Tarling dan R. D. Hill, yang berpendapat bahawa istilah ini berfungsi untuk

112



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban
Maritim

membenarkan ekspedisi ketenteraan Barat. Hill menyatakan bahawa label lanun sering
diberikan kepada sesiapa yang mengganggu perdagangan kolonial, walaupun mereka
bertindak mempertahankan hak pelayaran tradisional atau menjalankan bentuk
perdagangan sah dalam konteks tempatan. Oleh itu, penilaian terhadap komuniti
maritim seperti Iranun dan Balangingi memerlukan pendekatan hermeneutik kritikal,
yang menilai dokumen kolonial dengan kesedaran terhadap kepentingan kuasa dan
memahami sistem nilai, politik, dan ekonomi yang membentuk tindakan mereka.

Kesimpulannya, istilah ‘lanun’ tidak memadai untuk menerangkan kerumitan
peranan komuniti maritim Asia Tenggara. Istilah seperti sea raiders atau maritime
warriors lebih sesuai kerana ia mengiktiraf kedudukan mereka sebagai aktor aktif
dalam jaringan politik, ekonomi, dan pertahanan serantau. Penulisan sejarah
pascakolonial dan kontekstual tidak sekadar membetulkan persepsi sejarah, tetapi juga
mengembalikan agensi kepada masyarakat yang selama ini terpinggir dalam naratif
kolonial simplistik dan berat sebelah. Dengan kata lain, memahami Iranun dan
Balangingi sebagai pejuang maritim membolehkan pembentukan pemikiran sejarah
yang lebih kritis, menekankan kuasa tempatan dan kepelbagaian strategi maritim
Nusantara sebelum campur tangan Barat.

Kesimpulan

Kesimpulannya, perdebatan mengenai istilah ‘lanun’ dalam konteks masyarakat Iranun
dan Balangingi membuka ruang penting untuk menilai semula wacana sejarah maritim
yang selama ini dibentuk oleh naratif kolonial. Pelabelan ‘lanun’ yang digunakan oleh
Sepanyol, British, dan Belanda bukan sekadar deskriptif, tetapi berfungsi sebagai
instrumen ideologi untuk mengabsahkan dominasi geopolitik mereka, sambil
mengabaikan kompleksiti struktur sosial, politik, dan ekonomi masyarakat tempatan.
Seperti yang dihujahkan oleh Warren (1981), kegiatan perlanunan yang dikaitkan
dengan Iranun dan Balangingi berakar dalam sistem ekonomi dan politik kesultanan
yang sah, di mana aktiviti serangan laut dan perdagangan hamba menjadi sebahagian
daripada strategi mempertahankan kuasa maritim serta autonomi politik. Justeru,
naratif yang menggambarkan mereka sebagai ‘penjahat laut’ perlu ditolak atau
sekurang-kurangnya ditafsir semula melalui lensa yang lebih kontekstual dan adil.

Dengan mengaplikasikan pendekatan sejarah pasca-kolonial dan hermeneutik
kritis, istilah seperti sea raiders atau maritime warriors lebih tepat untuk
menggambarkan kedudukan Iranun dan Balangingi dalam lanskap kuasa serantau. Isu
ini bukan sekadar persoalan semantik, tetapi mencerminkan keperluan menegakkan
keadilan epistemologi dalam kajian sejarah—iaitu memahami peranan aktor maritim
mengikut sistem nilai, logik ekonomi, dan politik tempatan, bukannya berdasarkan
definisi Barat yang bersifat universalis dan hegemonik. Pendekatan ini juga
menegaskan bahawa sejarah tidak wajar dimonopoli oleh naratif kuasa yang paling
dominan, sebaliknya mesti merangkumi pelbagai sudut pandang yang mencerminkan
kerencaman pengalaman, strategi, dan identiti masyarakat maritim Nusantara,
seterusnya membolehkan pembacaan yang lebih kritis, inklusif, dan beretika terhadap
sejarah maritim serantau.

113



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban
Maritim

Rujukan

Bernaldez, E. (1857). Resena historica de la guerra al sur de Filipinas sostenida por
las armas espariolas contra los piratas de aquel archipiélago. desde la conquista
hasta nuestros dias. Madrid: Imprenta del Memorial de Ingenieros.

Forrest, 1. (1779). A voyage to New Guinea and the Moluccas. London: G. Scott.

Garcia de Arboleya, 1. (1851). Historia del Archipiélago y Sultania de Jolo, y noticia
de la expedicion espafiola que d las ordenes del marqués de la Solana acaba de
destruir a los piratas joloanos. Habana: Tera de M. Soler y Gelada.

Lapian, A. (2009). Orang laut, bajak laut, raja laut: Sejarah kawasan, Laut Sulawesi
abad XIX. Jakarta: Komunitas Bamboo.

Majul, C. A. (1973). Muslims in the Philippines. Quezon City: University of the
Philippines Press.

Reid, A. (1988). Southeast Asia in the age of commerce, 1450—-1680: Volume two:
Expansion and crisis. New Haven: Yale University Press.

Rosnah Ismail. (2004). Hubungan kesulitan ekonomi dengan kefungsian keluarga,
hubungan perkahwinan dan tingkah laku keibubapaan etnik Rungus, Iranun dan
Melayu. Universiti Malaysia Sabah: Syarikat Bumi Yakin.

Scott, J. F. (1980). Boat building and seamanship in classic Philippine society
(Anthropological Papers No. 9). Manila: National Museum.

Tarling, N. (1963). Piracy and politics in the Malay world: A study of British
imperialism in nineteenth century South-East Asia. Melbourne: F. W. Cheshire.

Tarling, N. (2001). Imperialism in Southeast Asia: "A fleeting, passing phase”.
London: Routledge.

Warren, J. F. (1981). The Sulu Zone: The dynamics of external trade, slavery and
ethnicity in the transformation of a Southeast Asian maritime state. Singapore:
Singapore University Press.

Warren, 1. F. (2002). Iranun and Balangingi: Globalization, maritime raiding and the
birth of ethnicity. Singapore: NUS Press.

Warren, 1. F. (2007). The global economy and the Sulu Zone: Connections,
commodities, and culture. Quezon City: Ateneo de Manila University Press.

Warren, J. F. (2011). The Balangingi Samal: Pirate wars, dislocation and diasporic
identities. Australian Association for Maritime History, 332).

114



