
Jurnal Maritim Asia Tenggara, Disember 2025, Vol.1 (2), hlm. 101-114 
https://jurcon.ums.edu.my/ojums/index.php/jmat  

_____________________________________________________________________ 
 

IRANUN DAN BALANGINGI: ANTARA PERLANUNAN DAN PEROMPAKAN 
LAUT DALAM KONTEKS PERADABAN MARITIM 

 
IRANUN AND BALANGINGI: BETWEEN PIRACY AND MARITIME RAIDING 

IN THE CONTEXT OF MARITIME CIVILIZATION 
 

Mohammad Sham Bin Mohammad 
Fakulti Sains Sosial dan Kemanusiaan, Universiti Malaysia Sabah, Jalan UMS,   

88400 Kota Kinabalu, Sabah 

Email: mohammadshammohammad@gmail.com  
 

Josrin Masandal 

Fakulti Sains Sosial dan Kemanusiaan, Universiti Malaysia Sabah, Jalan UMS,   

88400 Kota Kinabalu, Sabah 

 
*Corresponding Author: *mohammadshammohammad@gmail.com 

Dihantar: 2 Oktober 2025/ Diterima: 20 Nobemberr 2025/ Terbit: 31 Disember 2025 
 

Abstrak 
 
Artikel ini membincangkan aktiviti maritim bersenjata yang dijalankan 
oleh komuniti Iranun dan Balangingi pada abad ke-18 dan ke-19 
dengan meneliti sama ada mereka wajar digolongkan sebagai lanun 
(pirates) atau perompak laut (sea raiders) dalam konteks peradaban 
maritim Asia Tenggara. Aktiviti mereka sering digambarkan secara 
negatif dalam sumber kolonial, namun kajian ini berusaha menilai 
semula naratif tersebut dengan mempertimbangkan peranan mereka 
dalam struktur sosial, sistem kepemimpinan, dan ekonomi rampasan 
yang teratur. Penulisan ini mengemukakan hujah bahawa Iranun dan 
Balangingi membentuk satu bentuk peradaban alternatif yang 
berfungsi di luar kerangka negara-bangsa moden dan berasaskan 
kekuasaan laut. Objektif kajian ini adalah untuk menilai semula 
tanggapan kolonial terhadap aktiviti perlanunan serta mengenal pasti 
unsur peradaban dalam organisasi maritim mereka. Kajian ini 
menggunakan pendekatan kualitatif melalui analisis dan karya 
sekunder. Hasil awal menunjukkan bahawa aktiviti mereka merupakan 
strategi ekonomi dan politik yang sah dalam ekosistem maritim 
Nusantara. Kajian ini penting untuk memperluas wacana sejarah 
maritim dan membina semula pemahaman terhadap hubungan antara 
kuasa, identiti, dan peradaban di laut. 
 
Kata Kunci: Iranun, Balangingi, perlanunan, peradaban maritim, 
sejarah maritim Asia Tenggara 

 
 
 
 

mailto:mohammadshammohammad@gmail.com
mailto:mohammadshammohammad@gmail.com


Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban 
Maritim 

102 
 

Pengenalan 

Perlanunan secara tradisional sering dilihat sebagai satu bentuk jenayah maritim yang 
mencetuskan kekacauan serta ancaman keselamatan di kawasan perairan. Dalam 
perspektif klasik, lanun digambarkan sebagai penjenayah yang mengganggu 
perdagangan dan melanggar undang-undang laut. Namun, kajian sejarah yang lebih 
mendalam mendedahkan bahawa konsep lanun ini tidak semudah gambaran hitam-
putih tersebut khususnya dalam konteks Asia Tenggara yang kaya dengan 
kepelbagaian etnik dan sejarah maritim yang kompleks. Para sejarawan telah 
menekankan bahawa aktiviti perlanunan di rantau ini sering berkait rapat dengan 
sistem sosial dan politik tempatan yang mempunyai logik tersendiri bukan sekadar 
jenayah murni. Misalnya, sejumlah sumber kolonial Barat menggambarkan mereka 
sebagai ancaman utama kepada kestabilan perdagangan maritim dan keselamatan 
pesisir di Laut Sulawesi dan Laut Sulu. Penulis seperti James Warren (2002) 
membentangkan bukti bahawa kumpulan ini bukan hanya ‘lanun biasa’, tetapi pelaku 
utama dalam sistem kuasa maritim yang tersusun. Mereka menjalankan operasi lanun 
dengan strategi dan organisasi yang sistematik, sambil mengawal laluan perdagangan 
dan membina pengaruh politik melalui hubungan kerjasama dan perkahwinan dengan 
penguasa tempatan. Pendekatan ini menuntut pemahaman lebih luas mengenai 
peranan mereka dalam sejarah maritim Asia Tenggara. 

Justeru, persoalan utama yang dibangkitkan dalam kajian perlanunan di rantau 
ini ialah sama ada Iranun dan Balangingi harus dilabelkan secara eksklusif sebagai 
lanun atau apakah mereka merupakan sebahagian daripada struktur kuasa dan 
diplomasi maritim yang lebih rumit. Sejarawan seperti James Warren (2002) 
menegaskan pentingnya meninjau semula naratif kolonial yang sering mengekalkan 
stereotaip negatif agar dapat memahami konteks sejarah yang sebenar. Dengan 
mengambil kira perspektif ini, kajian perlanunan di Asia Tenggara berupaya 
menyumbang kepada pemahaman yang lebih mendalam tentang interaksi politik, 
ekonomi, dan sosial di laut pada zaman lampau 

 
Metodologi kajian  

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif berasaskan kaedah sejarah dengan 
meneliti sumber primer seperti laporan kolonial Sepanyol, catatan pelaut British dan 
serta sumber sekunder akademik yang membincangkan perlanunan di Asia Tenggara 
pada abad ke-18 dan ke-19. Data dianalisis secara tematik untuk mengenal pasti impak 
perlanunan terhadap ekonomi, politik, dan keselamatan maritim, sambil mengkritik 
bias kolonial dalam naratif sejarah. Fokus kajian terhad kepada kawasan Laut Sulu, 
Teluk Darvel, dan pesisir Mindanao-Sabah dalam tempoh tersebut, dengan mengambil 
kira kekangan akses sumber dan kurangnya dokumen tempatan sebagai batasan 
kajian. 

Dapatan dan perbincangan 

Latar Sejarah: Asal-Usul Iranun dan Balangingi 

Asal usul masyarakat Iranun di Borneo Utara dapat ditelusuri melalui pelbagai faktor 
dalaman dan luaran yang mempengaruhi penghijrahan mereka. Sebahagian besar 
sarjana berpendapat bahawa masyarakat ini berasal dari bahagian selatan Filipina, 



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban 
Maritim 

103 
 

khususnya dari kawasan sekitar Sungai Pulangi di Pulau Mindanao (Adrian Lapian, 
2009). Menurut Asmah Haji Omar dan Mamitya Saber, kelompok Iranun telah tersebar 
luas di seluruh Kepulauan Melayu dengan membawa variasi linguistik seperti ranaw 
(tasik), uran-ulan (hujan), dan pari-palay (padi) (Rosnah Ismail, 2004). Sebagai 
penjelajah dan pengembara laut, mereka dikenali di seluruh Kepulauan Melayu sebagai 
Illanun, istilah yang berasal daripada nama daerah Ranao atau Lanao yang bermaksud 
“tasik”. Dalam konteks ini, suku Iranun–Meranao mendiami dua kawasan utama, iaitu 
Tasik Lanao yang dihuni oleh masyarakat “Meranao” atau “Ranao”, serta kawasan 
Teluk Illana yang menjadi penempatan utama masyarakat Iranun. Edward M. Kuder 
menjelaskan bahawa istilah Illanun mula digunakan apabila sebahagian kelompok 
Marinaw berhijrah dari kawasan pedalaman Mindanao ke kawasan pesisir dan menetap 
di sekitar tasik tersebut. 

Penghijrahan masyarakat Iranun ke Borneo Utara dipercayai dipacu oleh 
pelbagai faktor, khususnya faktor perdagangan dan kedudukan geografi wilayah ini 
yang strategik (Scott, 1980). Kawasan tersebut telah dieksplorasi dengan tujuan 
membina jaringan perdagangan baharu serta memperkukuh hubungan ekonomi 
antara kepulauan Melayu dan wilayah sekitarnya. Menurut G. N. Appell dalam 
kajiannya The History of Illanun Settlement in Sabah: Slave, Trading, and Piracy 
(1968), perpindahan masyarakat Iranun berlaku sebagai sebahagian daripada aktiviti 
perdagangan dan pelayaran suku Samal serta Maguindanao yang meluas merentasi 
Kepulauan Melayu hingga ke pantai barat laut Borneo. Selain faktor perdagangan, 
catatan pelayar Inggeris, William Dampier (1906), turut menyebut bahawa kira-kira 
sepuluh tahun sebelum lawatannya, satu letusan gunung berapi besar telah memaksa 
penduduk Iranun berpindah ke kawasan yang lebih selamat di pantai barat Borneo, 
khususnya di Tempasuk dan Tuaran. Dalam konteks yang lebih luas, Teluk Darvel juga 
memainkan peranan penting sebagai pusat persinggahan, lokasi rawatan dan tempat 
perlindungan bagi mereka yang melarikan diri daripada konflik di Selatan Filipina. 

Setibanya di Borneo Utara, petempatan masyarakat Iranun berkembang di 
kawasan pesisir seperti Minanga A Tempasuk, Kuala Tempasuk, Tuaran, Tungku 
(Lahad Datu) dan Kudat. Antara kawasan tersebut, Tempasuk muncul sebagai pusat 
penempatan utama yang merangkumi beberapa kampung penting seperti Tamao, 
Merabau, Kota Bangan, Kota Peladok, Payas, Pantai Emas dan Liang. Seterusnya, 
sebahagian masyarakat Iranun juga menempatkan diri di sekitar Kampung Indrason, 
Kampung Tigaman dan Kampung Marimbau Laut. Dari segi strategi maritim pula, 
Sungai Tungku dipilih sebagai laluan utama perahu dan kapal yang berlayar ke 
kawasan tersebut kerana ia merupakan sungai terbesar dan paling strategik di wilayah 
berkenaan. Di sepanjang sungai ini, dua kabugatan utama, iaitu Kabugatan Merican 
dan Kabugatan Pantailan, menguasai kawasan tersebut. Kabugatan Merican menetap 
di bahagian pesisir sungai dan mengawal urusan perdagangan tempatan, manakala 
Kabugatan Pantailan pula terkenal sebagai pihak yang menentang pengaruh luar, 
termasuk kuasa-kuasa Eropah (Mohammad, 2023). 

Kedatangan masyarakat Iranun ke kawasan seperti Tempasuk, Kudat, Tuaran, 
dan Tungku telah memberikan impak yang signifikan terhadap perkembangan ekonomi 
setempat. Di Tungku, misalnya, masyarakat Iranun menjalinkan hubungan dagang 
secara sistem barter dengan suku Begak, di mana pertukaran hasil laut dan tanaman 
dijalankan secara berterusan. Hubungan perdagangan ini bukan sahaja memperkukuh 
jaringan ekonomi tempatan, malah turut mencerminkan jalinan kerjasama sosial yang 



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban 
Maritim 

104 
 

erat antara kedua-dua komuniti. Kesepaduan tersebut akhirnya mewujudkan suasana 
harmoni dan kestabilan di kawasan pesisir berkenaan. 

Manakala Suku Balangingi berasal dari sebuah pulau kecil bernama Pulau 
Balangingi yang terletak di antara Pulau Jolo dan Pulau Basilan di selatan Kepulauan 
Filipina (Lapian; 2009; Warren, 2002). Mereka merupakan gabungan pelbagai suku 
dari sekitar Kepulauan Filipina yang datang dari tempat asal berbeza sebagai pelayar, 
tawanan, dan pelarian, lalu membentuk satu identiti etnik tersendiri yang dikenali 
sebagai masyarakat Balangingi. Dalam bahasa Makassar, istilah Balangingi membawa 
maksud seseorang yang bersikap kasar atau tidak sopan. Kehadiran masyarakat ini 
juga dapat dikesan di beberapa pulau berhampiran seperti Pulau Simosa, Pulau 
Bangaloo, dan Pulau Tungkil — kawasan yang pernah digelar sebagai “Pirate Nest” 
oleh pihak Sepanyol. Pulau Balangingi dan gugusan pulau sekitarnya seperti Sipak, 
Bukotingal, dan Sangap berfungsi sebagai kubu pertahanan serta pusat kegiatan 
pemburuan hamba, sekali gus melambangkan kekuasaan, kekuatan politik, 
pertahanan, dan kemakmuran masyarakat Balangingi. Pulau Tungkil pula terkenal 
sebagai pusat utama perlanunan yang sering dikaitkan dengan etnik ini pada era 
tersebut. 

Masyarakat Balangingi terkenal sebagai pelayar dan pedagang laut yang cekap 
serta memiliki kemahiran tinggi dalam bidang navigasi dan kegiatan maritim. 
Menjelang tahun 1848, mereka aktif terlibat dalam kegiatan perlanunan dan 
pemburuan hamba di sekitar Laut Sulu dan Laut Celebes (J.F. Warren, 2011). Pada 
abad ke-19, masyarakat ini telah membentuk struktur sosial yang tersusun, terdiri 
daripada golongan bangsawan, rakyat bebas, dan hamba. Mereka memainkan peranan 
penting dalam menggerakkan ekonomi Kesultanan Sulu, khususnya dalam 
memperkukuh kuasa maritim dan mempertahankan pengaruh sultan di wilayah 
perairan. Oleh sebab tanah penempatan asal mereka kurang subur untuk pertanian, 
masyarakat Balangingi lebih bergantung kepada hasil laut, dan lama-kelamaan terlibat 
dalam aktiviti pelanunan sebagai sumber ekonomi dan kuasa. Hubungan timbal balik 
yang rapat wujud antara para Datu dan masyarakat Balangingi, terutamanya melalui 
bentuk penajaan oleh para Datu Tausug yang menyokong aktiviti perlanunan mereka. 
Pada separuh pertama abad ke-19, tokoh-tokoh seperti Datu Pacula di Sipak, Datu 
Molok, dan Maharajalela dari Balangingi menjadi antara pemimpin penting dalam 
jaringan perlanunan tersebut. Catatan pentadbiran Sepanyol oleh Alcades Mayores 
merekodkan bahawa kumpulan-kumpulan ini menjalankan pelayaran dan penyerangan 
ke pesisir-pesisir Filipina sebanyak dua kali setahun, biasanya pada bulan Mac dan 
Oktober. 

Kegiatan Balangingi turut meluas hingga ke Borneo Utara, khususnya di 
kawasan Pantai Barat, Kota Marudu, Kudat, dan Teluk Darvel. Di wilayah ini, mereka 
dikenali dengan pelbagai nama tempatan seperti Bajau, Suluk, Samah, dan Binadan, 
manakala pihak Sepanyol menamakan mereka sebagai “Samales” kerana keterlibatan 
mereka dalam aktiviti pemburuan hamba di sekitar Luzon hingga Laut Celebes. Di 
kawasan Tungku, masyarakat Balangingi mula menetap di Kampung Bagingod (Tandu) 
di Felda Sahabat Kedua, Lahad Datu, sebelum berpindah ke Pindurunan dan 
kemudiannya ke Kampung Lappasan akibat wabak taun. Akhirnya, mereka berpindah 
ke Kampung Telisai yang disediakan oleh sebuah syarikat tempatan, menjadikan Telisai 
sebagai identiti baharu mereka. 



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban 
Maritim 

105 
 

Tokoh penting seperti Panglima Nalaja, yang dilantik sebagai Native Chief 
pertama di bawah pentadbiran British North Borneo Chartered Company (BNBCC) di 
Tungku, membuktikan peranan kepimpinan masyarakat ini dalam konteks pentadbiran 
kolonial. Masyarakat Balangingi juga membentuk armada bersama masyarakat Iranun 
dalam aktiviti perlanunan, pelayaran, dan perdagangan maritim. Walaupun telah 
berhijrah ke kawasan Sungai Tungku, hubungan erat antara kedua-dua kelompok ini 
kekal terjalin. Namun demikian, di bawah pentadbiran BNBCC, masyarakat Balangingi 
dianggap lebih mudah dipercayai dan patuh terhadap dasar kolonial berbanding 
masyarakat Iranun yang lebih bebas dan berdikari. 

Naratif Kolonial: Lanun sebagai Musuh Peradaban 

Kuasa-kuasa kolonial seperti Sepanyol, Perancis, British dan Belanda sering kali 
melabelkan kelompok Iranun dan Balangingi sebagai pirates atau lanun dalam laporan 
rasmi dan wacana kolonial mereka. Pelabelan ini tidak sekadar bersifat deskriptif 
terhadap aktiviti maritim masyarakat tersebut, sebaliknya merupakan strategi ideologi 
yang digunakan untuk menjustifikasi tindakan ketenteraan serta perluasan imperium 
Barat di rantau Nusantara. Misalnya, dalam laporan Gabenor Sepanyol Narciso Clavería 
y Zaldúa kepada Madrid pada tahun 1849, masyarakat Balangingi digambarkan sebagai 
“ferocious and incorrigible pirates who ravage the Visayas and carry off Christian 
captives to Jolo” (Garcia, 1851). Ungkapan ini jelas menunjukkan bahawa istilah 
“lanun” dimanipulasi bagi menggambarkan musuh politik dan agama sebagai ancaman 
tidak berperikemanusiaan yang perlu “dijinakkan”. Oleh itu, segala bentuk keganasan 
laut oleh masyarakat tempatan yang enggan tunduk kepada kuasa kolonial dianggap 
sebagai jenayah, dan bukannya sebahagian daripada struktur ekonomi serta kuasa 
serantau yang sah. 

Naratif ini turut diperluas oleh British melalui pentadbiran mereka di Borneo 
Utara. Dalam catatan misi HMS Iris tahun 1846, pegawai British melaporkan bahawa 
kelompok Illanun dikategorikan sebagai lanun yang aktif dan berbahaya yang menjadi 
ancaman kepada keselamatan pelayaran dan perdagangan di perairan Borneo dan Laut 
Sulu (Keppel, 1847). . Pandangan ini menjadi asas kepada pelaksanaan tindakan 
ketenteraan seperti pembakaran kampung, pemusnahan kapal, dan operasi 
penangkapan terhadap komuniti maritim. Hal ini boleh dilihat di Kawasan Sungai 
Tungku ( Mohammad, 2023). Seterusnya, dengan kehadiran kuasa kolonial British 
North Borneo Chartered Company (BNBCC) turut mengabaikan hakikat bahawa 
masyarakat Iranun dan Balangingi sebenarnya memiliki sistem sosial yang tersusun, 
berfungsi dalam kerangka Kesultanan Sulu  serta memainkan peranan penting dalam 
jaringan ekonomi serantau. Hal ini boleh dikesan pada tahun 1886 di kawasan Pulau 
Omadal di Semporna ( Mohammad, 2025). Oleh yang demikian, penggunaan label 
“lanun” berfungsi sebagai senjata epistemologi untuk menutup realiti politik dan 
ekonomi tempatan sekaligus mengabsahkan  undang-undang Barat yang asing 
daripada konteks budaya pribumi. 

Selanjutnya, ketegangan ini mencerminkan pertembungan antara dua sistem 
nilai dan perundangan iaitu sistem adat maritim dan undang-undang antarabangsa 
kolonial. Secara tradisional, masyarakat Iranun dan Balangingi mengawal laluan laut 
sebagai sumber kekuasaan dan hasil, serta menjalankan serbuan laut sebagai 
mekanisme pampasan, perlindungan, dan diplomasi. Namun, bagi kuasa penjajah 
Eropah, tindakan ini dianggap menyalahi prinsip freedom of navigation yang menjadi 
asas kepada peluasan perdagangan kapitalis. Sehubungan itu, Gabenor-Jeneral 



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban 
Maritim 

106 
 

Sepanyol Narciso Clavería y Zaldúa melancarkan ekspedisi pada tahun 1848 ke pulau 
Balanguingui pusat kegiatan lanun dengan maksud menundukkan kubu lanun, 
memusnahkan pangkalan perlanunan serta membebaskan tawanan; operasi ini dilihat 
oleh kerajaan kolonial sebagai langkah untuk “mengamankan perdagangan dan 
memulihkan kedamaian di laut” di perairan Sulu dan sekitarnya. Justeru, istilah “lanun” 
dijadikan medium kolonial untuk menjustifikasi pencerobohan maritim dan menafikan 
kedaulatan sistem laut pribumi yang telah wujud berabad lamanya. 

Lebih mendalam lagi, pelabelan “lanun” oleh Barat telah menutup hakikat 
bahawa masyarakat Iranun dan Balangingi bukanlah kumpulan anarki yang bertindak 
secara sembarangan. Sebaliknya, mereka merupakan sebahagian daripada sistem 
politik dan ekonomi yang tersusun. Sejarawan James Warren menjelaskan bahawa 
“The Iranun and the Balangingi were not pirates in the western sense of the term, but 
maritime raiders and slave-traders within a local political economy shaped by demands 
of the Sultanates” (Warren, 1981; 2002). Mereka memiliki struktur kepimpinan 
tersendiri, menjalankan perdagangan hamba, serta berperanan sebagai pelaksana 
dasar laut bagi kesultanan dominan seperti Sulu. Namun demikian, laporan kolonial 
sengaja menafikan kenyataan ini kerana ia bercanggah dengan naratif moral yang 
digunakan untuk membenarkan penjajahan. Akibatnya, setiap bentuk penentangan 
maritim dilihat sebagai ancaman jenayah, walhal tindakan tersebut lebih tepat difahami 
sebagai bentuk pertahanan dan perlaksanaan kedaulatan laut tempatan. 

Akhirnya, kesan jangka panjang pelabelan ini amat besar terhadap pemahaman 
sejarah maritim Asia Tenggara. Masyarakat Iranun dan Balangingi terus diingati 
sebagai “lanun” dalam sejarah rasmi, tanpa pengiktirafan terhadap sumbangan mereka 
dalam pembentukan ekonomi dan geopolitik serantau. Identiti maritim mereka 
dikaburkan oleh naratif kolonial yang bersifat berat sebelah dan etnosentrik. Menurut 
Nicholas Tarling (2001) dan Anthony Reid (1988), penggunaan istilah “piracy” oleh 
kuasa Barat perlu diteliti semula kerana ia tidak mengambil kira konteks sosio-politik 
tempatan. Oleh itu, dengan menilai semula istilah itu bukan sahaja membetulkan 
persepsi sejarah, tetapi juga mengembalikan agensi kepada komuniti maritim yang 
sekian lama dipinggirkan. Secara keseluruhannya, istilah “lanun” bukan sekadar label 
semantik; ia merupakan alat ideologi yang mencerminkan ketakutan, keangkuhan, 
serta kehendak kolonial untuk menguasai lautan yang bebas dan tidak tunduk kepada 
sempadan negara-bangsa moden. 

Struktur Sosial dan Strategi Maritim Lanun 

Kegiatan perlanunan di Laut Sulu dan Laut Sulawesi tidak berlaku secara rawak atau 
anarkis, sebaliknya dijalankan oleh organisasi maritim yang tersusun dan strategi yang 
kompleks. Iranun dan Balangingi bukan sekadar pelaut yang bertindak atas motif 
peribadi tetapi merupakan entiti politik maritim yang terlibat dalam jaringan kekuasaan 
serantau. 

Struktur Sosial 

Sistem sosial masyarakat Iranun dan Balangingi memperlihatkan struktur yang 
hierarkis, cerminan organisasi maritim yang kompleks dan berfungsi dalam kerangka 
politik. Secara umum, masyarakat ini terbahagi kepada tiga lapisan sosial utama, iaitu 
golongan aristokrat (datu), rakyat bebas, dan hamba (banyaga atau banyaga’). 
Golongan datu memainkan peranan sebagai pusat kuasa politik dan penaung kepada 



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban 
Maritim 

107 
 

pelaut serta pahlawan laut, berfungsi merancang ekspedisi maritim yang melibatkan 
penyerbuan, perdagangan, dan hubungan diplomatik (Warren, 1981; Majul, 1973). 
Dalam konteks ini, sistem sosial mereka menampilkan bentuk patron-klien yang kukuh, 
di mana hubungan antara datu dan pengikutnya diasaskan pada pertukaran 
perlindungan, sumber, dan kesetiaan. 

Sebagai contoh konkrit, Rajah Muda mempunyai 1000 pengikut di Sungai 
Tungku. Manakala Sarif Usman mempunyai 5 000 pengikut. Begitu juga, masyarakat 
Iranun di pantai barat Borneo seperti di Tempasuk dan Tungku menubuhkan hubungan 
patron-klien dengan datu-datu tempatan, di mana panglima laut atau kapten armada 
menerima perlindungan dan bekalan daripada datu sebagai balasan kepada khidmat 
mereka dalam menegakkan pengaruh Kesultanan Sulu (Warren, 1981). Selain itu, 
dokumentasi British North Borneo Chartered Company mencatat bahawa Panglima 
Nalaja seorang pemimpin Balangingi berperanan sebagai “Native Chief” di Tungku 
menunjukkan bahawa datu dan panglima tempatan memiliki peranan penting dalam 
pentadbiran sosial, politik, dan ekonomi, selain daripada fungsi maritim semata-mata 
(Pryer, 1903). Kehidupan sosial ini juga melibatkan sistem pewarisan dan stratifikasi 
yang jelas golongan bangsawan mengekalkan kuasa melalui warisan dan jaringan 
perkahwinan, rakyat bebas berfungsi sebagai tenaga kerja maritim atau pedagang, 
manakala hamba (banyaga) menjadi tenaga sokongan dalam aktiviti ekonomi dan 
peperangan. Dengan bukti ini, jelas bahawa struktur sosial Iranun dan Balangingi 
bukan sahaja menyokong kegiatan perlanunan, tetapi juga mengekalkan kestabilan 
politik dan ekonomi dalam rangka sistem Kesultanan serantau. 

Secara lebih terperinci, masyarakat Iranun berperanan sebagai pelaut dan 
pahlawan laut yang unggul, terkenal dengan kepakaran dalam pembinaan kapal, 
penggunaan senjata, dan strategi peperangan laut. Mereka sering menjadi panglima 
yang mengetuai armada besar seperti lanong atau garay, iaitu kapal perang bersayap 
dengan barisan dayung dan meriam. Kapal ini menonjolkan kecekapan teknologi 
maritim tempatan yang setanding dengan kekuatan tentera laut kolonial (Tarling, 
1963). Sebaliknya, masyarakat Balangingi memainkan peranan pelengkap sebagai 
penyedia tenaga buruh dan pelaksana kegiatan perdagangan hamba dalam rangka 
ekonomi Kesultanan Sulu dan Brunei. Kegiatan ini bukan semata-mata berasaskan 
keuntungan, tetapi merupakan mekanisme ekonomi yang membekalkan sumber 
tenaga manusia kepada sistem politik dan sosial kesultanan (Warren, 2002). 

Dari perspektif strategi maritim, Iranun dan Balangingi tidak beroperasi secara 
rawak seperti yang sering digambarkan dalam naratif kolonial. Sebaliknya, mereka 
melaksanakan strategi ketenteraan dan ekonomi yang tersusun dan terancang 
berdasarkan pengetahuan mendalam tentang arus laut, arah angin, musim pelayaran, 
dan topografi pesisir. Menurut Forest (1779), pelayaran utama biasanya berlaku antara 
bulan Mac hingga Oktober, sejajar dengan arah monsun yang memudahkan 
pergerakan armada dan mempercepatkan perjalanan antara kepulauan. Pengetahuan 
ini membolehkan mereka merancang masa yang optimum untuk serangan, 
mengurangkan risiko karam, dan memaksimumkan keberkesanan operasi. Warren 
(1981, 2007) mencatatkan bahawa armada Iranun biasanya terdiri daripada 40 hingga 
100 buah perahu, lengkap dengan persenjataan dan logistik, diketuai oleh seorang 
datu atau panglima yang ternama. Kapal-kapal ini dibahagikan mengikut fungsi: lanong 
sebagai kapal induk bersenjata berat, garay dan perahu ringan lain untuk serangan 
hendap, pengintipan, dan pengangkutan hamba atau rampasan. Kawasan strategik 
seperti Selat Makassar, Laut Jawa, Teluk Darvel, dan pesisir barat Borneo sering 



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban 
Maritim 

108 
 

dijadikan lokasi serangan, menunjukkan kemampuan mereka mengenal pasti 
chokepoints dan laluan perdagangan utama. Strategi ini melibatkan pemantauan 
berterusan (intelligence gathering) terhadap kapal dagang, penggunaan teknik 
gerakan pantas (hit-and-run tactics), serta kawalan ruang laut yang efisien elemen 
yang menyerupai operasi ketenteraan laut moden. Bukti tambahan menunjukkan 
bahawa Iranun dan Balangingi turut memanfaatkan struktur geografi dan hidrografi 
tempatan untuk meningkatkan keberkesanan operasi. Sungai-sungai seperti Sungai 
Tungku di Borneo Utara bukan sahaja berfungsi sebagai laluan logistik dan laluan 
keluar-masuk armada, tetapi juga sebagai titik pengawasan strategik untuk mengawal 
perairan pesisir. Lokasi-lokasi yang dikuasai oleh kabugatan seperti Merican dan 
Pantailan membolehkan armada menunggu di kawasan yang dilindungi sambil 
memantau kapal musuh atau pedagang asing.  

Tambahan pula, operasi maritim mereka disokong oleh jaringan politik dan 
diplomatik. Hubungan patron-klien antara panglima, datu, dan Kesultanan Sulu 
memastikan armada mendapat perlindungan, bekalan, dan hak berlabuh. Antaranya 
ialah Syarif Sahib telah mengarah Balangingi merompak kapal pedagang Belanda dan 
British yang berlayar di sekitar perairan Borneo Utara ke Banjarmasin. Tindakan sama 
turut dilakukan oleh Syarif Usman yang menyuruh bertindak melakukan perampasan 
dan menculik hamba terutama kapal-kapal Eropah yang berlayar di sekitar Borneo 
Utara. Pada tahun 1877, Datu Kurunding, Maharaja Alam dan Imam Jonjowi turut 
menyarankan akitviti ekspedisi mendapatkan hamba ( Mohammad, 2023). Ini 
menunjukkan bahawa strategi maritim Iranun dan Balangingi bukan semata-mata 
aktiviti perlanunan tetapi sebahagian daripada sistem politik dan ekonomi yang teratur. 
Dengan kata lain, strategi maritim mereka adalah gabungan kecekapan taktikal, 
penguasaan ruang laut, pemahaman meteorologi, teknologi kapal, dan jaringan politik 
yang kompleks. Aktiviti yang dilabel sebagai “lanun” oleh kuasa kolonial sebenarnya 
mencerminkan bentuk kuasa maritim tradisional yang tersusun, autonomi, dan 
berasaskan logik geopolitik Nusantara. Bagi untuk mendapatkan hamba, menurut 
Ibanes Y Garcia bahawasanya orang Iranun dan Balangingi telah menggunakan Teknik 
Sambar Helang ( Sapari, 2017). Teknik ini digunakan dengan kaedah penyamaran 
sebagai pedagang ataupun nelayan bagi menyukarkan mangsa identifikasi mereka. 
Malah mereka akan menyerang di kawasan perairan kerajaan yang berhampiran di 
pinggir pantai dan sungai. Selain itu, keilmuan Iranun dan Balangingi  dalam perihal 
kelautan sehingga dapat memikir apa jua serangan yang akan digunakan bagi 
merampas kapal dagang di kawasan pantai timur Borneo Utara. 

Dari segi teknologi maritim, masyarakat Iranun dan Balangingi menggunakan 
pelbagai jenis kapal dan perahu yang menunjukkan kecekapan teknikal, adaptasi 
geografi, dan strategi operasi mereka. Antara kapal yang paling terkenal dalam armada 
masyarakat Iranun dan Balangingi ialah kora-kora, salisipan, lanong, garay, kakap, dan 
penjajab. Daripada jenis-jenis ini, lanong merupakan tulang belakang armada mereka. 
Kapal lanong mampu membawa sehingga 150 orang, dilengkapi dengan meriam lela, 
pemidang layar, dan deretan dayung, yang membolehkan mobiliti tinggi dalam 
perairan cetek serta kawasan pesisir ( Mohammad, 2023). Lanong digunakan 
terutamanya untuk serangan hendap berskala besar, pengangkutan hamba, serta 
operasi peperangan laut yang memerlukan armada besar dan persenjataan berat. 

Sementara itu, kapal garay lebih kecil dan ringan, sesuai untuk pengintipan, 
serangan pantas, dan penghantaran logistik di sungai sempit atau teluk terpencil 
(Pryer, 1903). Terdapat juga perahu vinta yang digunakan untuk pergerakan individu 



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban 
Maritim 

109 
 

atau kumpulan kecil, dan bangka/banca, perahu dayung tradisional yang memudahkan 
pelayaran jarak pendek, penangkapan ikan, atau pengangkutan barang antara pulau. 
Penggunaan pelbagai jenis kapal ini menunjukkan bahawa armada Iranun dan 
Balangingi bukan sahaja fleksibel tetapi juga disesuaikan dengan jenis operasi, 
kedalaman air, dan keadaan perairan tropika. Menurut Warren (1981, 2007), armada 
ini sering beroperasi dalam konvoi terancang, di mana lanong memimpin dan garay 
serta vinta bertindak sebagai unit pengiring atau serangan pantas. Strategi ini 
membolehkan mereka menguasai laluan perdagangan, menyerang kapal musuh, atau 
menangkap penduduk kampung untuk dijadikan hamba, sambil memaksimumkan 
keselamatan dan keberkesanan operasi. Selain fungsi taktikal, teknologi kapal ini juga 
menjadi simbol keunggulan budaya maritim, yang mencerminkan kreativiti, inovasi 
teknikal, dan kefahaman mendalam tentang laut tropika. Ini membuktikan bahawa 
aktiviti perlanunan dan armada Iranun-Balangingi bukan sekadar jenayah, tetapi 
merupakan manifestasi kuasa maritim, inovasi teknikal, dan strategi geopolitik yang 
tersusun (Tarling, 2001; Warren, 1981). 

Secara keseluruhannya, sistem sosial dan strategi maritim Iranun dan 
Balangingi menolak gambaran stereotaip yang dibentuk oleh kuasa kolonial. Aktiviti 
yang dilabel sebagai “perlanunan” sebenarnya memperlihatkan operasi yang tersusun, 
berhierarki, dan berpaksikan logik politik serta ekonomi Nusantara. Seperti yang 
dihujahkan oleh Warren (1981), kegiatan mereka harus difahami sebagai “a maritime 
extension of indigenous political economy, not a deviation from law and order”. Oleh 
itu, pelabelan “lanun” oleh kuasa kolonial seperti Sepanyol, British, dan Belanda tidak 
mencerminkan hakikat sosial sebenar, sebaliknya berfungsi sebagai instrumen ideologi 
untuk menjustifikasi penaklukan dan penghapusan kedaulatan maritim tempatan. 

Kesan Perlanunan terhadap Ekonomi, Politik, dan Keselamatan Maritim 

Kesan Ekonomi 

Perlanunan yang dilakukan oleh Iranun dan Balangingi pada abad ke-18 dan ke-19 
memberi kesan yang signifikan terhadap landskap ekonomi, politik, dan keselamatan 
maritim di Asia Tenggara. Kegiatan ini bukan sekadar dianggap sebagai gangguan oleh 
kuasa kolonial, tetapi juga mencabar dominasi kuasa-kuasa imperialis serta mencorak 
semula hubungan kuasa antara pelaku maritim serantau. 

Dari sudut ekonomi, aktiviti perlanunan oleh masyarakat Iranun dan Balangingi 
dilihat oleh kuasa kolonial sebagai ancaman langsung terhadap perdagangan bebas 
dan konsesi yang dimonopoli oleh syarikat-syarikat seperti Syarikat Hindia Timur British 
(EIC) dan Syarikat Hindia Timur Belanda (VOC). Serangan terhadap kapal dagang, 
pelabuhan, dan kampung pesisir meningkatkan kos pengangkutan dan insurans 
maritim, memaksa pedagang Eropah mengubah laluan perdagangan bagi mengelak 
kawasan serangan (Tarling, 1965). Misalnya, laporan pelayar Eropah abad ke-18 
mencatat bahawa konvoi dagang dari Batavia ke Manila kerap tertunda atau berpindah 
laluan akibat aktiviti serangan Iranun di Selat Makassar dan pesisir barat Borneo 
(Warren, 1981). Aktiviti ini turut menjejaskan aliran barangan utama seperti rempah, 
beras, garam, dan tekstil dari pusat pengeluaran di Kepulauan Melayu dan Filipina ke 
pasaran antarabangsa, sekali gus mengurangkan keuntungan kapitalis Eropah. 

Selain itu, penglibatan Iranun dan Balangingi dalam perdagangan hamba dan 
rampasan maritim membuktikan bahawa mereka bukan sekadar penjenayah laut tanpa 



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban 
Maritim 

110 
 

sistem, tetapi sebahagian daripada rangkaian ekonomi maritim yang tersusun. Sebagai 
contoh, pelayaran tahunan mereka pada bulan Mac dan Oktober secara sistematik 
dirancang mengikut musim monsun, laluan arus, dan pelabuhan strategik untuk 
memastikan keberkesanan ekspedisi (Forest, 1779; Warren, 1981). Ini menegaskan 
bahawa aktiviti perlanunan mempunyai fungsi strategik, institusi, dan ekonomi, 
berbeza daripada tafsiran Barat yang melihatnya sebagai anarki laut. Dengan cara ini, 
masyarakat Iranun dan Balangingi berjaya memanfaatkan sumber maritim untuk 
kelangsungan politik, ekonomi, dan ketenteraan, serta mengekalkan autonomi dalam 
menghadapi tekanan kuasa kolonial Eropah (Warren, 1981; Tarling, 1965). 

Kesan Politik 

Dari perspektif politik, kegiatan perlanunan oleh masyarakat Iranun dan Balangingi 
merupakan instrumen strategik yang digunakan untuk menegaskan kekuasaan, 
memperluas jaringan pengaruh, dan mempertahankan autonomi daripada campur 
tangan kuasa asing. Aktiviti ini bukan sekadar serangan rawak ke atas kapal atau 
kampung pesisir, tetapi berfungsi sebagai alat politik maritim yang membolehkan 
kumpulan ini mengawal laluan penting, memaksa pihak lawan tunduk kepada 
pengaruh mereka, dan mengekalkan dominasi dalam rantau (Forest, 1776). Sebagai 
contoh, armada Iranun dan Balangingi bertindak seperti angkatan tentera laut bebas, 
memantau laluan strategik termasuk Selat Makassar, Laut Jawa, serta pesisir barat 
Borneo, khususnya di kawasan Marudu, Tungku, dan Teluk Darvel, untuk mengawal 
laluan perdagangan dan memastikan kepentingan Kesultanan Sulu dan Brunei 
terpelihara (Warren, 1981). 

Kekuatan politik masyarakat ini terbukti apabila kuasa-kuasa kolonial terpaksa 
melancarkan kempen ketenteraan berskala besar untuk menundukkan mereka. Antara 
tahun 1848 hingga 1851, Sepanyol melaksanakan siri serangan terhadap pangkalan 
Balangingi di Kepulauan Samal dan Banguingui, termasuk pemusnahan kubu-kubu 
strategik mereka .Namun, kejayaan tersebut hanya bersifat sementara kerana mobiliti 
tinggi dan kepakaran maritim Balangingi membolehkan mereka membina semula 
pangkalan baharu serta menyusun semula strategi dengan cepat. Laporan misi 
pengintipan Sepanyol mencatatkan bahawa Balangingi mampu memindahkan kapal 
dan hamba rampasan dari satu pulau ke pulau lain dalam masa singkat, mengekalkan 
kapasiti operasional walaupun di bawah tekanan ketenteraan asing. 

Di Borneo Utara, kesan strategi ini jelas kelihatan di kawasan pesisir seperti 
Marudu, Tungku, dan Teluk Darvel, di mana masyarakat Iranun dan Balangingi 
menubuhkan penempatan semi-autonomi yang berfungsi sebagai pusat pengawasan 
maritim, lokasi pengubatan, dan pelabuhan persinggahan bagi ekspedisi mereka. 
Misalnya, Sungai Tungku menjadi laluan utama perahu dan armada kecil yang 
memudahkan pergerakan antara Teluk Darvel dan pedalaman, sementara Marudu 
berfungsi sebagai titik pengumpulan logistik dan perhubungan politik antara datu 
tempatan dan pemimpin Kesultanan Sulu (Warren, 1981; Appell, 1969). Keupayaan 
untuk mengekalkan pangkalan strategik di lokasi-lokasi ini menunjukkan bahawa 
perlanunan bukan sekadar aktiviti jenayah, tetapi manifestasi kuasa politik yang 
tersusun, yang membolehkan mereka mengekalkan pengaruh terhadap kedaulatan 
maritim tempatan walaupun berhadapan dengan kuasa kolonial. 

Tambahan pula, perlanunan berperanan sebagai alat diplomasi dan penentu 
keseimbangan kuasa di rantau ini. Melalui jaringan kekeluargaan dan perkahwinan 



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban 
Maritim 

111 
 

antara datu Iranun, Balangingi serta pemimpin Kesultanan Sulu dan Brunei, kumpulan 
ini memperoleh legitimasi politik dan perlindungan diplomatik, sekaligus memastikan 
akses berterusan kepada pelabuhan, bekalan logistik, dan laluan perdagangan utama 
(Majul, 1973; Warren, 1981; Tarling, 2001). Dengan demikian, kegiatan perlanunan 
bukan sahaja mengekalkan kedaulatan maritim, tetapi juga menangguhkan proses 
pemusatan kuasa kolonial, menunjukkan bahawa aktiviti yang dilabel sebagai “lanun” 
oleh Barat sebenarnya adalah manifestasi kuasa politik tempatan yang terancang dan 
berfungsi dalam sistem ekonomi serta sosial yang sah. 

Kesan Keselamatan Maritim 

Kesan jangka panjang kegiatan perlanunan oleh masyarakat Iranun dan Balangingi 
adalah peningkatan usaha militarisasi perairan serantau oleh kuasa kolonial Eropah. 
Kawasan seperti Laut Sulu, Laut Sulawesi, dan Teluk Darvel menjadi lokasi operasi 
ketenteraan yang berterusan, mencerminkan pergeseran daripada strategi 
perdagangan semata-mata kepada strategi ketenteraan yang sistematik oleh Sepanyol 
dan British. Kawasan yang sebelum ini dikawal secara efektif oleh komuniti tempatan 
kini dilabel sebagai “zon tidak selamat” dan memerlukan campur tangan serta 
pengawasan daripada kuasa luar. 

Sebagai langkah balas terhadap ancaman ini, kuasa kolonial menubuhkan balai 
pengawal, menempatkan kapal perang, dan memeterai perjanjian keselamatan 
maritim untuk mengukuhkan kawalan mereka ke atas laluan perdagangan dan 
pelabuhan strategik (Tarling, 1965). Contohnya, British North Borneo Chartered 
Company (BNBCC) mendirikan pos pengawasan di Tungku dan Teluk Darvel, manakala 
Sepanyol memperkukuhkan kehadiran ketenteraan di pulau-pulau berhampiran Laut 
Sulu bagi mengekang aktiviti Balangingi (Warren, 1981). Strategi ini bukan sahaja 
bertujuan “memerangi lanun”, tetapi juga berfungsi sebagai mekanisme pengawalan 
geopolitik untuk menundukkan autonomi maritim tempatan dan memastikan 
keselamatan laluan perdagangan Eropah yang kritikal. 

Secara tidak langsung, langkah-langkah ini meminggirkan struktur keselamatan 
tradisional masyarakat tempatan, seperti sistem pampasan antara kampung, 
kerjasama antara datu, dan undang-undang adat laut. Mekanisme autonomi ini yang 
sebelum ini berkesan dalam mengawal konflik dan mengekalkan kestabilan kini 
digantikan oleh sistem keselamatan berpusat yang dikawal kuasa kolonial. Oleh itu, 
perlanunan berperanan sebagai pemangkin transformasi keselamatan maritim, 
daripada model autonomi tempatan yang berasaskan hierarki adat dan kawalan 
komuniti kepada model imperialis yang berpusat dan berorientasikan kepentingan 
perdagangan dan politik kuasa Eropah (Tarling, 1965; Warren, 1981). 

Dengan kata lain, tindakan Iranun dan Balangingi bukan sahaja mempengaruhi 
ekonomi dan politik serantau, tetapi juga mencetuskan restrukturisasi sistem 
keselamatan maritim secara menyeluruh, di mana kuasa kolonial mengambil alih fungsi 
yang sebelum ini diurus oleh masyarakat maritim tempatan. Ini menunjukkan bahawa 
persepsi “lanun” oleh Eropah bukan sahaja sebagai ancaman jenayah, tetapi juga 
sebagai justifikasi ideologi untuk memperluas pengaruh ketenteraan dan politik mereka 
di rantau Nusantara.  

 



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban 
Maritim 

112 
 

Perdebatan Istilah: Lanun atau Pejuang Maritim 

Dalam sejarah maritim Asia Tenggara, istilah ‘lanun’ telah lama digunakan untuk 
menggambarkan kelompok seperti Iranun dan Balangingi. Namun, istilah ini 
merupakan produk naratif kolonial yang memposisikan semua bentuk keganasan laut 
di luar kawalan imperium sebagai jenayah mutlak, tanpa mengambil kira konteks 
politik, ekonomi, dan sosial tempatan. Penggunaan label ‘lanun’ dalam dokumen rasmi 
Sepanyol, British, dan Belanda membawa konotasi moral yang berat sebelah, 
menyamakan masyarakat maritim ini dengan penjenayah tidak bernegara, sekaligus 
membenarkan campur tangan ketenteraan dan pemaksaan sistem asing. Dalam erti 
kata lain, istilah ini bukan semata-mata deskriptif tetapi merupakan alat ideologi yang 
mengukuhkan kedudukan kuasa Barat dan menggambarkan mereka sebagai satu-
satunya agen yang mampu membawa keamanan dan undang-undang ke perairan 
yang “tidak beraturan.” Dari perspektif ini, istilah ‘lanun’ perlu dikaji semula dalam 
wacana akademik pascakolonial, dan diganti dengan istilah yang lebih kontekstual 
seperti sea raiders atau maritime warriors, yang menekankan fungsi politik dan 
ekonomi kumpulan ini. 

James Francis Warren (1981) menegaskan bahawa Iranun dan Balangingi 
bukan lanun dalam erti kata Barat, tetapi pelaku ekonomi dan politik yang beroperasi 
dalam jaringan perdagangan hamba, aktiviti perompakan sistematik, dan sebagai ejen 
Kesultanan Sulu. Mereka memiliki struktur tentera upahan yang tersusun, kemahiran 
navigasi maju, dan menjalankan operasi berdasarkan mandat politik atau persekutuan 
dengan kuasa serantau. Aktiviti mereka lebih wajar difahami sebagai raiding economy, 
di mana serangan laut dijalankan secara teratur untuk memenuhi tuntutan kuasa 
politik dan ekonomi serantau, bukannya rompakan rambang. Ini menimbulkan 
kesedaran bahawa naratif kolonial yang melabelkan mereka sebagai ‘lanun’ sengaja 
mengabaikan rasional politik, sosial, dan ekonomi tempatan demi memartabatkan 
tindakan penjajah. Anthony Reid (1988) menambah bahawa aktiviti perompakan laut 
adalah sebahagian daripada sistem sosial dan ekonomi yang sah dalam konteks 
tempatan. Sebelum penjajahan, garis sempadan perairan, undang-undang pelayaran 
antarabangsa, dan konsep kedaulatan negara moden belum wujud; oleh itu, Iranun 
dan Balangingi menjalankan perdagangan paksa dan serangan terhadap kapal asing 
sebagai strategi pengumpulan sumber, pengukuhan kuasa politik, dan cara 
mempertahankan kedaulatan maritim. Dalam konteks ini, kegiatan mereka bukan 
hanya bersifat ekonomi, tetapi juga instrumen pertahanan strategik dan pengukuhan 
struktur sosial tempatan, sesuatu yang sering diabaikan oleh naratif Barat. 

Dimensi pertahanan dan ideologi juga menjadi faktor penting. Dalam konflik 
antara Sepanyol dan Kesultanan Sulu pada abad ke-19, Balangingi bertindak sebagai 
barisan hadapan mempertahankan wilayah kesultanan daripada imperialis. Catatan 
misionaris Sepanyol menyatakan bahawa mereka melakukan ‘jihad laut’ untuk 
melindungi agama dan tanah air daripada pencerobohan Kristian, walaupun naratif 
kolonial menyamakan ini sebagai jenayah. Patricio Abinales menegaskan bahawa 
kelompok seperti Iranun dan Tausug melihat diri mereka sebagai mujahidin laut, bukan 
lanun, yang membela masyarakat Islam daripada dominasi kuasa asing. Perspektif ini 
menekankan bahawa label ‘lanun’ mengabaikan dimensi keagamaan dan patriotisme 
tempatan yang menjadi motivasi sebenar di sebalik serangan laut. 

Kritikan lanjut terhadap penggunaan istilah ‘pirate’ dikemukakan oleh Nicholas 
Tarling dan R. D. Hill, yang berpendapat bahawa istilah ini berfungsi untuk 



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban 
Maritim 

113 
 

membenarkan ekspedisi ketenteraan Barat. Hill menyatakan bahawa label lanun sering 
diberikan kepada sesiapa yang mengganggu perdagangan kolonial, walaupun mereka 
bertindak mempertahankan hak pelayaran tradisional atau menjalankan bentuk 
perdagangan sah dalam konteks tempatan. Oleh itu, penilaian terhadap komuniti 
maritim seperti Iranun dan Balangingi memerlukan pendekatan hermeneutik kritikal, 
yang menilai dokumen kolonial dengan kesedaran terhadap kepentingan kuasa dan 
memahami sistem nilai, politik, dan ekonomi yang membentuk tindakan mereka. 

Kesimpulannya, istilah ‘lanun’ tidak memadai untuk menerangkan kerumitan 
peranan komuniti maritim Asia Tenggara. Istilah seperti sea raiders atau maritime 
warriors lebih sesuai kerana ia mengiktiraf kedudukan mereka sebagai aktor aktif 
dalam jaringan politik, ekonomi, dan pertahanan serantau. Penulisan sejarah 
pascakolonial dan kontekstual tidak sekadar membetulkan persepsi sejarah, tetapi juga 
mengembalikan agensi kepada masyarakat yang selama ini terpinggir dalam naratif 
kolonial simplistik dan berat sebelah. Dengan kata lain, memahami Iranun dan 
Balangingi sebagai pejuang maritim membolehkan pembentukan pemikiran sejarah 
yang lebih kritis, menekankan kuasa tempatan dan kepelbagaian strategi maritim 
Nusantara sebelum campur tangan Barat. 

Kesimpulan 

Kesimpulannya, perdebatan mengenai istilah ‘lanun’ dalam konteks masyarakat Iranun 
dan Balangingi membuka ruang penting untuk menilai semula wacana sejarah maritim 
yang selama ini dibentuk oleh naratif kolonial. Pelabelan ‘lanun’ yang digunakan oleh 
Sepanyol, British, dan Belanda bukan sekadar deskriptif, tetapi berfungsi sebagai 
instrumen ideologi untuk mengabsahkan dominasi geopolitik mereka, sambil 
mengabaikan kompleksiti struktur sosial, politik, dan ekonomi masyarakat tempatan. 
Seperti yang dihujahkan oleh Warren (1981), kegiatan perlanunan yang dikaitkan 
dengan Iranun dan Balangingi berakar dalam sistem ekonomi dan politik kesultanan 
yang sah, di mana aktiviti serangan laut dan perdagangan hamba menjadi sebahagian 
daripada strategi mempertahankan kuasa maritim serta autonomi politik. Justeru, 
naratif yang menggambarkan mereka sebagai ‘penjahat laut’ perlu ditolak atau 
sekurang-kurangnya ditafsir semula melalui lensa yang lebih kontekstual dan adil. 

Dengan mengaplikasikan pendekatan sejarah pasca-kolonial dan hermeneutik 
kritis, istilah seperti sea raiders atau maritime warriors lebih tepat untuk 
menggambarkan kedudukan Iranun dan Balangingi dalam lanskap kuasa serantau. Isu 
ini bukan sekadar persoalan semantik, tetapi mencerminkan keperluan menegakkan 
keadilan epistemologi dalam kajian sejarah—iaitu memahami peranan aktor maritim 
mengikut sistem nilai, logik ekonomi, dan politik tempatan, bukannya berdasarkan 
definisi Barat yang bersifat universalis dan hegemonik. Pendekatan ini juga 
menegaskan bahawa sejarah tidak wajar dimonopoli oleh naratif kuasa yang paling 
dominan, sebaliknya mesti merangkumi pelbagai sudut pandang yang mencerminkan 
kerencaman pengalaman, strategi, dan identiti masyarakat maritim Nusantara, 
seterusnya membolehkan pembacaan yang lebih kritis, inklusif, dan beretika terhadap 
sejarah maritim serantau. 

 

 



Iranun dan Balangingi: Antara Perlanunan dan Perompakan Laut dalam Konteks Peradaban 
Maritim 

114 
 

Rujukan 

Bernáldez, E. (1857). Reseña histórica de la guerra al sur de Filipinas sostenida por 
las armas españolas contra los piratas de aquel archipiélago: desde la conquista 
hasta nuestros días. Madrid: Imprenta del Memorial de Ingenieros. 

Forrest, J. (1779). A voyage to New Guinea and the Moluccas. London: G. Scott. 

García de Arboleya, J. (1851). Historia del Archipiélago y Sultanía de Joló, y noticia 
de la expedición española que á las órdenes del marqués de la Solana acaba de 
destruir a los piratas joloanos. Habana: Tera de M. Soler y Gelada. 

Lapian, A. (2009). Orang laut, bajak laut, raja laut: Sejarah kawasan, Laut Sulawesi 
abad XIX. Jakarta: Komunitas Bamboo. 

Majul, C. A. (1973). Muslims in the Philippines. Quezon City: University of the 
Philippines Press. 

Reid, A. (1988). Southeast Asia in the age of commerce, 1450–1680: Volume two: 
Expansion and crisis. New Haven: Yale University Press. 

Rosnah Ismail. (2004). Hubungan kesulitan ekonomi dengan kefungsian keluarga, 
hubungan perkahwinan dan tingkah laku keibubapaan etnik Rungus, Iranun dan 
Melayu. Universiti Malaysia Sabah: Syarikat Bumi Yakin. 

Scott, J. F. (1980). Boat building and seamanship in classic Philippine society 
(Anthropological Papers No. 9). Manila: National Museum. 

Tarling, N. (1963). Piracy and politics in the Malay world: A study of British 
imperialism in nineteenth century South-East Asia. Melbourne: F. W. Cheshire. 

Tarling, N. (2001). Imperialism in Southeast Asia: “A fleeting, passing phase”. 
London: Routledge. 

Warren, J. F. (1981). The Sulu Zone: The dynamics of external trade, slavery and 
ethnicity in the transformation of a Southeast Asian maritime state. Singapore: 
Singapore University Press. 

Warren, J. F. (2002). Iranun and Balangingi: Globalization, maritime raiding and the 
birth of ethnicity. Singapore: NUS Press. 

Warren, J. F. (2007). The global economy and the Sulu Zone: Connections, 
commodities, and culture. Quezon City: Ateneo de Manila University Press. 

Warren, J. F. (2011). The Balangingi Samal: Pirate wars, dislocation and diasporic 
identities. Australian Association for Maritime History, 33(2). 

 


