Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

PEMULIHARAAN PENGETAHUAN TRADISIONAL:
KETERANCAMAN LAGU TRADISIONAL DALAM
KOMUNITI ORANG ASLI KENSIU

Nor Adilah Muhamad Nizam', Haris Abdul Wahab?, Roshidah Hassan® & Siti Nur
Edlyn Nadia Zuraiju*

!Jabatan Pentadbiran dan Keadilan Sosial, Fakulti Sastera dan Sains Sosial,
Universiti Malaya, Kuala Lumpur

23%4Jabatan Bahasa Asia dan Eropah, Fakulti Bahasa & Linguistik, Universiti
Malaya, Kuala Lumpur

Corresponding: Nor Adilah Muhamad Nizam (adilah233@gmail.com)

ABSTRAK

Pengetahuan tradisional merupakan asas penting dalam komuniti Orang Asli
yang diwarisi secara turun-temurun. la berfungsi sebagai medium interaksi
dengan persekitaran serta hubungan dengan nenek moyang dalam
mempraktikkan kehidupan seharian. Pengetahuan ini meliputi bahasa, lagu,
cerita tradisional, upacara dan ritual yang mencerminkan sesebuah komuniti.
Namun, arus pembangunan dan pemodenan telah menimbulkan perubahan
yang memberi kesan terhadap kesinambungan pengetahuan tradisional.
Kajian ini meneliti pemuliharaan lagu tradisional Orang Asli Kensiu di Baling,
Kedah yang semakin diancam kepupusan. Kehilangan lagu tradisional bukan
sahaja menjejaskan warisan budaya, malah memberi implikasi terhadap jati
diri komuniti. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dan temu bual
separa berstruktur bersama 15 orang peserta lelaki dan perempuan yang
berusia 18 hingga 69 tahun. Reka bentuk fenomenologi diaplikasikan bagi
memahami fenomena keterancaman kehilangan lagu tradisi dalam komuniti
Kensiu serta perubahan yang berlaku terhadap kesinambungan warisan
tersebut. Dapatan kajian menunjukkan pengetahuan terhadap lagu tradisional
mereka semakin berkurangan. Antara faktor yang menyumbang kepada
ancaman kepupusan ialah pengaruh teknologi moden, perkahwinan campur
dan penyusutan peranan tukang dalam menyampaikan lagu tradisional. Bagi
menangani isu ini, langkah pemuliharaan seperti pendokumentasian,
peningkatan kesedaran dalam kalangan komuniti Kensiu serta memperluas
hebahan melalui platform media sosial adalah penting. Usaha-usaha tersebut
diharap dapat memastikan kelangsungan pengetahuan tradisional, khususnya

131


mailto:adilah233@gmail.com

Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

lagu tradisi, agar terus diwarisi oleh generasi muda dan dikekalkan sebagai
sebahagian daripada identiti budaya komuniti Kensiu.

Kata kunci: Lagu Tradisi, Komuniti Orang Asli Kensiu, Pemuliharaan,
Pengetahuan Tradisional, Keterancaman Warisan

ABSTRACT

Traditional knowledge is a vital foundation in Indigenous communities,

inherited from generation to generation. It functions as a medium of
interaction with the environment and as a connection with ancestors in daily
practices. This knowledge encompasses language, songs, oral traditions,

ceremonies, and rituals that reflect the identity of a community. However, the
forces of development and modernization have brought changes that affect the
continuity of traditional knowledge. This study examines the preservation of
Kensiu traditional songs in Baling, Kedah, which are increasingly threatened
with extinction. The loss of traditional songs not only undermines cultural
heritage but also has implications for community identity. This study employs
a qualitative approach through semi-structured interviews with 15 male and
female participants aged between 18 and 69. A phenomenological design was
applied to understand the phenomenon of the threatened loss of traditional
songs in the Kensiu community and the changes affecting the continuity of this
heritage. The findings indicate that knowledge of traditional songs is
diminishing. Contributing factors include the influence of modern technology,

intermarriage, and the declining role of traditional custodians in transmitting
songs. To address this issue, preservation measures such as documentation,

raising awareness within the Kensiu community, and expanding dissemination
through social media platforms are crucial. These efforts are expected to
ensure the continuity of traditional knowledge, particularly traditional songs,

so that they may be inherited by younger generations and sustained as part of
the cultural identity of the Kensiu community.

Keywords: Traditional songs, Indigenous Kensiu community, preservation,
traditional knowledge, endangered heritage

132



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

Pengenalan

Istilah Orang Asli di Malaysia merujuk kepada Orang Asal di Semenanjung
Malaysia. Berdasarkan Akta Orang Asli 1954 (akta 134) di bawah Aboriginal
Peoples Ordinance No.3, 1954 yang telah dipinda pada tahun 1974, seseorang
itu dianggap sebagai Orang Asli jika; i) Mana-mana yang bapanya ialah ahli
daripada kumpulan komuniti Orang Asli yang bercakap bahasa Orang Asli
dan lazimnya mengikut cara hidup Orang Asli dan adat kepercayaan Orang
Asli, dan termasuklah seorang keturunan melalui lelaki itu, 11) Mana-mana
orang daripada mana-mana kaum yang diambil sebagai anak angkat ketika
kanak-kanak atau masih kecil oleh Orang Asli dan yang telah dibesarkan
sebagai Orang Asli, lazimnya bercakap bahasa Orang Asli, mengikut cara
hidup Orang Asli dan adat kepercayaan Orang Asli, dan menjadi ahli daripada
suatu masyarakat Orang Asli, atau iii) Anak daripada mana-mana penyatuan
antara seorang perempuan Orang Asli dengan seorang lelaki daripada suatu
suku kaum lain, dengan syarat anak itu lazimnya bercakap bahasa Orang Asli
dan menganut kepercayaan Orang Asli dan masih lagi menjadi ahli daripada
suatu masyarakat Orang Asli.

Di Semenanjung Malaysia, terdapat tiga kumpulan utama komuniti
Orang Asli berdasarkan bahasa dan budaya mereka. Tiga kumpulan utama
Orang Asli ialah Negrito atau dikenali juga sebagai Semang, Senoi, dan
Melayu-Proto (Jabatan Kemajuan Orang Asli (JAKOA), 2022).

Jadual 1: Kelompok Orang Asli di Malaysia

SENOI MELAYU-PROTO NEGRITO
Semai Temuan Kensiu
Temiar Semelai Kintak
Jah Hut Jakun Jahai
Che’ Wong Kanaq Lanoh
Mah Meri Orang Kuala Bateq
Semoq Beri Orang Seletar Mendriq

Sumber: Diadaptasi daripada Portal Rasmi JAKOA (2022)

Pengetahuan tradisional mencakupi kemahiran, pemahaman, dan
falsafah yang dihasilkan oleh sesebuah komuniti melalui interaksi dengan
ekologi sekeliling. Pengetahuan ini menjadi asas budaya yang meliputi
bahasa, pengurusan sumber, sistem klarifikasi, interaksi sosial, ritual serta
amalan kerohanian (Nakashima et al., 2018). Oleh itu, pengetahuan tradisional
merupakan aspek penting yang menjadi sebahagian daripada amalan hidup

133



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

kebanyakan masyarakat, khususnya komuniti Orang Asli. SanNicolas-Rocca
dan Parrish (2013) menjelaskan bahawa pengetahuan tradisional juga dikenali
sebagai pengetahuan tempatan atau peribumi yang merangkumi bahasa,
warisan budaya seperti cerita dan lagu tradisional, tarian, upacara serta ritual
yang mencerminkan kepercayaan berkaitan kerohanian, kekeluargaan,
hubungan dengan tanah dan keadilan sosial.

Fenomena hakisan lagu tradisional bukan hanya dialami oleh komuniti
Kensiu. Kajian oleh Chan dan Saidon (2017) mendapati minat belia Orang
Asli Semai terhadap muzik sewang semakin menurun kerana pengaruh muzik
popular, walaupun muzik tersebut pernah menjadi medium penting dalam
ritual dan pendidikan budaya. Dapatan ini mengukuhkan hujah bahawa
modernisasi serta perubahan gaya hidup memberi kesan langsung terhadap
kelangsungan lagu tradisional Orang Asli. Fenomena hakisan budaya turut
jelas melalui perubahan ritual sewang komuniti Bah Lut di Kampar, Perak,
yang memperlihatkan bagaimana tekanan pembangunan telah mengubah
bentuk dan fungsi tradisi mereka (Norlida & Mohd Hassan, 2020). Dapatan
ini menguatkan hujah bahawa tekanan pembangunan dan teknologi moden
memberi impak negatif terhadap kelangsungan warisan tidak ketara Orang
Asli, termasuklah lagu tradisional.

Oleh itu, kajian ini memberi tumpuan kepada komuniti Kensiu di
Kampung Lubok Legong, Baling, Kedah, dengan meneliti bagaimana lagu
tradisional mereka berdepan cabaran pemuliharaan yang berpunca daripada
pelbagai faktor seperti pengaruh teknologi moden, perkahwinan campur,
kelemahan peranan tukang cerita, serta perubahan minat generasi muda. Fokus
ini bukan sahaja melengkapkan perbincangan tentang kehilangan warisan
tidak ketara dalam kalangan Orang Asli, tetapi juga menekankan kepentingan
strategi pemuliharaan yang lebih holistik untuk memastikan kesinambungan
budaya generasi akan datang.

Orang Asli Kensiu

Orang Asli Kensiu boleh ditemui di negeri Kedah iaitu di Kampung Lubuk
Legong, Baling. Mereka merupakan salah satu daripada kumpulan Negrito
dan satu-satunya komuniti Kensiu yang masih wujud di Semenanjung
Malaysia. Selain itu, Orang Asli Kensiu turut mempunyai pertalian rapat
dengan kelompok lain di sebelah Yala, 1aitu selatan Thailand (Grimes, 2000).

Menurut Simons dan Fennig (2017), Orang Asli Kensiu juga dikenali
dengan nama lain seperti Kenseu, Kensiw, Mendi, Monik, Moniq, Ngok Pa,
Orang Bukit dan Orang Liar. Menurut Adilah (2020), komuniti Kensiu di

134



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

Kedah kadang-kala menyebut diri mereka sebagai Maniq. Seperti yang
dibincangkan oleh Nagata (2005), terdapat beberapa pengkaji lain yang
menggunakan istilah Meniq, Mani, atau Maniq dalam kajian mereka.

Komuniti Kensiu dalam kajian ini telah melalui beberapa siri
perubahan sepanjang kehidupan mereka, termasuk amalan corak hidup
berpindah-randah sebelum menetap di penempatan tetap. Asmah Hj. Omar
(1964) menyatakan bahawa rumah mereka pada asalnya dibina menggunakan
buluh dengan bumbung daripada daun pokok sagu, sama seperti kebanyakan
rumabh tradisional Orang Asli. Pada tahun 1967, Jabatan Hal Ehwal Orang Asli
(JHEOA) membina penempatan berpola yang terdiri daripada dua deretan
rumah di Kampung Lubuk Legong. Bilangan rumah meningkat kepada 25 unit
pada tahun 1972 dan 14 tahun kemudian, sebanyak 44 buah rumah telah
dibina. Hampir kesemua rumah yang dibina oleh JHEOA menyerupai reka
bentuk rumah orang Melayu ketika itu. Alias Abd. Ghani dan Salasiah Che
Lah (2015) berpendapat bahawa usaha kerajaan untuk memodenkan komuniti
Kensiu telah membawa perubahan drastik terhadap corak hidup, nilai
tradisional dan bahasa mereka.

Tarikan dan pengaruh teknologi moden dalam kehidupan harian telah
mengakibatkan pengetahuan generasi muda terhadap tradisi semakin terhakis.
Mohd. Yuszaidy et al. (2021) menjelaskan bahawa penerimaan teknologi
moden seperti komputer, televisyen dan radio dalam kalangan komuniti Orang
Asli Jakun secara meluas memberi tekanan terhadap usaha mengekalkan
pengetahuan tradisional mereka. Pengaruh teknologi moden juga mendorong
peralihan kepada bentuk hiburan baharu, sekali gus mewujudkan persaingan
yang menjejaskan kelangsungan pengetahuan tradisional

Kajian Literatur

Kajian lepas mengenai komuniti Orang Asli Kensiu lebih banyak
menumpukan perhatian kepada aspek penggunaan dan kepentingan bahasa
Kensiu berbanding pemuliharaan lagu tradisional. Walaupun bahan rujukan
khusus mengenai lagu tradisional Orang Asli Kensiu masih terhad, terdapat
beberapa kajian terdahulu dan kajian kontemporari dari konteks peribumi lain
yang dapat dijadikan sebagai asas perbandingan dan sokongan konseptual
dalam penyelidikan ini.

Secara umum, lagu tradisional atau lagu rakyat difahami sebagai hasil
ciptaan kreatif yang mencerminkan pengalaman hidup, nilai, serta corak
budaya sesuatu komuniti (Forcucci, 1984). Muzik rakyat juga berkembang
dan diwariskan melalui proses transmisi lisan, di mana kesinambungannya

135



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

bergantung kepada interaksi antara generasi serta peranan individu tertentu
dalam komuniti seperti ketua adat atau tukang cerita (Pegg, 2001). Definisi ini
menegaskan bahawa lagu tradisional bukan sekadar bentuk hiburan, tetapi
merupakan medium penting dalam pemindahan pengetahuan dan
pembentukan identiti budaya.

Dalam konteks komuniti Orang Asli di Malaysia, Chan dan Saidon
(2017) mendapati bahawa muzik tradisional Orang Asli Semai, khususnya
sewang, semakin terpinggir dalam kalangan generasi muda akibat perubahan
sosioekonomi, pengaruh budaya popular, serta pertukaran agama. Fenomena
ini menunjukkan bahawa ketiadaan mekanisme pemeliharaan yang sesuai
boleh menyebabkan tradisi muzik semakin dilupakan. Dapatan ini selari
dengan kajian Putra et al. (2021) terhadap komuniti Dayak Bahau di
Kalimantan, Indonesia, yang menekankan kepentingan pendokumentasian
dan penglibatan generasi muda melalui teknologi digital sebagai strategi
pemuliharaan muzik tradisional. Kedua-dua kajian ini memperlihatkan
bahawa pemeliharaan lagu tradisional memerlukan pendekatan yang adaptif
selari dengan perubahan zaman.

Perbincangan tentang pemeliharaan lagu tradisional turut diperluaskan
melalui pendekatan konseptual yang melihat warisan budaya sebagai sesuatu
yang perlu terus dibangunkan. Wang (2014) mencadangkan konsep
“memelihara warisan dengan mengeksploitasinya,” iaitu melindungi dan
membangunkan warisan budaya agar kekal relevan serta tidak sekadar
menjadi bahan pameran. Pendekatan ini membuka lebih banyak ruang kepada
usaha memperkenal dan mempromosikan lagu tradisional dalam konteks
kontemporari tanpa menafikan nilai asalnya.

Kajian-kajian terkini turut mengukuhkan peranan lagu tradisional
sebagai platform pemeliharaan pengetahuan dan identiti budaya dalam
komuniti Orang Asli. Menurut Lebaka (2024), kajian terhadap komuniti
Bapedi di Afrika Selatan, menunjukkan bahawa muzik tradisional berfungsi
sebagai amalan sosial yang memindahkan pengetahuan, kemahiran, dan nilai
budaya secara kolektif. Proses pembelajaran muzik terjadi melalui sosialisasi
dan peniruan, di mana hasil ciptaan lagu merupakan milik komuniti secara
bersama, sekali gus menegaskan sifat kolektif dalam pemeliharaan budaya.

Selain itu, Warbrick et al. (2025) menekankan bahawa dalam komuniti
Maori, lagu, nyanyian dan lafaz berirama tradisional bukan sekadar berfungsi
sebagai hiburan atau persembahan budaya. Sebaliknya, elemen-elemen ini
berperanan sebagai medium pembinaan, penyimpanan dan penyampaian
pengetahuan tradisional. Melalui lagu dan komposisi tradisional, komuniti
Maori mengaitkan identiti mereka dengan tempat asal, alam sekitar dan

136



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

warisan nenek moyang, sekali gus menyokong pemeliharaan budaya yang
berakar dengan sistem pengetahuan tradisional masyarakat.

Selanjutnya, Segura dan Sekulova (2024) menjelaskan bahawa dalam
kalangan komuniti Mongol di Inner Mongolia, puisi dan lagu tradisional
digunakan sebagai medium untuk mempertahankan identiti dan memori
kolektif dalam konteks tekanan sosiopolitik serta proses asimilasi budaya.
Puisi dan lagu ini tidak berfungsi sebagai bentuk penentangan yang bersifat
pertikaian atau ganas, sebaliknya menjadi bentuk perlawanan budaya yang
bersifat senyap, di mana komuniti mengekalkan sejarah, identiti dan autonomi
budaya mereka.

Walaupun pelbagai kajian terdahulu telah membincangkan peranan
lagu tradisional dalam pemeliharaan budaya, identiti, dan pengetahuan
komuniti Orang Asli dalam pelbagai konteks, kajian spesifik yang meneliti
keterancaman dan pemuliharaan lagu tradisional dalam kalangan Orang Asli
Kensiu masih terhad. Oleh itu, kajian ini bertujuan untuk mengisi jurang
tersebut dengan meneliti bentuk, fungsi, cabaran, serta usaha pemuliharaan
tradisional Orang Asli Kensiu dalam menghadapi perubahan sosial dan arus
pemodenan.

Metodologi Kajian

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang sesuai dengan konteks
Orang Asli kerana ia membolehkan pengkaji memahami serta mendalami
pengetahuan tradisional Orang Asli Kensiu dengan lebih mendalam. Reka
bentuk kajian ini menggunakan pendekatan fenomenologi yang bertujuan
untuk melihat, menjelaskan dan memperincikan fenomena keterancaman
pengetahuan tradisional dalam konteks lagu tradisi. Kerja lapangan dijalankan
dari Ogos 2022 hingga Februari 2024 di Kampung Lubok Legong, Baling,
Kedah, iaitu satu-satunya penempatan Kensiu yang masih wujud di Malaysia.
Semua proses pengumpulan data, transkripsi dan analisis dijalankan oleh
pengkaji sendiri bagi memastikan konsistensi, etika, serta pemahaman
kontekstual yang lebih mendalam terhadap lagu tradisional komuniti Kensiu.

i) Peserta

Peserta dipilih melalui persampelan bertujuan, dengan memberi tumpuan
kepada individu yang mempunyai pengetahuan atau pengalaman berkaitan
lagu tradisional Kensiu. Seramai 15 orang peserta berumur 18 tahun ke atas
terlibat dalam kajian ini. Kriteria pemilihan termasuklah berketurunan Kensiu,
mempunyai kesihatan mental yang baik, serta berupaya menyampaikan lagu

137



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

tradisional yang diwarisi secara turun-temurun. Peserta terdiri daripada lelaki
dan wanita, termasuk pemimpin komuniti seperti Tok Batin dan individu-
individu lain, untuk memastikan kepelbagaian perspektif.

ii) Pengumpulan Data

Dua teknik utama digunakan dalam proses pengumpulan data. Pertama, temu
bual mendalam berbentuk separa berstruktur yang membolehkan peserta
berkongsi pengalaman dan pandangan secara terbuka. Semua temu bual
dijalankan dalam bahasa Melayu dan dirakam menggunakan audio bagi
menjamin ketepatan. Kedua, pemerhatian lapangan dilakukan dalam suasana
semula jadi tanpa intervensi langsung, bagi membolehkan pengkaji meneliti
gerak tubuh, interaksi peserta, serta amalan penyampaian lagu tradisi dalam
konteks persekitaran sebenar. Proses pengumpulan data dihentikan selepas
peserta ke-15 kerana pada tahap tersebut tiada tema baharu yang muncul dan
data telah mencapai tahap ketepuan.

iii) Analisis Data

Data dianalisis menggunakan kaedah analisis tematik yang melibatkan
beberapa peringkat seperti terjemahan transkrip dengan menggunakan
perisian Microsoft Word, penjanaan kod, pencarian tema, penentuan definisi
tema, dan menulis laporan (Braun & Clarke, 2006). Pengkaji menggunakan
perisian NVivo 14 untuk membantu proses pengkodan dan pengurusan data
secara sistematik. Sebagai contoh, kod seperti pengaruh teknologi,
perkahwinan campur, dan peranan tukang cerita dikenal pasti sebelum
digabungkan kepada tema yang lebih besar berkaitan faktor keterancaman
lagu tradisional.

Kesahan dan kebolehpercayaan data dipastikan melalui triangulasi
data, iaitu gabungan temu bual, pemerhatian, dan semakan peserta untuk
pengesahan. Pendekatan in1 memastikan interpretasi pengkaji selaras dengan
pengalaman sebenar komuniti serta mengurangkan bias peribadi.

iv) Etika Penyelidikan

Kajian ini mematuhi garis panduan etika penyelidikan. Persetujuan diperolehi
daripada semua peserta, dan kerahsiaan serta privasi dijaga sepanjang proses
kajian. Kelulusan etika diperoleh daripada Jawatankuasa Etika Penyelidikan
Universiti Malaya, Jabatan Kemajuan Orang Asli (JAKOA), serta pemimpin
komuniti iaitu Tok Batin dan jawatankuasa kampung. Kajian ini turut
berlandaskan prinsip Free, Prior, and Informed Consent (FPIC) bagi

138



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

menjamin hak dan autonomi komuniti Kensiu. Semua data yang diperoleh
kekal sebagai hak intelektual komuniti Kensiu, pengkaji dan Universiti
Malaya bertindak sebagai pemegang amanah untuk tujuan akademik semata-
mata.

Dapatan dan perbincangan

Seramai 15 orang peserta telah ditemu bual bagi berkongsi pengetahuan
tradisional yang dimiliki oleh komuniti Orang Asli Kensiu. Peserta terdiri
daripada 10 wanita dan lima orang lelaki, 14 orang berstatus berkahwin dan
seorang berstatus balu. Dari segi umur, dua peserta berusia 20 hingga 30 tahun,
enam peserta 31 hingga 40 tahun, tiga peserta 41 hingga 50 tahun, dua peserta
51 hingga 60 tahun dan dua peserta 61 hingga 70 tahun. Dari aspek
pendidikan, majoriti peserta hanya menamatkan persekolahan di peringkat
rendah, manakala empat orang bersekolah menengah dan hanya dua
daripadanya memperoleh Sijil Pelajaran Malaysia (SPM). Semua peserta
beragama Islam. Dari sudut ekonomi, lima peserta merupakan suri rumah atau
tidak bekerja, tiga bekerja sebagai operator kilang, manakala selebihnya
terlibat dalam pekerjaan tidak formal seperti menoreh getah, mencari hasil
hutan atau mengambil upah kerja sambilan.

Berdasarkan latar belakang demografi tersebut, pemahaman terhadap
lagu tradisional dapat dianalisis bagi menilai peranan serta tahap
kelestariannya dalam komuniti Kensiu. Lagu tradisional berfungsi sebagai
medium nasihat, kerjasama, pencarian sumber makanan, penyembuhan dan
hiburan. Namun dapatan menunjukkan sebahagian peserta tidak lagi
mengenali lagu tradisional, sekali gus menandakan keterancaman dan
kepupusan warisan muzik lisan yang menjadi identiti budaya Orang Asli
Kensiu.

a) Lagu Tradisional dalam Komuniti Kensiu

Kaedah penciptaan atau pengkategorian lagu rakyat adalah berbeza-beza,
namun kaedah penyampaian kepada generasi seterusnya tetap seragam, iaitu
melalui tradisi lisan (Forcucci, 1984). Kamaruddin (2024) turut menegaskan
bahawa lagu-lagu rakyat berasal daripada masyarakat setempat dan
diwariskan secara turun-temurun, menekankan kepentingan kesinambungan
warisan budaya melalui proses transmisi lisan. Kaedah penyampaian ini secara
tidak langsung memberi kesan terhadap bentuk lagu itu sendiri kerana ia
mudah diubah atau disesuaikan mengikut citarasa individu serta situasi
semasa.

139



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

Ketika lagu-lagu tersebut didendangkan, terdapat kemungkinan
berlaku salah dengar atau terlupa pada bahagian tertentu. Justeru, lagu rakyat
bukan sahaja berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga menjadi medium orang
dahulu menyampaikan pengalaman harian dan pengetahuan yang mereka
miliki.

Jadual 2: Profil Peserta Kajian

Kod peserta kajian Jantina Pekerjaan
P1 Perempuan Tidak bekerja
P2 Lelaki Tok Batin
P3 Lelaki Operator kilang
P4 Perempuan Operator kilang
P7 Lelaki Operator kilang
P9 Lelaki Kerja kampung
P11 Perempuan Tidak bekerja
P15 Perempuan Tidak bekerja

Sumber: Pengkaji

Berdasarkan hasil analisis data yang diperoleh, seramai lebih kurang
lapan orang peserta daripada 15 orang menyatakan bahawa mereka masih
mengetahui lagu tradisional Orang Asli Kensiu. Hal ini menjelaskan bahawa
lebih separuh daripada jumlah peserta kajian yang masih memiliki
pengetahuan terhadap bentuk atau tema lagu tradisional dalam komuniti
mereka. Selanjutnya, pengetahuan tentang lagu tradisional dapat dibahagikan
kepada beberapa kategori sub-tema seperti berikut:

Rajah 1: Sub-tema Lagu Tradisional Orang Asli Kensiu

Lagu bunga dan tumbuhan

Lagu haiwan

Lagu percintaan

Lagu ritual atau kepercayaan

Lagu dodoi anak

Sumber: Pengkaji

140



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

i) Lagu bunga dan tumbuhan

Lagu seperti Tak Pen dan Yak Lemu Melati mencerminkan hubungan spiritual
dan ekologi antara komuniti Kensiu dan alam sekitar. Ia dinyanyikan dalam
konteks sewang dan kehidupan harian, menunjukkan nilai penghargaan
terhadap flora sebagai sumber makanan dan ubatan. Hal ini turut dijelaskan
melalui petikan verbatim P1 dan P7 di bawah:

“...Tak Pen tu dia serupa kita nak pergi bukit...kita nak cari
ulam...cari ikan dan apa ka... kita cium la bau bunga tu...”

(P1/ Baling, Kedah)

“...ada lagu tradisional dalam Kensiu ni...lebih kepada lagu
sewang...yang pakcik ingat nama Yak Lemu Melati yang
berkaitan dengan bunga-bunga...tumbuh-tumbuhan atau buah-
buahan...”

(P7/ Baling, Kedah)

Lagu-lagu tradisional ini mengandungi makna yang mendalam
terhadap alam sekitar serta mencerminkan bagaimana perubahan sosial
mempengaruhi proses pemindahan nilai berkaitan kelestarian alam. Hal ini
sejajar dengan dapatan komuniti peribumi di Ghana, di mana lagu tradisional
digunakan sebagai medium pendidikan alam sekitar di sekolah rendah untuk
mengenalkan pokok-pokok asli dan nilai ekologi (Adom, 2024). Perbandingan
ini menegaskan bahawa lagu bunga atau tumbuhan Orang Asli Kensiu bukan
sahaja mencerminkan hubungan spiritual dengan flora, tetapi juga sebahagian
daripada corak global di mana muzik tradisional berfungsi sebagai platform
kelestarian pendidikan budaya dan ekologi.

ii) Lagu haiwan

Lagu Burung Kawau yang berkait dengan aktiviti memburu dan sumber
makanan kini hanya diingati oleh seorang peserta kajian. Namun usaha untuk
mendokumentasikan lagu tersebut mencerminkan kesedaran terhadap warisan
yang hampir pupus, serta keperluan kepada pendidikan budaya bagi
memulihara pengetahuan tradisional. Hal ini ditegaskan oleh P15 seperti
berikut:

“...ada...yang tajuk lagu yang tahu burung Kawau...tapi tak
ingat sangat la lagu tu macam mana...tapi kalau ada
kesempatan jaga...mungkin tulis balik simpan macam tu...”

141



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

(P15/ Baling, Kedah)

Situasi ini sejajar dengan dapatan kajian terhadap komuniti Tsimane’
di Amazon, Bolivia, di mana lagu tradisional digunakan untuk menyampaikan
pengetahuan tentang hidupan liar dan aktiviti memburu (Reyes-Garcia &
Fernandez-Llamazares, 2019). Lagu-lagu berkaitan haiwan dalam komuniti
Kensiu bukan sahaja menyimpan ingatan dan tradisi budaya tempatan, malah
menggambarkan corak global di mana masyarakat menggunakan lagu
tradisional sebagai medium untuk menyimpan dan menyampaikan
pengetahuan alam sekitar, hidupan liar, dan ekologi.

iii) Lagu percintaan

Lagu seperti Tak’ Kebah dan Yak Tanggoi mengandungi naratif cinta serta
nilai sosial yang mencerminkan hubungan antara lelaki dan wanita dalam
komuniti Kensiu. Lagu-lagu ini berfungsi sebagai panduan moral dan emosi
dalam konteks kehidupan tradisi. Hasil kajian menunjukkan bahawa lagu ini
masih dikenali melalui tajuknya, namun tidak lagi diamalkan dalam kehidupan
seharian. Situasi ini menandakan berlakunya perubahan norma sosial, sekali
gus menunjukkan keperluan untuk mengintegrasikan warisan tersebut dalam
pendidikan agar kekal relevan dan dapat diwarisi oleh generasi berikutnya.
Berikut dipaparkan petikan verbatim daripada peserta P4 dan P11:

“...ada lagu tradisional, pernah dengar...bunga Apen tu
berkisarkan bunga...Tak Kebah dan Yak Tanggoi tu berkenaan
percintaan...”

(P4/ Baling, Kedah)

“...tajuk macam Yak Tanggoi juga...”
(P11/ Baling, Kedah)

Dalam komuniti Semai, lagu tradisional sewang turut mengandungi
naratif sosial dan emosi yang mencerminkan hubungan dalam masyarakat
(Chan & Saidon, 2017). Perbandingan ini menegaskan bahawa lagu percintaan
dalam komuniti Kensiu berfungsi sebagai panduan moral dan emosi, seiring
dengan peranan tradisi muzik dalam kalangan masyarakat Orang Asli yang
lain.

iv) Lagu ritual dan kepercayaan

Sebanyak 40 peratus peserta kajian menyatakan bahawa lagu-lagu tradisional
Kensiu banyak dinyanyikan dalam konteks sewang, iaitu satu bentuk upacara
ritual dan penyembuhan yang penting dalam budaya tradisi mereka. P3

142



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

menyatakan bahawa lagu-lagu yang digunakan dalam sewang adalah seperti
Bunga Apen, Kiaran Talen, dan Anak Burung:

“...dalam Orang Asli Kensiu ada lagu tradisional. Dia punya
nama tu sewang, dia punya tajuk lagu dia Bunga Apen, Kiaran
Talen, lepastu Anak Burung. Tu antara tajuk yang saya boleh
ingat lagi...”

(P3/ Baling, Kedah)

Seperti yang dijelaskan di bahagian atas, kebanyakan lagu-lagu yang
dinyanyikan adalah semasa berlangsungnya sewang dan mempunyai pantang-
larang yang mesti dipatuhi oleh komuniti Kensiu. Seperti yang dinyatakan
oleh P3 sebelum ini, P7 juga menyebut bahawa lagu-lagu sewang
mengandungi unsur bunga, tumbuh-tumbuhan dan buah-buahan, seperti
dalam lagu Yak Lemu Melati. Menurut P7, hanya individu dewasa berumur
sekitar 20 hingga 30 tahun ke atas dibenarkan menyanyikan lagu-lagu ini.
Manakala, kanak-kanak dilarang terlibat dalam upacara sewang kerana
dikhuatiri boleh mengganggu perjalanan majlis yang memerlukan tumpuan
penuh untuk mencapai tujuan ritual tersebut. Beliau menambah, kebiasaannya
upacara sewang berlangsung selama satu hingga dua minggu dan dijalankan
secara berterusan selama 24 jam. Md Adam (2021) menjelaskan upacara
sewang merupakan satu kepercayaan atau sebuah adat yang bertujuan
menyeru roh serta semangat-semangat bagi musim-musim tertentu seperti
sewang tahunan, perubatan atau menyambut tetamu. Berikut merupakan
verbatim untuk menguatkan lagi dapatan tersebut:

“...ada lagu tradisional dalam Kensiu ni. Lebih kepada lagu
sewang...yang pakcik ingat nama Yak Lemu Melati yang
berkaitan dengan bunga-bunga, tumbuh-tumbuhan atau buah-
buahan...biasa yang nyanyi laki atau perempuan tapi umur 20
atau 30 tahun ke atas akan nyanyi...kanak-kanak tak boleh tak
mau mereka bising...takut ganggu majlis atau proses tu nanti
sebab perlu fokus untuk dapatkan hasil yang baik...biasa
sewang ni berlangsung selama seminggu ke dua minggu...depa
buat 24 jam...”

(P7/ Baling, Kedah)

Dalam pada itu, P9 menyatakan bahawa salah satu lagu sewang yang
beliau ketahui ialah Loi Bon atau Tai Bon iaitu lagu yang dinyanyikan sebagai
sebahagian daripada ritual menghantar roh orang yang telah meninggal dunia
ke alam akhirat. Walau bagaimanapun, beliau mengakui tidak pernah
menyanyikan lagu tersebut kerana masih berada dalam usia kanak-kanak

143



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

ketika upacara sewang masih aktif dijalankan. Menurutnya, lagu-lagu seperti
ini seharusnya diajarkan semula kepada generasi muda agar tidak pupus
ditelan zaman:

“...ada lagu sewang...tajuk Loi Bon atau Tai Bon...lagu ni dia
macam nak panggil orang mati.. kita nak bagi dia pergi
(menghantar orang mati) lagu tu untuk orang mati...bang tak
pernah nyanyi...yang biasa nyanyi orang tua tu lah..tapi dia
dan meninggal dah. Masa sewang tu kena ajar budak-budak
muda sekarang.”

(P9/ Baling, Kedah)

Berdasarkan dapatan dari P9 dan P11, jelas wujud cabaran dalam
proses pemindahan pengetahuan antara generasi. Ramai peserta hanya
mengenali tajuk lagu sahaja tetapi tidak lagi berupaya menyanyikannya.
Keadaan ini secara tidak langsung mencerminkan perubahan sosial dalam
komuniti Kensiu, apabila pengaruh luaran dan peralihan gaya hidup telah
menjejaskan kesinambungan tradisi lisan atau ritual.

Hal ini boleh dibandingkan dengan kajian terhadap komuniti
Kadazandusun Penampang di Sabah yang turut menekankan kepentingan
perlindungan ekspresi budaya tradisional melalui rejim undang-undang (Tay
et al., 2010). Dalam komuniti Kensiu, cabaran utama ialah kesinambungan
pewarisan lisan yang semakin terhakis akibat perubahan sosial. Namun,
komuniti Kadazandusun pula menekankan aspek perlindungan dasar bagi
memastikan ekspresi budaya tidak ketara mereka tidak terdedah kepada
eksploitasi atau kepupusan. Lebih luas lagi, Harrison (2020) menegaskan
bahawa muzik masyarakat peribumi di seluruh dunia berdepan cabaran
kelestarian akibat perubahan iklim, sekali gus menunjukkan bahawa isu
kelestarian muzik tradisional Kensiu bukan sahaja bersifat lokal, tetapi juga
berkait dengan faktor dasar dan ekologi global. Perbandingan ini menegaskan
bahawa cabaran Kensiu perlu dilihat dalam kerangka yang lebih menyeluruh,
merangkumi aspek pewarisan intergenerasi, perlindungan dasar, dan
kelestarian ekologi.

v) Lagu mendodoi anak

Lagu dodoi dalam komuniti Kensiu berfungsi untuk menidurkan anak kecil
dan kebiasannya dinyanyikan oleh orang tua. Namun, pada masa kini, lagu ini
hanya dikenang sebagai memori sahaja, menandakan berlakunya kepupusan
pengetahuan budaya. P2 menyatakan:

144



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

“...tajuk apa lagu ada satu tajuk arwah mak selalu menyanyi
bila waktu malam...nak suruh kita masuk tidur awal...lagu
usik-usik lah orang panggil...tapi apa lagu pun tok dah lama
tak menyanyi...sudah lupa...”

(P2/ Baling, Kedah)

Fenomena serupa turut dilaporkan dalam kajian lagu dodoian
masyarakat di Sumatera Utara, Indonesia, di mana tradisi dodoi bukan sahaja
berperanan menidurkan anak, tetapi juga menyimpan nilai ilmu tempatan yang
penting dalam pembentukan karakter (Harahap et al., 2020).

Secara keseluruhannya, lagu tradisional dalam komuniti Kensiu
berfungsi sebagai penghubung antara manusia, alam dunia, dan alam roh. Ia
juga mengekspresikan nilai budaya, kepercayaan, dan identiti sesuatu
komuniti. Dapatan kajian juga menunjukkan bahawa masih wujud individu
dalam komuniti ini yang mengetahui dan mengingati lagu-lagu tersebut.
Pengetahuan ini menandakan bahawa warisan ini masih tersimpan dalam
ingatan beberapa orang individu tertentu, terutamanya golongan warga emas
yang pernah terlibat secara langsung dalam upacara tradisi.

ii) Tidak Mengetahui Lagu Tradisional

Jadual 3: Profil Peserta Kajian

Kod peserta kajian Jantina Pekerjaan
P5 Perempuan Kerja kampung
P6 Perempuan Tidak bekerja
P8 Lelaki Kerja kampung
P10 Perempuan Tidak bekerja
P12 Perempuan Tidak bekerja
P13 Perempuan Kerja kampung
P14 Perempuan Operator kilang

Sumber: Pengkaji

Berdasarkan jadual 3, tujuh daripada 15 peserta kajian didapati tidak
mengetahui atau mempunyai pengetahuan yang terbatas mengenai lagu
tradisional dalam komuniti mereka. Keadaan ini mencerminkan wujudnya
jurang generasi dalam aspek pemahaman dan pewarisan pengetahuan
tradisional. Berikut dipaparkan petikan verbatim daripada peserta kajian:

145



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

“...tak ada lagu tradisional Kensiu...kita orang muda...jadi
kurang tahu lagu-lagu tradisional...lagi pun mak ayah pun tak
pernah cerita kat kita...”

(P5/ Baling, Kedah)

“...ikutkan di suku kaum Kensiu ni tak ada nyanyi...di Lanoh
pun tak ada nyanyi...cuma Temiar saja ada...”

(P8/ Baling, Kedah)

“...lagu tak ada...sewang ja ada...tajuk dia Medketok...tapi
akak tak pandai nyanyi...”

(P14/ Baling, Kedah)

“...ada...cuma kak tak taulah...macam sewang tu ada dulu bila
waktu malam...arwah mak dan arwah ayah akan tarik (nyanyi)
sewang...tapi kak sendiri tak pernah... dari segi anak-anak
muda...depa la tak ada minat ke arah tu...salah
satunya...televisyen semua tu...macam susah sikit la nak bagi

anak-anak tertarik dengan cerita-cerita
tradisional...penerimaan mereka pun dah tak sama macam
zaman kita...”

(P10/ Baling, Kedah)

Kajian ini mendapati bahawa lagu tradisional dalam komuniti Kensiu
kini hanya wujud dalam bentuk tajuk dan ingatan lisan, tanpa diamalkan
secara aktif atau didokumentasikan secara sistematik. Keadaan ini
menunjukkan bahawa tradisi muzik Kensiu berada pada tahap yang rapuh dan
bergantung sepenuhnya kepada ingatan individu, khususnya golongan warga
emas.

Dari segi kandungan, lagu-lagu berkaitan tumbuhan seperti Tak Pen
dan Yak Lemu Melati mencerminkan hubungan rapat komuniti Kensiu dengan
alam sekitar, khususnya dari aspek spiritual dan ekologi. Lagu berunsurkan
haiwan pula berkait langsung dengan aktiviti pemburuan dan sumber makanan
harian, manakala lagu percintaan menyampaikan nilai sosial dan emosi dalam
kehidupan bermasyarakat. Selain itu, lagu ritual memainkan peranan penting
dalam upacara penyembuhan tradisional, manakala lagu dodoi anak, walaupun
masih diingati, didapati hampir tidak difahami oleh kebanyakan peserta.
Situasi ini menandakan berlakunya gangguan dalam rantaian pemindahan
budaya antara generasi.

146



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

Berbeza dengan komuniti Orang Asli Semelai di Tasik Bera, Pahang,
muzik tradisional mereka telah didokumentasikan melalui pendekatan ekologi
yang mengintegrasikan bunyi alam ke dalam muzik menggunakan instrumen
seperti rebab, keranting dan gambang. Pendekatan ini bukan sahaja
mengekalkan identiti budaya, malah menzahirkan imaginasi kreatif terhadap
persekitaran semula jadi (Chan, 2005). Begitu juga dengan komuniti
Banyumas di Indonesia yang berjaya mengekalkan identiti budaya melalui
dokumentasi sistematik dan pengintegrasian lagu tradisional dalam seni
persembahan, sekali gus menjadikan muzik sebagai medium penting dalam
menghadapi cabaran globalisasi (Muftihah et al., 2024). Sebaliknya, komuniti
Kensiu masih bergantung sepenuhnya kepada ingatan lisan tanpa sokongan
teknologi atau dokumen formal. Keadaan ini meningkatkan risiko kehilangan
lagu tradisional mereka dalam jangka panjang dan menjejaskan
kesinambungan warisan budaya tidak ketara.

Secara keseluruhannya, perbandingan ini menunjukkan bahawa
komuniti Kensiu berada dalam kedudukan yang lebih terdedah kepada
kepupusan warisan budaya. Oleh itu, satu pendekatan yang strategik dan
menyeluruh  amat diperlukan, termasuk pendidikan intergenerasi,
dokumentasi digital yang sistematik dan penglibatan aktif komuniti, bagi
memulihkan dan mengekalkan nilai ekologi dan sosial yang terkandung dalam
lagu-lagu tradisional Kensiu.

Perbincangan

Berdasarkan dapatan kajian, beberapa faktor utama dikenal pasti sebagai
penyumbang kepada keterancaman lagu tradisional dalam komuniti Orang
Asli Kensiu. Faktor-faktor ini saling berkait rapat dengan perubahan sosial,
perkembangan teknologi serta peranan individu dalam proses pemindahan
pengetahuan budaya. Penjelasan berikut merumuskan cabaran-cabaran yang
dihadapi oleh komuniti Kensiu, seperti yang digambarkan secara visual dalam
Rajah 2.

147



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

Rajah 2: Faktor keterancaman lagu tradisional Orang Asli Kensiu

Pengaruh teknologi dan media sosial ’_J
A

Perkahwinan campur dan asimilasi I
=
NV

Kurangnya minat generasi muda

Sumber: Pengkaji

Setiap komuniti memiliki pengetahuan tradisional yang menjadi
lambang identiti sesebuah bangsa, diturunkan dari generasi ke generasi sejak
zaman nenek moyang. Namun, arus kemodenan telah menjejaskan minat
terhadap lagu tradisional dalam kalangan generasi muda. Hiburan moden yang
mudah diakses melalui telefon pintar dan media sosial seperti TikTok,
Instagram dan Facebook menjadikan mereka lebih cenderung kepada muzik
kontemporari berbanding tradisi lisan. Situasi ini menyebabkan fungsi hiburan
tradisional yang diwarisi turun-temurun semakin terpinggir dan berisiko
hilang daripada kehidupan Orang Asli Kensiu.

Selain itu, perkahwinan campur dalam komuniti Kensiu juga
merupakan salah satu faktor kepada keterancaman lagu tradisional. Apabila
berlakunya perkahwinan campur dalam komuniti Orang Asli, maka mereka
akan berasimilasi dengan sebuah budaya dan tradisi baharu. Perkara ini akan
menjadi semakin parah apabila wanita dari sesebuah komuniti Orang Asli
yang berkahwin campur kerana mereka akan mengikuti suami dan
meninggalkan kampung halaman. Menurut Mohd. Yuszaidy et al. (2021)
perkahwinan campur akan memberi satu kesan buruk terhadap budaya mereka
sendiri kerana mereka lebih cenderung untuk mengikuti budaya baharu dari
pasangannya itu. Tambahan lagi, generasi muda yang lahir daripada
perkahwinan campur lebih cenderung untuk tidak mengetahui pengetahuan
tradisional yang dibawa oleh nenek moyang mereka (Mohd. Yuszaidy et al.,
2021).

Peranan tukang cerita itu sendiri penting dalam mana-mana komuniti.
Tukang cerita bertanggungjawab dalam menyampaikan pengetahuan
tradisional kepada anak-anak muda supaya mereka meneruskan tradisi
tersebut. Tetapi, jika tukang cerita tidak memainkan peranannya maka
hilanglah sebuah khazanah yang berharga. Dalam situasi komuniti Orang Asli
Kensiu, ibu bapa memainkan peranan penting untuk meneruskan khazanah

148



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

tersebut dengan menyampaikannya kepada anak-anak mereka. Kini, situasi ini
boleh dilihat sedang terjadi dalam komuniti Kensiu apabila terdapat peserta
kajian yang tidak lagi mengetahui kewujudan lagu tradisional mereka.
Menurut salah seorang peserta kajian, lagu tradisional tidak pernah
disampaikan kepadanya dan sebab itu beliau menyatakan tidak mengenali lagu
tradisional dalam komuniti Kensiu.

Akhir sekali, peranan setiap individu dalam sesebuah komuniti adalah
sangat penting untuk memastikan tahap kelangsungan pengetahuan tradisional
untuk generasi masa hadapan. Walaupun proses mendalami lagu tradisional
adalah satu proses yang sukar, perkara tersebut haruslah dilakukan juga demi
memastikan aset tersebut sentiasa terpelihara dan hidup. Situasi ini boleh
dibandingkan dengan komuniti peribumi di Zimbabwe, di mana kelemahan
sistem perlindungan tradisional dan ketiadaan pengetahuan tentang hak harta
intelek telah menyebabkan muzik peribumi terdedah kepada eksploitasi oleh
pihak luar mahupun tempatan (Matiure & Maguraushe, 2025). Perbandingan
ini menegaskan bahawa selain faktor dalaman seperti perubahan sosial dan
perkahwinan campur, komuniti Kensiu juga berisiko sekiranya tiada
mekanisme perlindungan dasar yang jelas untuk melindungi warisan muzik
mereka.

Langkah Pemuliharaan Lagu Tradisional

Langkah pemuliharaan perlu dijalankan oleh mana-mana pihak yang berkaitan
supaya lagu tradisional Orang Asli Kensiu yang unik dapat dihargai. Liu et al.
(2010) memberi pendapat bahawa usaha-usaha memulihara ini boleh
dilakukan dalam pelbagai kaedah tidak kira melalui seorang individu
mahupun berkumpulan supaya pengetahuan tradisional dapat dikekalkan
kedudukannya. Justeru, antara langkah pemuliharaan yang boleh dilihat
adalah dari segi material budaya, kesedaran dan pendidikan.

Usaha pemuliharaan lagu tradisional komuniti Orang Asli memerlukan
satu usaha yang berterusan untuk memastikan kelangsungannya dalam
komuniti itu sendiri. Kajian Harun Narasid et al. (2025) menunjukkan bahawa
lagu tradisional masyarakat Orang Asli mempunyai nilai budaya dan
pendidikan yang signifikan, khususnya dalam memupuk kesedaran budaya
dalam kalangan generasi muda melalui penglibatan langsung komuniti.
Sehubungan itu, usaha pendokumentasian lagu-lagu tradisional melalui
kerjasama antara komuniti Orang Asli Kensiu dan pihak berkepentingan
dilihat sebagai satu langkah strategik untuk menyokong pemindahan ilmu
secara sistematik. Pendokumentasian ini boleh dilaksanakan dalam bentuk
pangkalan data digital yang direka secara minimal dan mesra pengguna agar

149



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

mudah dicapai oleh komuniti, terutamanya generasi muda, sekali gus
menyumbang kepada kesinambungan warisan lagu tradisional tersebut.

Seterusnya, usaha mewujudkan kesedaran di kalangan Orang Asli
Kensiu tentang kepentingan memelihara lagu tradisional perlu dipergiatkan.
Komuniti Orang Asli seharusnya diberikan pendedahan terhadap kepentingan
menjaga warisan budaya nenek moyang yang sering diabaikan (Azizalfarizy,
2012; Mohd Sam & Seow, 2013). Usaha mewujudkan kesedaran ini penting
supaya lagu tradisional dapat dilindungi dan dipelihara. Langkah mewujudkan
kesedaran tidak boleh melibatkan hanya seorang individu sahaja, tetapi harus
dilaksanakan secara berkumpulan supaya komuniti Kensiu sedar akan
kepentingan menjaga ilmu warisan yang terancam ini. Pendedahan boleh
dijalankan dalam bentuk karnival pameran yang diadakan secara tahunan
dengan pengisian pengetahuan tradisional. Acara sebegini berpotensi menarik
golongan muda untuk terus mendekati dan mempelajari ilmu warisan mereka,
terutamanya dalam konteks lagu tradisi.

Pemuliharaan lagu tradisional juga perlu mengetengahkan usaha dari
aspek hebahan di platform media di mana platform ini menjadi trend golongan
muda berhibur. Usaha ini harus melibatkan kerjasama beberapa pihak seperti
orang berpengetahuan dalam media sosial, golongan muda dan tukang cerita.
Penghasilan kandungan cerita yang menarik serta kreatif akan mendekatkan
dan menarik perhatian golongan muda untuk mempelajari pengetahuan
tradisional yang ada dalam komuniti mereka. Penglibatan media sosial dapat
memberikan impak positif dalam menghebahkan lagu tradisional, capaiannya
bukan sahaja dapat menarik minat generasi muda Orang Asli Kensiu, malahan
masyarakat luar juga boleh melihat dan mempelajari warisan seni yang ada
dalam komuniti Orang Asli di Malaysia.

Kesimpulan

Kajian ini menegaskan bahawa lagu tradisional Orang Asli Kensiu berdepan
cabaran besar akibat pengaruh teknologi moden, perubahan gaya hidup,
perkahwinan campur, serta kelemahan mekanisme pemindahan pengetahuan
antara generasi. Dapatan kajian menunjukkan bahawa tradisi lisan bukan
sahaja berfungsi sebagai medium hiburan, malah sebagai wadah pendidikan
budaya, identiti komuniti, dan simbol keunikan Orang Asli. Sekiranya tradisi
ini tidak dipelihara, maka hilanglah sebahagian daripada identiti budaya yang
menjadi asas kepada kesinambungan komuniti Kensiu.

150



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

Implikasi kajian ini menuntut perhatian serius daripada pelbagai pihak,
termasuk institusi pendidikan, agensi kerajaan, dan komuniti itu sendiri. Dari
sudut pembangunan komuniti, usaha pemuliharaan perlu diintegrasikan ke
dalam program pembangunan komuniti Orang Asli bagi memastikan mereka
tidak terpinggir oleh arus kemodenan. Dari sudut pendidikan, tradisi lisan
boleh dijadikan sebagai bahan pengajaran dan aktiviti kokurikulum di sekolah,
sekali gus mendekatkan generasi muda dengan warisan budaya mereka. Dari
sudut pemuliharaan, strategi  holisttk perlu dirangka melalui
pendokumentasian digital lagu-lagu tradisional, penganjuran program
kesedaran seperti karnival tahunan, serta penggunaan media sosial sebagai
platform hebahan untuk menarik minat generasi muda dan masyarakat luar.

Selain itu, kajian ini berpotensi membuka ruang kepada penyelidikan
masa hadapan yang lebih luas. Antaranya termasuk usaha pendigitalan arkib
lagu tradisional Kensiu melalui pembangunan pangkalan data yang mudah
diakses oleh komuniti, kajian terhadap mekanisme pemindahan pengetahuan
antara generasi, serta penerokaan kaedah kreatif untuk menghidupkan semula
tradisi lisan dalam konteks moden. Penyelidikan lanjutan juga boleh memberi
tumpuan kepada perbandingan dengan komuniti Orang Asli lain atau
masyarakat peribumi di rantau Asia Tenggara bagi memahami persamaan atau
perbezaan cabaran dalam pemuliharaan warisan budaya tidak ketara.

Penghargaan

Kajian ini dijalankan di bawah projek penyelidikan Fundamental Research
Grant Scheme (FRGS) dengan kod projek FP116-2020. Pengkaji ingin
mengucapkan terima kasih di atas sokongan biaya yang diberikan sepanjang
projek ini dijalankan. Pengkaji juga ingin merakamkan setinggi penghargaan
kepada komuniti Orang Asli Kensiu di Lubok Legong, Baling kerana kesudian
mereka dalam menyertai kajian yang dijalankan ini serta pihak JAKOA kerana
telah memberi kebenaran untuk menjalankan kajian di penempatan Orang Asli
Kensiu, Baling, Kedah.

151



Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

Rujukan

Adilah, A. (2020). An instrumental study of front oral and monophthongs in
Kensiu (Master’s thesis, Universiti Malaya). Universiti Malaya
Repository.

Adom, D. (2024, March). Understanding native trees through indigenous
songs in Ghanaian elementary school environmental education. Paper
presented at the 21st Urban Culture Research Forum “Urban Voices”,
Faculty of Fine and Applied Arts, Chulalongkorn University,
Thailand, and Urban Resilience Research Center, Osaka Metropolitan
University, Japan.

Alias Abd Ghani & Salasiah Che Lah. (2015). The Semang Kensiu Orang Asli
of Lubok Legong, Baling: Their language and cultural
endangerment. Procedia Social and Behavioral Sciences, 208, 21-
30. https://d0i:10.1016/j.sbspro.2015.11.177

Asmah Haji Omar. (1964). Bahasa Semang: Dialek Kentakbong, Unpublished
honours thesis. University of Malaya, Department of Malay
Studies.

Azizalfarizy. (2012). Melestarikan dan Menjaga Aset Bangsa. Diakses pada
Mei 7, 2024, daripada https://azizalfarizy.wordpress.com

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in
psychology. Qualitative Research in Psychology, 3(2), 77-101.
https://doi.org/10.1191/1478088706qp0630a

Chan, C. C. S. (2005). The lakes, forests and the people: Sources of inspiration
for the compositions of music and songs among the Semelai people of
Tasek  Bera, @ Pahang  [Unpublished  research  report].
https://www.researchgate.net/publication/23741782 The Lakes For
ests_ And The People Sources_of Inspiration_for_the Composition
s_of Music_and Songs Among_the Semelai_People of Tasek Ber
a_Pahang

Chan, C.C.S., & Saidon, Z. L. (2017). Advocating Contemporary Traditional
Indigenous Semai Music through an Exploration of Youth Interest.
International Journal of Academic Research in Business and Social
Sciences, Vol. 7, No. 7. ISSN: 2222-6990.
http://dx.doi.org/10.6007/1IJARBSS/v7-17/3114

Forcucci, S. L. (1984). 4 folk song history of America: America through its
songs. Englewood  Cliffs, NY: Prentice-Hall Inc.

152


https://doi:10.1016/j.sbspro.2015.11.177
https://azizalfarizy.wordpress.com/
https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa
https://www.researchgate.net/publication/23741782_The_Lakes_Forests_And_The_People_Sources_of_Inspiration_for_the_Compositions_of_Music_and_Songs_Among_the_Semelai_People_of_Tasek_Bera_Pahang
https://www.researchgate.net/publication/23741782_The_Lakes_Forests_And_The_People_Sources_of_Inspiration_for_the_Compositions_of_Music_and_Songs_Among_the_Semelai_People_of_Tasek_Bera_Pahang
https://www.researchgate.net/publication/23741782_The_Lakes_Forests_And_The_People_Sources_of_Inspiration_for_the_Compositions_of_Music_and_Songs_Among_the_Semelai_People_of_Tasek_Bera_Pahang
https://www.researchgate.net/publication/23741782_The_Lakes_Forests_And_The_People_Sources_of_Inspiration_for_the_Compositions_of_Music_and_Songs_Among_the_Semelai_People_of_Tasek_Bera_Pahang
http://dx.doi.org/10.6007/IJARBSS/v7-i7/3114

Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

Grimes, B. F. (2000). Ethnologue. Dallas, TX: SIL International.

Harun Narasid, S. N. K., Abdul Rahman, M. N., Harun, N. H., & Zulkipli, M.
Z. A. (2025). Aplikasi lagu tradisi masyarakat Orang Asli dalam
pengajaran dan pembelajaran pendidikan prasekolah. Dalam Seminar
Kebangsaan Pendidikan Awal Kanak-kanak: Perkembangan dan
Pengurusan Kurikulum 2025 — Melentur buluh biarlah dari
rebungnya. ResearchGate. Diakses pada Disember 15, 2025, daripada
https://www.researchgate.net/publication/388357946

Harahap, N., Kahar, I. A., & Nasution, L. H. (2020). Preservation of lullabies
songs in forming character based on local wisdom. In Proceedings of
the International Conference of Science, Technology, Engineering,
Environmental and Ramification Researches (ICOSTEERR 2018) —
Research in Industry 4.0. SCITEPRESS.
https://www.scitepress.org/Papers/2018/100794/100794.pdf

Harrison, K. (2020). Indigenous music sustainability during climate change.
Current Opinion in Environmental Sustainability, 43, 28-34.
https://doi.org/10.1016/j.cosust.2020.01.003

Jabatan Kemajuan Orang Asli Malaysia (JAKOA). (2022). Diakses pada Mei
10, 2024, daripada https://www.jakoa.gov.my/orang-asli/suku-kaum/

Kamaruddin, N. J. (2024). Kepentingan Lagu-Lagu Rakyat dalam Pendidikan
Prasekolah. Jurnal Pendidikan Bitara UPSI, 17, 157-
165. https://doi.org/10.37134/bitara.voll7.sp2.16.2024

Matiure, P., & Maguraushe, W. (2025). Indigenous music research: Tradition
and modern protection systems in Zimbabwe. Ethnomusicology
Journal, 8(2), 232-247. https://dergipark.org.tr/en/download/article-

file/5050986
Md Adam, N. F. (2021). Sistem Kepercayaan Orang Asli Kensiu di Kampung
Lubuk Legong, Kedah. Jurnal Peradaban Melayu, 16(2), 54-

62. https://doi.org/10.37134/peradaban.vol16.2.6.2021

Mohd. Sam, S. A.,, & Seow, T. W. (2013). Kelestarian Pembangunan
Sosiobudaya Komuniti Orang Asli. Kertas Kerja Persidangan
Kebangsaan Geografi & Alam Sekitar Kali Ke-4. Anjuran
Jabatan Geografi & Alam Sekitar, Fakulti Sains Kemanusiaan,

Universiti Sultan Pendidikan Idris.

153


https://www.researchgate.net/publication/388357946
https://www.scitepress.org/Papers/2018/100794/100794.pdf
https://doi.org/10.1016/j.cosust.2020.01.003
https://www.jakoa.gov.my/orang-asli/suku-kaum/
https://doi.org/10.37134/bitara.vol17.sp2.16.2024
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/5050986
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/5050986
https://doi.org/10.37134/peradaban.vol16.2.6.2021

Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

Mohd Yuszaidy M. Y., Suffian Mansor, Karim Harun, & Mohd Rodzi A. R.
(2021). Masyarakat Orang Asli Jakun di Rompin, Pahang:
Kajian terhadap pemuliharaan cerita lisan. Geografia-
Malaysian Journal of Society and Space, 17(2), 355-365.

Muftihah, N., Sumarwati, & Rakhmawati, A. (2024). Preservation of
Banyumas’ indigenous culture embodied in traditional songs.

International Journal of Arts and Social Science, 7(5). Retrieved from
https://www.ijassjournal.com/2024/V715/41466639341.pdf

Nakashima, D., Krupnik, 1., & Rubis, J.T. (2018). Indigenous knowledge for
climate change assessment —and  adaptation.  Cambridge
University Press.

Nagata, S. (2005). Subgroup ‘names’ of the Sakai (Thailand) and the Semang
(Malaysia):  a literature survey. Anthropological Science, 114(1),
45-57.

Norlida, M. J., & Mohd Hassan, A. (2020). Perubahan dalam ritual Siwang
kumpulan Bah Lut, Kampung Bukit Terang, Kampar, Perak.
KEMANUSIAAN: the Asian Journal of Humanities, 27(1), 25-
43. https://doi.org/10.21315/kajh2020.27.1.2

Lebaka, M. E. K. (2024). The Understanding of Indigenous Knowledge as
Indigenous Practice, Skill and Know-How: The Case of Communal
Music-Making in Bapedi Culture as a Social Practice. European
Journal of Social Science Education and Research, 11(2), 1-
14. https://doi.org/10.26417/vtwts124

Liu, P. O., Nur Hafizah Y., & Sharina A. H. (2010). Menjejak Semangat
‘Kawi’: Langkawi  sebagai Geopark. Akademika: 55-68.

Pegg, C. (2001). Folk music. Grove Music Online. Diakses pada Mei 7, 2024,
daripada https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.09933

Putra, B. A., Max, J. I. S. D., & Vivian, Y. I. (2021). Sustainability of
Indigenous Music Culture  through Video Documentation. Jurai
Sembah, 2(1), 14-21.

SanNicolas-Rocca, T. & Parrish, J. (2013). Using Social Media to Capture and
Convey Cultural Knowledge: A Case of Chammoro People. In

Proceedings of the 46™ Hawaii International Conference on
System sciences (HICSS) (2013). IEEE.

154


https://www.ijassjournal.com/2024/V7I5/41466639341.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.21315/kajh2020.27.1.2
https://doi.org/10.26417/vtwts124
https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.09933

Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS),
Vol. 11, Number 1, 2025

ISSN 2462-2095

Universiti Malaysia Sabah

DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274

Reyes-Garcia, V., & Fernandez-Llamazares, A. (2019). Sing to learn: The role
of songs in the transmission of Indigenous knowledge among the
Tsimane’ of Bolivian Amazonia. Journal of Ethnobiology, 39(3), 460—
477. https://doi.org/10.2993/0278-0771-39.3.460

Segura, J., & Sekulova, F. (2024). Inner Mongolian poetry and song as a form
of  resistance. Political Geography, 103, 103214.
https://doi.org/10.1016/j.polgeo.2024.103214

Simons, G. F., & Fennig, C. D. (Eds.). (2017). Ethnologue: Languages of Asia.
Dallas, Texas: Sil International.

Tay, P. S., Hussin, H., Khaw, L. T., Md Nor, M. A., & Bulan, R. (2010).
Protecting the traditional cultural expressions of indigenous peoples:
A case study of the Kadazandusun Penampang community in Sabah,
Malaysia. Borneo Research Journal, 4(12), 147-168.

Wang, Y. (2014). A study on measures of preservation of cultural heritage of
Chinese folk music. Proceedings of the International Conference

on Education, Language, Art, and Intercultural
Communication, 576-578. https://doi.org/10.2991/icelaic-
14.2014.145

Warbrick, 1., Johnson, T., Ka’ai-Mahuta, R., Bennett-Huxtable, M., & Smith,
V. (2025). Indigenising “research” and reconnecting knowledge to
place: Indigenous compositions, songs, and chants as research
methods. International Journal of Qualitative Methods, 24, 1-8.
https://doi.org/10.1177/1609406925133721

155


https://doi.org/10.2993/0278-0771-39.3.460
https://doi.org/10.1016/j.polgeo.2024.103214
https://doi.org/10.2991/icelaic-14.2014.145
https://doi.org/10.2991/icelaic-14.2014.145
https://doi.org/10.1177/16094069251337216

