
                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

131 

 

PEMULIHARAAN PENGETAHUAN TRADISIONAL: 

KETERANCAMAN LAGU TRADISIONAL DALAM 

KOMUNITI ORANG ASLI KENSIU 

Nor Adilah Muhamad Nizam1, Haris Abdul Wahab2, Roshidah Hassan3 & Siti Nur 

Edlyn Nadia Zuraiju4 

 
1Jabatan Pentadbiran dan Keadilan Sosial, Fakulti Sastera dan Sains Sosial, 

Universiti Malaya, Kuala Lumpur 

 
2,3&4Jabatan Bahasa Asia dan Eropah, Fakulti Bahasa & Linguistik, Universiti 

Malaya, Kuala Lumpur 

 

Corresponding: Nor Adilah Muhamad Nizam (adilah233@gmail.com)  

ABSTRAK 

Pengetahuan tradisional merupakan asas penting dalam komuniti Orang Asli 

yang diwarisi secara turun-temurun. Ia berfungsi sebagai medium interaksi 

dengan persekitaran serta hubungan dengan nenek moyang dalam 

mempraktikkan kehidupan seharian. Pengetahuan ini meliputi bahasa, lagu, 

cerita tradisional, upacara dan ritual yang mencerminkan sesebuah komuniti. 

Namun, arus pembangunan dan pemodenan telah menimbulkan perubahan 

yang memberi kesan terhadap kesinambungan pengetahuan tradisional. 

Kajian ini meneliti pemuliharaan lagu tradisional Orang Asli Kensiu di Baling, 

Kedah yang semakin diancam kepupusan. Kehilangan lagu tradisional bukan 

sahaja menjejaskan warisan budaya, malah memberi implikasi terhadap jati 

diri komuniti. Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif dan temu bual 

separa berstruktur bersama 15 orang peserta lelaki dan perempuan yang 

berusia 18 hingga 69 tahun. Reka bentuk fenomenologi diaplikasikan bagi 

memahami fenomena keterancaman kehilangan lagu tradisi dalam komuniti 

Kensiu serta perubahan yang berlaku terhadap kesinambungan warisan 

tersebut. Dapatan kajian menunjukkan pengetahuan terhadap lagu tradisional 

mereka semakin berkurangan. Antara faktor yang menyumbang kepada 

ancaman kepupusan ialah pengaruh teknologi moden, perkahwinan campur 

dan penyusutan peranan tukang dalam menyampaikan lagu tradisional. Bagi 

menangani isu ini, langkah pemuliharaan seperti pendokumentasian, 

peningkatan kesedaran dalam kalangan komuniti Kensiu serta memperluas 

hebahan melalui platform media sosial adalah penting. Usaha-usaha tersebut 

diharap dapat memastikan kelangsungan pengetahuan tradisional, khususnya 

mailto:adilah233@gmail.com


                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

132 

 

lagu tradisi, agar terus diwarisi oleh generasi muda dan dikekalkan sebagai 

sebahagian daripada identiti budaya komuniti Kensiu. 

Kata kunci: Lagu Tradisi, Komuniti Orang Asli Kensiu, Pemuliharaan, 

Pengetahuan Tradisional, Keterancaman Warisan 
 

 

 

 

ABSTRACT 

Traditional knowledge is a vital foundation in Indigenous communities, 

inherited from generation to generation. It functions as a medium of 

interaction with the environment and as a connection with ancestors in daily 

practices. This knowledge encompasses language, songs, oral traditions, 

ceremonies, and rituals that reflect the identity of a community. However, the 

forces of development and modernization have brought changes that affect the 

continuity of traditional knowledge. This study examines the preservation of 

Kensiu traditional songs in Baling, Kedah, which are increasingly threatened 

with extinction. The loss of traditional songs not only undermines cultural 

heritage but also has implications for community identity. This study employs 

a qualitative approach through semi-structured interviews with 15 male and 

female participants aged between 18 and 69. A phenomenological design was 

applied to understand the phenomenon of the threatened loss of traditional 

songs in the Kensiu community and the changes affecting the continuity of this 

heritage. The findings indicate that knowledge of traditional songs is 

diminishing. Contributing factors include the influence of modern technology, 

intermarriage, and the declining role of traditional custodians in transmitting 

songs. To address this issue, preservation measures such as documentation, 

raising awareness within the Kensiu community, and expanding dissemination 

through social media platforms are crucial. These efforts are expected to 

ensure the continuity of traditional knowledge, particularly traditional songs, 

so that they may be inherited by younger generations and sustained as part of 

the cultural identity of the Kensiu community.  

Keywords: Traditional songs, Indigenous Kensiu community, preservation, 

traditional knowledge, endangered heritage 
 

 

 

 

 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

133 

 

Pengenalan 

Istilah Orang Asli di Malaysia merujuk kepada Orang Asal di Semenanjung 

Malaysia. Berdasarkan Akta Orang Asli 1954 (akta 134) di bawah Aboriginal 

Peoples Ordinance No.3, 1954 yang telah dipinda pada tahun 1974, seseorang 

itu dianggap sebagai Orang Asli jika; i) Mana-mana yang bapanya ialah ahli 

daripada kumpulan komuniti Orang Asli yang bercakap bahasa Orang Asli 

dan lazimnya mengikut cara hidup Orang Asli dan adat kepercayaan Orang 

Asli, dan termasuklah seorang keturunan melalui lelaki itu, ii) Mana-mana 

orang daripada mana-mana kaum yang diambil sebagai anak angkat ketika 

kanak-kanak atau masih kecil oleh Orang Asli dan yang telah dibesarkan 

sebagai Orang Asli, lazimnya bercakap bahasa Orang Asli, mengikut cara 

hidup Orang Asli dan adat kepercayaan Orang Asli, dan menjadi ahli daripada 

suatu masyarakat Orang Asli, atau iii) Anak daripada mana-mana penyatuan 

antara seorang perempuan Orang Asli dengan seorang lelaki daripada suatu 

suku kaum lain, dengan syarat anak itu lazimnya bercakap bahasa Orang Asli 

dan menganut kepercayaan Orang Asli dan masih lagi menjadi ahli daripada 

suatu masyarakat Orang Asli.  

 Di Semenanjung Malaysia, terdapat tiga kumpulan utama komuniti 

Orang Asli berdasarkan bahasa dan budaya mereka. Tiga kumpulan utama 

Orang Asli ialah Negrito atau dikenali juga sebagai Semang, Senoi, dan 

Melayu-Proto (Jabatan Kemajuan Orang Asli (JAKOA), 2022). 

Jadual 1: Kelompok Orang Asli di Malaysia 

Sumber: Diadaptasi daripada Portal Rasmi JAKOA (2022) 

 Pengetahuan tradisional mencakupi kemahiran, pemahaman, dan 

falsafah yang dihasilkan oleh sesebuah komuniti melalui interaksi dengan 

ekologi sekeliling. Pengetahuan ini menjadi asas budaya yang meliputi 

bahasa, pengurusan sumber, sistem klarifikasi, interaksi sosial, ritual serta 

amalan kerohanian (Nakashima et al., 2018). Oleh itu, pengetahuan tradisional 

merupakan aspek penting yang menjadi sebahagian daripada amalan hidup 

SENOI MELAYU-PROTO NEGRITO 

Semai Temuan Kensiu 

Temiar Semelai Kintak 

Jah Hut Jakun Jahai 

Che’ Wong Kanaq Lanoh 

Mah Meri Orang Kuala Bateq 

Semoq Beri Orang Seletar Mendriq 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

134 

 

kebanyakan masyarakat, khususnya komuniti Orang Asli. SanNicolas-Rocca 

dan Parrish (2013) menjelaskan bahawa pengetahuan tradisional juga dikenali 

sebagai pengetahuan tempatan atau peribumi yang merangkumi bahasa, 

warisan budaya seperti cerita dan lagu tradisional, tarian, upacara serta ritual 

yang mencerminkan kepercayaan berkaitan kerohanian, kekeluargaan, 

hubungan dengan tanah dan keadilan sosial. 

 Fenomena hakisan lagu tradisional bukan hanya dialami oleh komuniti 

Kensiu. Kajian oleh Chan dan Saidon (2017) mendapati minat belia Orang 

Asli Semai terhadap muzik sewang semakin menurun kerana pengaruh muzik 

popular, walaupun muzik tersebut pernah menjadi medium penting dalam 

ritual dan pendidikan budaya. Dapatan ini mengukuhkan hujah bahawa 

modernisasi serta perubahan gaya hidup memberi kesan langsung terhadap 

kelangsungan lagu tradisional Orang Asli. Fenomena hakisan budaya turut 

jelas melalui perubahan ritual sewang komuniti Bah Lut di Kampar, Perak, 

yang memperlihatkan bagaimana tekanan pembangunan telah mengubah 

bentuk dan fungsi tradisi mereka (Norlida & Mohd Hassan, 2020). Dapatan 

ini menguatkan hujah bahawa tekanan pembangunan dan teknologi moden 

memberi impak negatif terhadap kelangsungan warisan tidak ketara Orang 

Asli, termasuklah lagu tradisional. 

 Oleh itu, kajian ini memberi tumpuan kepada komuniti Kensiu di 

Kampung Lubok Legong, Baling, Kedah, dengan meneliti bagaimana lagu 

tradisional mereka berdepan cabaran pemuliharaan yang berpunca daripada 

pelbagai faktor seperti pengaruh teknologi moden, perkahwinan campur, 

kelemahan peranan tukang cerita, serta perubahan minat generasi muda. Fokus 

ini bukan sahaja melengkapkan perbincangan tentang kehilangan warisan 

tidak ketara dalam kalangan Orang Asli, tetapi juga menekankan kepentingan 

strategi pemuliharaan yang lebih holistik untuk memastikan kesinambungan 

budaya generasi akan datang.   

Orang Asli Kensiu 

Orang Asli Kensiu boleh ditemui di negeri Kedah iaitu di Kampung Lubuk 

Legong, Baling. Mereka merupakan salah satu daripada kumpulan Negrito 

dan satu-satunya komuniti Kensiu yang masih wujud di Semenanjung 

Malaysia. Selain itu, Orang Asli Kensiu turut mempunyai pertalian rapat 

dengan kelompok lain di sebelah Yala, iaitu selatan Thailand (Grimes, 2000). 

 Menurut Simons dan Fennig (2017), Orang Asli Kensiu juga dikenali 

dengan nama lain seperti Kenseu, Kensiw, Mendi, Monik, Moniq, Ngok Pa, 

Orang Bukit dan Orang Liar. Menurut Adilah (2020), komuniti Kensiu di 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

135 

 

Kedah kadang-kala menyebut diri mereka sebagai Maniq. Seperti yang 

dibincangkan oleh Nagata (2005), terdapat beberapa pengkaji lain yang 

menggunakan istilah Meniq, Mani, atau Maniq dalam kajian mereka. 

 Komuniti Kensiu dalam kajian ini telah melalui beberapa siri 

perubahan sepanjang kehidupan mereka, termasuk amalan corak hidup 

berpindah-randah sebelum menetap di penempatan tetap. Asmah Hj. Omar 

(1964) menyatakan bahawa rumah mereka pada asalnya dibina menggunakan 

buluh dengan bumbung daripada daun pokok sagu, sama seperti kebanyakan 

rumah tradisional Orang Asli. Pada tahun 1967, Jabatan Hal Ehwal Orang Asli 

(JHEOA) membina penempatan berpola yang terdiri daripada dua deretan 

rumah di Kampung Lubuk Legong. Bilangan rumah meningkat kepada 25 unit 

pada tahun 1972 dan 14 tahun kemudian, sebanyak 44 buah rumah telah 

dibina. Hampir kesemua rumah yang dibina oleh JHEOA menyerupai reka 

bentuk rumah orang Melayu ketika itu. Alias Abd. Ghani dan Salasiah Che 

Lah (2015) berpendapat bahawa usaha kerajaan untuk memodenkan komuniti 

Kensiu telah membawa perubahan drastik terhadap corak hidup, nilai 

tradisional dan bahasa mereka.  

 Tarikan dan pengaruh teknologi moden dalam kehidupan harian telah 

mengakibatkan pengetahuan generasi muda terhadap tradisi semakin terhakis. 

Mohd. Yuszaidy et al. (2021) menjelaskan bahawa penerimaan teknologi 

moden seperti komputer, televisyen dan radio dalam kalangan komuniti Orang 

Asli Jakun secara meluas memberi tekanan terhadap usaha mengekalkan 

pengetahuan tradisional mereka. Pengaruh teknologi moden juga mendorong 

peralihan kepada bentuk hiburan baharu, sekali gus mewujudkan persaingan 

yang menjejaskan kelangsungan pengetahuan tradisional 

Kajian Literatur 

Kajian lepas mengenai komuniti Orang Asli Kensiu lebih banyak 

menumpukan perhatian kepada aspek penggunaan dan kepentingan bahasa 

Kensiu berbanding pemuliharaan lagu tradisional. Walaupun bahan rujukan 

khusus mengenai lagu tradisional Orang Asli Kensiu masih terhad, terdapat 

beberapa kajian terdahulu dan kajian kontemporari dari konteks peribumi lain 

yang dapat dijadikan sebagai asas perbandingan dan sokongan konseptual 

dalam penyelidikan ini.  

 Secara umum, lagu tradisional atau lagu rakyat difahami sebagai hasil 

ciptaan kreatif yang mencerminkan pengalaman hidup, nilai, serta corak 

budaya sesuatu komuniti (Forcucci, 1984). Muzik rakyat juga berkembang 

dan diwariskan melalui proses transmisi lisan, di mana kesinambungannya 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

136 

 

bergantung kepada interaksi antara generasi serta peranan individu tertentu 

dalam komuniti seperti ketua adat atau tukang cerita (Pegg, 2001). Definisi ini 

menegaskan bahawa lagu tradisional bukan sekadar bentuk hiburan, tetapi 

merupakan medium penting dalam pemindahan pengetahuan dan 

pembentukan identiti budaya. 

 Dalam konteks komuniti Orang Asli di Malaysia, Chan dan Saidon 

(2017) mendapati bahawa muzik tradisional Orang Asli Semai, khususnya 

sewang, semakin terpinggir dalam kalangan generasi muda akibat perubahan 

sosioekonomi, pengaruh budaya popular, serta pertukaran agama. Fenomena 

ini menunjukkan bahawa ketiadaan mekanisme pemeliharaan yang sesuai 

boleh menyebabkan tradisi muzik semakin dilupakan. Dapatan ini selari 

dengan kajian Putra et al. (2021) terhadap komuniti Dayak Bahau di 

Kalimantan, Indonesia, yang menekankan kepentingan pendokumentasian 

dan penglibatan generasi muda melalui teknologi digital sebagai strategi 

pemuliharaan muzik tradisional. Kedua-dua kajian ini memperlihatkan 

bahawa pemeliharaan lagu tradisional memerlukan pendekatan yang adaptif 

selari dengan perubahan zaman.  

 Perbincangan tentang pemeliharaan lagu tradisional turut diperluaskan 

melalui pendekatan konseptual yang melihat warisan budaya sebagai sesuatu 

yang perlu terus dibangunkan. Wang (2014) mencadangkan konsep 

“memelihara warisan dengan mengeksploitasinya,” iaitu melindungi dan 

membangunkan warisan budaya agar kekal relevan serta tidak sekadar 

menjadi bahan pameran. Pendekatan ini membuka lebih banyak ruang kepada 

usaha memperkenal dan mempromosikan lagu tradisional dalam konteks 

kontemporari tanpa menafikan nilai asalnya. 

 Kajian-kajian terkini turut mengukuhkan peranan lagu tradisional 

sebagai platform pemeliharaan pengetahuan dan identiti budaya dalam 

komuniti Orang Asli. Menurut Lebaka (2024), kajian terhadap komuniti 

Bapedi di Afrika Selatan, menunjukkan bahawa muzik tradisional berfungsi 

sebagai amalan sosial yang memindahkan pengetahuan, kemahiran, dan nilai 

budaya secara kolektif. Proses pembelajaran muzik terjadi melalui sosialisasi 

dan peniruan, di mana hasil ciptaan lagu merupakan milik komuniti secara 

bersama, sekali gus menegaskan sifat kolektif dalam pemeliharaan budaya.  

 Selain itu, Warbrick et al. (2025) menekankan bahawa dalam komuniti 

Maori, lagu, nyanyian dan lafaz berirama tradisional bukan sekadar berfungsi 

sebagai hiburan atau persembahan budaya. Sebaliknya, elemen-elemen ini 

berperanan sebagai medium pembinaan, penyimpanan dan penyampaian 

pengetahuan tradisional. Melalui lagu dan komposisi tradisional, komuniti 

Maori mengaitkan identiti mereka dengan tempat asal, alam sekitar dan 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

137 

 

warisan nenek moyang, sekali gus menyokong pemeliharaan budaya yang 

berakar dengan sistem pengetahuan tradisional masyarakat.  

 Selanjutnya, Segura dan Sekulova (2024) menjelaskan bahawa dalam 

kalangan komuniti Mongol di Inner Mongolia, puisi dan lagu tradisional 

digunakan sebagai medium untuk mempertahankan identiti dan memori 

kolektif dalam konteks tekanan sosiopolitik serta proses asimilasi budaya. 

Puisi dan lagu ini tidak berfungsi sebagai bentuk penentangan yang bersifat 

pertikaian atau ganas, sebaliknya menjadi bentuk perlawanan budaya yang 

bersifat senyap, di mana komuniti mengekalkan sejarah, identiti dan autonomi 

budaya mereka.  

 Walaupun pelbagai kajian terdahulu telah membincangkan peranan 

lagu tradisional dalam pemeliharaan budaya, identiti, dan pengetahuan 

komuniti Orang Asli dalam pelbagai konteks, kajian spesifik yang meneliti 

keterancaman dan pemuliharaan lagu tradisional dalam kalangan Orang Asli 

Kensiu masih terhad. Oleh itu, kajian ini bertujuan untuk mengisi jurang 

tersebut dengan meneliti bentuk, fungsi, cabaran, serta usaha pemuliharaan 

tradisional Orang Asli Kensiu dalam menghadapi perubahan sosial dan arus 

pemodenan.  

Metodologi Kajian 

Kajian ini menggunakan pendekatan kualitatif yang sesuai dengan konteks 

Orang Asli kerana ia membolehkan pengkaji memahami serta mendalami 

pengetahuan tradisional Orang Asli Kensiu dengan lebih mendalam. Reka 

bentuk kajian ini menggunakan pendekatan fenomenologi yang bertujuan 

untuk melihat, menjelaskan dan memperincikan fenomena keterancaman 

pengetahuan tradisional dalam konteks lagu tradisi. Kerja lapangan dijalankan 

dari Ogos 2022 hingga Februari 2024 di Kampung Lubok Legong, Baling, 

Kedah, iaitu satu-satunya penempatan Kensiu yang masih wujud di Malaysia. 

Semua proses pengumpulan data, transkripsi dan analisis dijalankan oleh 

pengkaji sendiri bagi memastikan konsistensi, etika, serta pemahaman 

kontekstual yang lebih mendalam terhadap lagu tradisional komuniti Kensiu.  

i) Peserta  

Peserta dipilih melalui persampelan bertujuan, dengan memberi tumpuan 

kepada individu yang mempunyai pengetahuan atau pengalaman berkaitan 

lagu tradisional Kensiu. Seramai 15 orang peserta berumur 18 tahun ke atas 

terlibat dalam kajian ini. Kriteria pemilihan termasuklah berketurunan Kensiu, 

mempunyai kesihatan mental yang baik, serta berupaya menyampaikan lagu 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

138 

 

tradisional yang diwarisi secara turun-temurun. Peserta terdiri daripada lelaki 

dan wanita, termasuk pemimpin komuniti seperti Tok Batin dan individu-

individu lain, untuk memastikan kepelbagaian perspektif. 

ii) Pengumpulan Data 

Dua teknik utama digunakan dalam proses pengumpulan data. Pertama, temu 

bual mendalam berbentuk separa berstruktur yang membolehkan peserta 

berkongsi pengalaman dan pandangan secara terbuka. Semua temu bual 

dijalankan dalam bahasa Melayu dan dirakam menggunakan audio bagi 

menjamin ketepatan. Kedua, pemerhatian lapangan dilakukan dalam suasana 

semula jadi tanpa intervensi langsung, bagi membolehkan pengkaji meneliti 

gerak tubuh, interaksi peserta, serta amalan penyampaian lagu tradisi dalam 

konteks persekitaran sebenar. Proses pengumpulan data dihentikan selepas 

peserta ke-15 kerana pada tahap tersebut tiada tema baharu yang muncul dan 

data telah mencapai tahap ketepuan.  

iii) Analisis Data   

Data dianalisis menggunakan kaedah analisis tematik yang melibatkan 

beberapa peringkat seperti terjemahan transkrip dengan menggunakan 

perisian Microsoft Word, penjanaan kod, pencarian tema, penentuan definisi 

tema, dan menulis laporan (Braun & Clarke, 2006). Pengkaji menggunakan 

perisian NVivo 14 untuk membantu proses pengkodan dan pengurusan data 

secara sistematik. Sebagai contoh, kod seperti pengaruh teknologi, 

perkahwinan campur, dan peranan tukang cerita dikenal pasti sebelum 

digabungkan kepada tema yang lebih besar berkaitan faktor keterancaman 

lagu tradisional.  

 Kesahan dan kebolehpercayaan data dipastikan melalui triangulasi 

data, iaitu gabungan temu bual, pemerhatian, dan semakan peserta untuk 

pengesahan. Pendekatan ini memastikan interpretasi pengkaji selaras dengan 

pengalaman sebenar komuniti serta mengurangkan bias peribadi.  

iv) Etika Penyelidikan 

Kajian ini mematuhi garis panduan etika penyelidikan. Persetujuan diperolehi 

daripada semua peserta, dan kerahsiaan serta privasi dijaga sepanjang proses 

kajian. Kelulusan etika diperoleh daripada Jawatankuasa Etika Penyelidikan 

Universiti Malaya, Jabatan Kemajuan Orang Asli (JAKOA), serta pemimpin 

komuniti iaitu Tok Batin dan jawatankuasa kampung. Kajian ini turut 

berlandaskan prinsip Free, Prior, and Informed Consent (FPIC) bagi 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

139 

 

menjamin hak dan autonomi komuniti Kensiu. Semua data yang diperoleh 

kekal sebagai hak intelektual komuniti Kensiu, pengkaji dan Universiti 

Malaya bertindak sebagai pemegang amanah untuk tujuan akademik semata-

mata.  

Dapatan dan perbincangan 

Seramai 15 orang peserta telah ditemu bual bagi berkongsi pengetahuan 

tradisional yang dimiliki oleh komuniti Orang Asli Kensiu. Peserta terdiri 

daripada 10 wanita dan lima orang lelaki, 14 orang berstatus berkahwin dan 

seorang berstatus balu. Dari segi umur, dua peserta berusia 20 hingga 30 tahun, 

enam peserta 31 hingga 40 tahun, tiga peserta 41 hingga 50 tahun, dua peserta 

51 hingga 60 tahun dan dua peserta 61 hingga 70 tahun. Dari aspek 

pendidikan, majoriti peserta hanya menamatkan persekolahan di peringkat 

rendah, manakala empat orang bersekolah menengah dan hanya dua 

daripadanya memperoleh Sijil Pelajaran Malaysia (SPM). Semua peserta 

beragama Islam. Dari sudut ekonomi, lima peserta merupakan suri rumah atau 

tidak bekerja, tiga bekerja sebagai operator kilang, manakala selebihnya 

terlibat dalam pekerjaan tidak formal seperti menoreh getah, mencari hasil 

hutan atau mengambil upah kerja sambilan.  

 Berdasarkan latar belakang demografi tersebut, pemahaman terhadap 

lagu tradisional dapat dianalisis bagi menilai peranan serta tahap 

kelestariannya dalam komuniti Kensiu. Lagu tradisional berfungsi sebagai 

medium nasihat, kerjasama, pencarian sumber makanan, penyembuhan dan 

hiburan. Namun dapatan menunjukkan sebahagian peserta tidak lagi 

mengenali lagu tradisional, sekali gus menandakan keterancaman dan 

kepupusan warisan muzik lisan yang menjadi identiti budaya Orang Asli 

Kensiu.  

a) Lagu Tradisional dalam Komuniti Kensiu 

Kaedah penciptaan atau pengkategorian lagu rakyat adalah berbeza-beza, 

namun kaedah penyampaian kepada generasi seterusnya tetap seragam, iaitu 

melalui tradisi lisan (Forcucci, 1984). Kamaruddin (2024) turut menegaskan 

bahawa lagu-lagu rakyat berasal daripada masyarakat setempat dan 

diwariskan secara turun-temurun, menekankan kepentingan kesinambungan 

warisan budaya melalui proses transmisi lisan. Kaedah penyampaian ini secara 

tidak langsung memberi kesan terhadap bentuk lagu itu sendiri kerana ia 

mudah diubah atau disesuaikan mengikut citarasa individu serta situasi 

semasa.  



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

140 

 

 Ketika lagu-lagu tersebut didendangkan, terdapat kemungkinan 

berlaku salah dengar atau terlupa pada bahagian tertentu. Justeru, lagu rakyat 

bukan sahaja berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga menjadi medium orang 

dahulu menyampaikan pengalaman harian dan pengetahuan yang mereka 

miliki.  

Jadual 2: Profil Peserta Kajian 

Kod peserta kajian Jantina Pekerjaan 

P1 Perempuan Tidak bekerja 

P2 Lelaki Tok Batin 

P3 Lelaki Operator kilang 

P4 Perempuan Operator kilang 

P7 Lelaki Operator kilang 

P9 Lelaki Kerja kampung 

P11 Perempuan Tidak bekerja 

P15 Perempuan Tidak bekerja 

Sumber: Pengkaji 

 Berdasarkan hasil analisis data yang diperoleh, seramai lebih kurang 

lapan orang peserta daripada 15 orang menyatakan bahawa mereka masih 

mengetahui lagu tradisional Orang Asli Kensiu. Hal ini menjelaskan bahawa 

lebih separuh daripada jumlah peserta kajian yang masih memiliki 

pengetahuan terhadap bentuk atau tema lagu tradisional dalam komuniti 

mereka.  Selanjutnya, pengetahuan tentang lagu tradisional dapat dibahagikan 

kepada beberapa kategori sub-tema seperti berikut: 

 
Rajah 1: Sub-tema Lagu Tradisional Orang Asli Kensiu 

 

Sumber: Pengkaji 

Lagu bunga dan tumbuhan

Lagu haiwan

Lagu percintaan

Lagu ritual atau kepercayaan

Lagu dodoi anak



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

141 

 

 

i) Lagu bunga dan tumbuhan 

Lagu seperti Tak Pen dan Yak Lemu Melati mencerminkan hubungan spiritual 

dan ekologi antara komuniti Kensiu dan alam sekitar. Ia dinyanyikan dalam 

konteks sewang dan kehidupan harian, menunjukkan nilai penghargaan 

terhadap flora sebagai sumber makanan dan ubatan. Hal ini turut dijelaskan 

melalui petikan verbatim P1 dan P7 di bawah: 

“…Tak Pen tu dia serupa kita nak pergi bukit…kita nak cari 

ulam…cari ikan dan apa ka… kita cium la bau bunga tu…” 

(P1/ Baling, Kedah) 

“…ada lagu tradisional dalam Kensiu ni…lebih kepada lagu 

sewang…yang pakcik ingat nama Yak Lemu Melati yang 

berkaitan dengan bunga-bunga…tumbuh-tumbuhan atau buah-

buahan…” 

 (P7/ Baling, Kedah) 

 Lagu-lagu tradisional ini mengandungi makna yang mendalam 

terhadap alam sekitar serta mencerminkan bagaimana perubahan sosial 

mempengaruhi proses pemindahan nilai berkaitan kelestarian alam. Hal ini 

sejajar dengan dapatan komuniti peribumi di Ghana, di mana lagu tradisional 

digunakan sebagai medium pendidikan alam sekitar di sekolah rendah untuk 

mengenalkan pokok-pokok asli dan nilai ekologi (Adom, 2024). Perbandingan 

ini menegaskan bahawa lagu bunga atau tumbuhan Orang Asli Kensiu bukan 

sahaja mencerminkan hubungan spiritual dengan flora, tetapi juga sebahagian 

daripada corak global di mana muzik tradisional berfungsi sebagai platform 

kelestarian pendidikan budaya dan ekologi.  

ii) Lagu haiwan 

Lagu Burung Kawau yang berkait dengan aktiviti memburu dan sumber 

makanan kini hanya diingati oleh seorang peserta kajian. Namun usaha untuk 

mendokumentasikan lagu tersebut mencerminkan kesedaran terhadap warisan 

yang hampir pupus, serta keperluan kepada pendidikan budaya bagi 

memulihara pengetahuan tradisional. Hal ini ditegaskan oleh P15 seperti 

berikut: 

“…ada…yang tajuk lagu yang tahu burung Kawau…tapi tak 

ingat sangat la lagu tu macam mana…tapi kalau ada 

kesempatan jaga…mungkin tulis balik simpan macam tu…” 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

142 

 

(P15/ Baling, Kedah) 

 Situasi ini sejajar dengan dapatan kajian terhadap komuniti Tsimane’ 

di Amazon, Bolivia, di mana lagu tradisional digunakan untuk menyampaikan 

pengetahuan tentang hidupan liar dan aktiviti memburu (Reyes-Garcia & 

Fernandez-Llamazares, 2019). Lagu-lagu berkaitan haiwan dalam komuniti 

Kensiu bukan sahaja menyimpan ingatan dan tradisi budaya tempatan, malah 

menggambarkan corak global di mana masyarakat menggunakan lagu 

tradisional sebagai medium untuk menyimpan dan menyampaikan 

pengetahuan alam sekitar, hidupan liar, dan ekologi.  

iii) Lagu percintaan 

Lagu seperti Tak’ Kebah dan Yak Tanggoi mengandungi naratif cinta serta 

nilai sosial yang mencerminkan hubungan antara lelaki dan wanita dalam 

komuniti Kensiu. Lagu-lagu ini berfungsi sebagai panduan moral dan emosi 

dalam konteks kehidupan tradisi. Hasil kajian menunjukkan bahawa lagu ini 

masih dikenali melalui tajuknya, namun tidak lagi diamalkan dalam kehidupan 

seharian. Situasi ini menandakan berlakunya perubahan norma sosial, sekali 

gus menunjukkan keperluan untuk mengintegrasikan warisan tersebut dalam 

pendidikan agar kekal relevan dan dapat diwarisi oleh generasi berikutnya. 

Berikut dipaparkan petikan verbatim daripada peserta P4 dan P11: 

“…ada lagu tradisional, pernah dengar…bunga Apen tu 

berkisarkan bunga…Tak Kebah dan Yak Tanggoi tu berkenaan 

percintaan…” 

(P4/ Baling, Kedah) 

“…tajuk macam Yak Tanggoi juga…” 

(P11/ Baling, Kedah) 

 Dalam komuniti Semai, lagu tradisional sewang turut mengandungi 

naratif sosial dan emosi yang mencerminkan hubungan dalam masyarakat 

(Chan & Saidon, 2017). Perbandingan ini menegaskan bahawa lagu percintaan 

dalam komuniti Kensiu berfungsi sebagai panduan moral dan emosi, seiring 

dengan peranan tradisi muzik dalam kalangan masyarakat Orang Asli yang 

lain. 

iv) Lagu ritual dan kepercayaan  

Sebanyak 40 peratus peserta kajian menyatakan bahawa lagu-lagu tradisional 

Kensiu banyak dinyanyikan dalam konteks sewang, iaitu satu bentuk upacara 

ritual dan penyembuhan yang penting dalam budaya tradisi mereka. P3 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

143 

 

menyatakan bahawa lagu-lagu yang digunakan dalam sewang adalah seperti 

Bunga Apen, Kiaran Talen, dan Anak Burung: 

“…dalam Orang Asli Kensiu ada lagu tradisional. Dia punya 

nama tu sewang, dia punya tajuk lagu dia Bunga Apen, Kiaran 

Talen, lepastu Anak Burung. Tu antara tajuk yang saya boleh 

ingat lagi…” 

(P3/ Baling, Kedah) 

 Seperti yang dijelaskan di bahagian atas, kebanyakan lagu-lagu yang 

dinyanyikan adalah semasa berlangsungnya sewang dan mempunyai pantang-

larang yang mesti dipatuhi oleh komuniti Kensiu. Seperti yang dinyatakan 

oleh P3 sebelum ini, P7 juga menyebut bahawa lagu-lagu sewang 

mengandungi unsur bunga, tumbuh-tumbuhan dan buah-buahan, seperti 

dalam lagu Yak Lemu Melati. Menurut P7, hanya individu dewasa berumur 

sekitar 20 hingga 30 tahun ke atas dibenarkan menyanyikan lagu-lagu ini. 

Manakala, kanak-kanak dilarang terlibat dalam upacara sewang kerana 

dikhuatiri boleh mengganggu perjalanan majlis yang memerlukan tumpuan 

penuh untuk mencapai tujuan ritual tersebut. Beliau menambah, kebiasaannya 

upacara sewang berlangsung selama satu hingga dua minggu dan dijalankan 

secara berterusan selama 24 jam. Md Adam (2021) menjelaskan upacara 

sewang merupakan satu kepercayaan atau sebuah adat yang bertujuan 

menyeru roh serta semangat-semangat bagi musim-musim tertentu seperti 

sewang tahunan, perubatan atau menyambut tetamu. Berikut merupakan 

verbatim untuk menguatkan lagi dapatan tersebut: 

“…ada lagu tradisional dalam Kensiu ni. Lebih kepada lagu 

sewang…yang pakcik ingat nama Yak Lemu Melati yang 

berkaitan dengan bunga-bunga, tumbuh-tumbuhan atau buah-

buahan…biasa yang nyanyi laki atau perempuan tapi umur 20 

atau 30 tahun ke atas akan nyanyi…kanak-kanak tak boleh tak 

mau mereka bising…takut ganggu majlis atau proses tu nanti 

sebab perlu fokus untuk dapatkan hasil yang baik…biasa 

sewang ni berlangsung selama seminggu ke dua minggu…depa 

buat 24 jam…” 

(P7/ Baling, Kedah) 

 Dalam pada itu, P9 menyatakan bahawa salah satu lagu sewang yang 

beliau ketahui ialah Loi Bon atau Tai Bon iaitu lagu yang dinyanyikan sebagai 

sebahagian daripada ritual menghantar roh orang yang telah meninggal dunia 

ke alam akhirat. Walau bagaimanapun, beliau mengakui tidak pernah 

menyanyikan lagu tersebut kerana masih berada dalam usia kanak-kanak 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

144 

 

ketika upacara sewang masih aktif dijalankan. Menurutnya, lagu-lagu seperti 

ini seharusnya diajarkan semula kepada generasi muda agar tidak pupus 

ditelan zaman: 

“…ada lagu sewang…tajuk Loi Bon atau Tai Bon…lagu ni dia 

macam nak panggil orang mati…kita nak bagi dia pergi 

(menghantar orang mati) lagu tu untuk orang mati…bang tak 

pernah nyanyi…yang biasa nyanyi orang tua tu lah..tapi dia 

dan meninggal dah. Masa sewang tu kena ajar budak-budak 

muda sekarang.” 

(P9/ Baling, Kedah) 

 Berdasarkan dapatan dari P9 dan P11, jelas wujud cabaran dalam 

proses pemindahan pengetahuan antara generasi. Ramai peserta hanya 

mengenali tajuk lagu sahaja tetapi tidak lagi berupaya menyanyikannya. 

Keadaan ini secara tidak langsung mencerminkan perubahan sosial dalam 

komuniti Kensiu, apabila pengaruh luaran dan peralihan gaya hidup telah 

menjejaskan kesinambungan tradisi lisan atau ritual.  

 Hal ini boleh dibandingkan dengan kajian terhadap komuniti 

Kadazandusun Penampang di Sabah yang turut menekankan kepentingan 

perlindungan ekspresi budaya tradisional melalui rejim undang-undang (Tay 

et al., 2010). Dalam komuniti Kensiu, cabaran utama ialah kesinambungan 

pewarisan lisan yang semakin terhakis akibat perubahan sosial. Namun, 

komuniti Kadazandusun pula menekankan aspek perlindungan dasar bagi 

memastikan ekspresi budaya tidak ketara mereka tidak terdedah kepada 

eksploitasi atau kepupusan. Lebih luas lagi, Harrison (2020) menegaskan 

bahawa muzik masyarakat peribumi di seluruh dunia berdepan cabaran 

kelestarian akibat perubahan iklim, sekali gus menunjukkan bahawa isu 

kelestarian muzik tradisional Kensiu bukan sahaja bersifat lokal, tetapi juga 

berkait dengan faktor dasar dan ekologi global. Perbandingan ini menegaskan 

bahawa cabaran Kensiu perlu dilihat dalam kerangka yang lebih menyeluruh, 

merangkumi aspek pewarisan intergenerasi, perlindungan dasar, dan 

kelestarian ekologi.  

v) Lagu mendodoi anak 

Lagu dodoi dalam komuniti Kensiu berfungsi untuk menidurkan anak kecil 

dan kebiasannya dinyanyikan oleh orang tua. Namun, pada masa kini, lagu ini 

hanya dikenang sebagai memori sahaja, menandakan berlakunya kepupusan 

pengetahuan budaya. P2 menyatakan: 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

145 

 

“…tajuk apa lagu ada satu tajuk arwah mak selalu menyanyi 

bila waktu malam…nak suruh kita masuk tidur awal…lagu 

usik-usik lah orang panggil…tapi apa lagu pun tok dah lama 

tak menyanyi…sudah lupa…” 

(P2/ Baling, Kedah) 

 Fenomena serupa turut dilaporkan dalam kajian lagu dodoian 

masyarakat di Sumatera Utara, Indonesia, di mana tradisi dodoi bukan sahaja 

berperanan menidurkan anak, tetapi juga menyimpan nilai ilmu tempatan yang 

penting dalam pembentukan karakter (Harahap et al., 2020). 

 Secara keseluruhannya, lagu tradisional dalam komuniti Kensiu 

berfungsi sebagai penghubung antara manusia, alam dunia, dan alam roh. Ia 

juga mengekspresikan nilai budaya, kepercayaan, dan identiti sesuatu 

komuniti. Dapatan kajian juga menunjukkan bahawa masih wujud individu 

dalam komuniti ini yang mengetahui dan mengingati lagu-lagu tersebut. 

Pengetahuan ini menandakan bahawa warisan ini masih tersimpan dalam 

ingatan beberapa orang individu tertentu, terutamanya golongan warga emas 

yang pernah terlibat secara langsung dalam upacara tradisi. 

ii) Tidak Mengetahui Lagu Tradisional 

Jadual 3: Profil Peserta Kajian 

Kod peserta kajian Jantina Pekerjaan 

P5 Perempuan Kerja kampung 

P6 Perempuan Tidak bekerja 

P8 Lelaki Kerja kampung 

P10 Perempuan Tidak bekerja 

P12 Perempuan Tidak bekerja 

P13 Perempuan Kerja kampung 

P14 Perempuan Operator kilang 

Sumber: Pengkaji 

 Berdasarkan jadual 3, tujuh daripada 15 peserta kajian didapati tidak 

mengetahui atau mempunyai pengetahuan yang terbatas mengenai lagu 

tradisional dalam komuniti mereka. Keadaan ini mencerminkan wujudnya 

jurang generasi dalam aspek pemahaman dan pewarisan pengetahuan 

tradisional. Berikut dipaparkan petikan verbatim daripada peserta kajian: 

 

 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

146 

 

“…tak ada lagu tradisional Kensiu…kita orang muda…jadi 

kurang tahu lagu-lagu tradisional…lagi pun mak ayah pun tak 

pernah cerita kat kita…” 

(P5/ Baling, Kedah) 

“…ikutkan di suku kaum Kensiu ni tak ada nyanyi…di Lanoh 

pun tak ada nyanyi…cuma Temiar saja ada…” 

(P8/ Baling, Kedah) 

“…lagu tak ada…sewang ja ada…tajuk dia Medketok…tapi 

akak tak pandai nyanyi…” 

(P14/ Baling, Kedah) 

“…ada…cuma kak tak taulah…macam sewang tu ada dulu bila 

waktu malam…arwah mak dan arwah ayah akan tarik (nyanyi) 

sewang…tapi kak sendiri tak pernah… dari segi anak-anak 

muda…depa la tak ada minat ke arah tu…salah 

satunya…televisyen semua tu…macam susah sikit la nak bagi 

anak-anak tertarik dengan cerita-cerita 

tradisional…penerimaan mereka pun dah tak sama macam 

zaman kita…” 

(P10/ Baling, Kedah) 

 Kajian ini mendapati bahawa lagu tradisional dalam komuniti Kensiu 

kini hanya wujud dalam bentuk tajuk dan ingatan lisan, tanpa diamalkan 

secara aktif atau didokumentasikan secara sistematik. Keadaan ini 

menunjukkan bahawa tradisi muzik Kensiu berada pada tahap yang rapuh dan 

bergantung sepenuhnya kepada ingatan individu, khususnya golongan warga 

emas. 

 Dari segi kandungan, lagu-lagu berkaitan tumbuhan seperti Tak Pen 

dan Yak Lemu Melati mencerminkan hubungan rapat komuniti Kensiu dengan 

alam sekitar, khususnya dari aspek spiritual dan ekologi. Lagu berunsurkan 

haiwan pula berkait langsung dengan aktiviti pemburuan dan sumber makanan 

harian, manakala lagu percintaan menyampaikan nilai sosial dan emosi dalam 

kehidupan bermasyarakat. Selain itu, lagu ritual memainkan peranan penting 

dalam upacara penyembuhan tradisional, manakala lagu dodoi anak, walaupun 

masih diingati, didapati hampir tidak difahami oleh kebanyakan peserta. 

Situasi ini menandakan berlakunya gangguan dalam rantaian pemindahan 

budaya antara generasi.  



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

147 

 

 Berbeza dengan komuniti Orang Asli Semelai di Tasik Bera, Pahang, 

muzik tradisional mereka telah didokumentasikan melalui pendekatan ekologi 

yang mengintegrasikan bunyi alam ke dalam muzik menggunakan instrumen 

seperti rebab, keranting dan gambang. Pendekatan ini bukan sahaja 

mengekalkan identiti budaya, malah menzahirkan imaginasi kreatif terhadap 

persekitaran semula jadi (Chan, 2005). Begitu juga dengan komuniti 

Banyumas di Indonesia yang berjaya mengekalkan identiti budaya melalui 

dokumentasi sistematik dan pengintegrasian lagu tradisional dalam seni 

persembahan, sekali gus menjadikan muzik sebagai medium penting dalam 

menghadapi cabaran globalisasi (Muftihah et al., 2024). Sebaliknya, komuniti 

Kensiu masih bergantung sepenuhnya kepada ingatan lisan tanpa sokongan 

teknologi atau dokumen formal. Keadaan ini meningkatkan risiko kehilangan 

lagu tradisional mereka dalam jangka panjang dan menjejaskan 

kesinambungan warisan budaya tidak ketara.  

 Secara keseluruhannya, perbandingan ini menunjukkan bahawa 

komuniti Kensiu berada dalam kedudukan yang lebih terdedah kepada 

kepupusan warisan budaya. Oleh itu, satu pendekatan yang strategik dan 

menyeluruh amat diperlukan, termasuk pendidikan intergenerasi, 

dokumentasi digital yang sistematik dan penglibatan aktif komuniti, bagi 

memulihkan dan mengekalkan nilai ekologi dan sosial yang terkandung dalam 

lagu-lagu tradisional Kensiu.  

Perbincangan  

Berdasarkan dapatan kajian, beberapa faktor utama dikenal pasti sebagai 

penyumbang kepada keterancaman lagu tradisional dalam komuniti Orang 

Asli Kensiu. Faktor-faktor ini saling berkait rapat dengan perubahan sosial, 

perkembangan teknologi serta peranan individu dalam proses pemindahan 

pengetahuan budaya. Penjelasan berikut merumuskan cabaran-cabaran yang 

dihadapi oleh komuniti Kensiu, seperti yang digambarkan secara visual dalam 

Rajah 2. 

 

 

 

 

 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

148 

 

 

Rajah 2: Faktor keterancaman lagu tradisional Orang Asli Kensiu 

 

Sumber: Pengkaji 

 Setiap komuniti memiliki pengetahuan tradisional yang menjadi 

lambang identiti sesebuah bangsa, diturunkan dari generasi ke generasi sejak 

zaman nenek moyang. Namun, arus kemodenan telah menjejaskan minat 

terhadap lagu tradisional dalam kalangan generasi muda. Hiburan moden yang 

mudah diakses melalui telefon pintar dan media sosial seperti TikTok, 

Instagram dan Facebook menjadikan mereka lebih cenderung kepada muzik 

kontemporari berbanding tradisi lisan. Situasi ini menyebabkan fungsi hiburan 

tradisional yang diwarisi turun-temurun semakin terpinggir dan berisiko 

hilang daripada kehidupan Orang Asli Kensiu. 

 Selain itu, perkahwinan campur dalam komuniti Kensiu juga 

merupakan salah satu faktor kepada keterancaman lagu tradisional. Apabila 

berlakunya perkahwinan campur dalam komuniti Orang Asli, maka mereka 

akan berasimilasi dengan sebuah budaya dan tradisi baharu. Perkara ini akan 

menjadi semakin parah apabila wanita dari sesebuah komuniti Orang Asli 

yang berkahwin campur kerana mereka akan mengikuti suami dan 

meninggalkan kampung halaman. Menurut Mohd. Yuszaidy et al. (2021) 

perkahwinan campur akan memberi satu kesan buruk terhadap budaya mereka 

sendiri kerana mereka lebih cenderung untuk mengikuti budaya baharu dari 

pasangannya itu. Tambahan lagi, generasi muda yang lahir daripada 

perkahwinan campur lebih cenderung untuk tidak mengetahui pengetahuan 

tradisional yang dibawa oleh nenek moyang mereka (Mohd. Yuszaidy et al., 

2021). 

 Peranan tukang cerita itu sendiri penting dalam mana-mana komuniti. 

Tukang cerita bertanggungjawab dalam menyampaikan pengetahuan 

tradisional kepada anak-anak muda supaya mereka meneruskan tradisi 

tersebut. Tetapi, jika tukang cerita tidak memainkan peranannya maka 

hilanglah sebuah khazanah yang berharga. Dalam situasi komuniti Orang Asli 

Kensiu, ibu bapa memainkan peranan penting untuk meneruskan khazanah 

Pengaruh teknologi dan media sosial

Perkahwinan campur dan asimilasi

Kurangnya minat generasi muda



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

149 

 

tersebut dengan menyampaikannya kepada anak-anak mereka. Kini, situasi ini 

boleh dilihat sedang terjadi dalam komuniti Kensiu apabila terdapat peserta 

kajian yang tidak lagi mengetahui kewujudan lagu tradisional mereka. 

Menurut salah seorang peserta kajian, lagu tradisional tidak pernah 

disampaikan kepadanya dan sebab itu beliau menyatakan tidak mengenali lagu 

tradisional dalam komuniti Kensiu.  

 Akhir sekali, peranan setiap individu dalam sesebuah komuniti adalah 

sangat penting untuk memastikan tahap kelangsungan pengetahuan tradisional 

untuk generasi masa hadapan. Walaupun proses mendalami lagu tradisional 

adalah satu proses yang sukar, perkara tersebut haruslah dilakukan juga demi 

memastikan aset tersebut sentiasa terpelihara dan hidup. Situasi ini boleh 

dibandingkan dengan komuniti peribumi di Zimbabwe, di mana kelemahan 

sistem perlindungan tradisional dan ketiadaan pengetahuan tentang hak harta 

intelek telah menyebabkan muzik peribumi terdedah kepada eksploitasi oleh 

pihak luar mahupun tempatan (Matiure & Maguraushe, 2025). Perbandingan 

ini menegaskan bahawa selain faktor dalaman seperti perubahan sosial dan 

perkahwinan campur, komuniti Kensiu juga berisiko sekiranya tiada 

mekanisme perlindungan dasar yang jelas untuk melindungi warisan muzik 

mereka.  

Langkah Pemuliharaan Lagu Tradisional 

Langkah pemuliharaan perlu dijalankan oleh mana-mana pihak yang berkaitan 

supaya lagu tradisional Orang Asli Kensiu yang unik dapat dihargai. Liu et al. 

(2010) memberi pendapat bahawa usaha-usaha memulihara ini boleh 

dilakukan dalam pelbagai kaedah tidak kira melalui seorang individu 

mahupun berkumpulan supaya pengetahuan tradisional dapat dikekalkan 

kedudukannya. Justeru, antara langkah pemuliharaan yang boleh dilihat 

adalah dari segi material budaya, kesedaran dan pendidikan. 

 Usaha pemuliharaan lagu tradisional komuniti Orang Asli memerlukan 

satu usaha yang berterusan untuk memastikan kelangsungannya dalam 

komuniti itu sendiri. Kajian Harun Narasid et al. (2025) menunjukkan bahawa 

lagu tradisional masyarakat Orang Asli mempunyai nilai budaya dan 

pendidikan yang signifikan, khususnya dalam memupuk kesedaran budaya 

dalam kalangan generasi muda melalui penglibatan langsung komuniti. 

Sehubungan itu, usaha pendokumentasian lagu-lagu tradisional melalui 

kerjasama antara komuniti Orang Asli Kensiu dan pihak berkepentingan 

dilihat sebagai satu langkah strategik untuk menyokong pemindahan ilmu 

secara sistematik. Pendokumentasian ini boleh dilaksanakan dalam bentuk 

pangkalan data digital yang direka secara minimal dan mesra pengguna agar 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

150 

 

mudah dicapai oleh komuniti, terutamanya generasi muda, sekali gus 

menyumbang kepada kesinambungan warisan lagu tradisional tersebut. 

 Seterusnya, usaha mewujudkan kesedaran di kalangan Orang Asli 

Kensiu tentang kepentingan memelihara lagu tradisional perlu dipergiatkan. 

Komuniti Orang Asli seharusnya diberikan pendedahan terhadap kepentingan 

menjaga warisan budaya nenek moyang yang sering diabaikan (Azizalfarizy, 

2012; Mohd Sam & Seow, 2013). Usaha mewujudkan kesedaran ini penting 

supaya lagu tradisional dapat dilindungi dan dipelihara. Langkah mewujudkan 

kesedaran tidak boleh melibatkan hanya seorang individu sahaja, tetapi harus 

dilaksanakan secara berkumpulan supaya komuniti Kensiu sedar akan 

kepentingan menjaga ilmu warisan yang terancam ini. Pendedahan boleh 

dijalankan dalam bentuk karnival pameran yang diadakan secara tahunan 

dengan pengisian pengetahuan tradisional. Acara sebegini berpotensi menarik 

golongan muda untuk terus mendekati dan mempelajari ilmu warisan mereka, 

terutamanya dalam konteks lagu tradisi. 

 Pemuliharaan lagu tradisional juga perlu mengetengahkan usaha dari 

aspek hebahan di platform media di mana platform ini menjadi trend golongan 

muda berhibur. Usaha ini harus melibatkan kerjasama beberapa pihak seperti 

orang berpengetahuan dalam media sosial, golongan muda dan tukang cerita. 

Penghasilan kandungan cerita yang menarik serta kreatif akan mendekatkan 

dan menarik perhatian golongan muda untuk mempelajari pengetahuan 

tradisional yang ada dalam komuniti mereka. Penglibatan media sosial dapat 

memberikan impak positif dalam menghebahkan lagu tradisional, capaiannya 

bukan sahaja dapat menarik minat generasi muda Orang Asli Kensiu, malahan 

masyarakat luar juga boleh melihat dan mempelajari warisan seni yang ada 

dalam komuniti Orang Asli di Malaysia. 

Kesimpulan 

Kajian ini menegaskan bahawa lagu tradisional Orang Asli Kensiu berdepan 

cabaran besar akibat pengaruh teknologi moden, perubahan gaya hidup, 

perkahwinan campur, serta kelemahan mekanisme pemindahan pengetahuan 

antara generasi. Dapatan kajian menunjukkan bahawa tradisi lisan bukan 

sahaja berfungsi sebagai medium hiburan, malah sebagai wadah pendidikan 

budaya, identiti komuniti, dan simbol keunikan Orang Asli. Sekiranya tradisi 

ini tidak dipelihara, maka hilanglah sebahagian daripada identiti budaya yang 

menjadi asas kepada kesinambungan komuniti Kensiu. 

 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

151 

 

 Implikasi kajian ini menuntut perhatian serius daripada pelbagai pihak, 

termasuk institusi pendidikan, agensi kerajaan, dan komuniti itu sendiri. Dari 

sudut pembangunan komuniti, usaha pemuliharaan perlu diintegrasikan ke 

dalam program pembangunan komuniti Orang Asli bagi memastikan mereka 

tidak terpinggir oleh arus kemodenan. Dari sudut pendidikan, tradisi lisan 

boleh dijadikan sebagai bahan pengajaran dan aktiviti kokurikulum di sekolah, 

sekali gus mendekatkan generasi muda dengan warisan budaya mereka. Dari 

sudut pemuliharaan, strategi holistik perlu dirangka melalui 

pendokumentasian digital lagu-lagu tradisional, penganjuran program 

kesedaran seperti karnival tahunan, serta penggunaan media sosial sebagai 

platform hebahan untuk menarik minat generasi muda dan masyarakat luar. 

 Selain itu, kajian ini berpotensi membuka ruang kepada penyelidikan 

masa hadapan yang lebih luas. Antaranya termasuk usaha pendigitalan arkib 

lagu tradisional Kensiu melalui pembangunan pangkalan data yang mudah 

diakses oleh komuniti, kajian terhadap mekanisme pemindahan pengetahuan 

antara generasi, serta penerokaan kaedah kreatif untuk menghidupkan semula 

tradisi lisan dalam konteks moden. Penyelidikan lanjutan juga boleh memberi 

tumpuan kepada perbandingan dengan komuniti Orang Asli lain atau 

masyarakat peribumi di rantau Asia Tenggara bagi memahami persamaan atau 

perbezaan cabaran dalam pemuliharaan warisan budaya tidak ketara.  

Penghargaan 

Kajian ini dijalankan di bawah projek penyelidikan Fundamental Research 

Grant Scheme (FRGS) dengan kod projek FP116-2020. Pengkaji ingin 

mengucapkan terima kasih di atas sokongan biaya yang diberikan sepanjang 

projek ini dijalankan. Pengkaji juga ingin merakamkan setinggi penghargaan 

kepada komuniti Orang Asli Kensiu di Lubok Legong, Baling kerana kesudian 

mereka dalam menyertai kajian yang dijalankan ini serta pihak JAKOA kerana 

telah memberi kebenaran untuk menjalankan kajian di penempatan Orang Asli 

Kensiu, Baling, Kedah. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

152 

 

 

Rujukan 

Adilah, A. (2020). An instrumental study of front oral and monophthongs in 

Kensiu (Master’s thesis, Universiti Malaya). Universiti Malaya 

Repository. 

Adom, D. (2024, March). Understanding native trees through indigenous 

songs in Ghanaian elementary school environmental education. Paper 

presented at the 21st Urban Culture Research Forum “Urban Voices”, 

Faculty of Fine and Applied Arts, Chulalongkorn University, 

Thailand, and Urban Resilience Research Center, Osaka Metropolitan 

University, Japan. 

Alias Abd Ghani & Salasiah Che Lah. (2015). The Semang Kensiu Orang Asli 

of Lubok  Legong, Baling: Their language and cultural 

endangerment. Procedia Social and  Behavioral Sciences, 208, 21-

30. https://doi:10.1016/j.sbspro.2015.11.177  

Asmah Haji Omar. (1964). Bahasa Semang: Dialek Kentakbong, Unpublished 

honours thesis.  University of Malaya, Department of Malay 

Studies. 

Azizalfarizy. (2012). Melestarikan dan Menjaga Aset Bangsa. Diakses pada 

Mei 7, 2024, daripada https://azizalfarizy.wordpress.com   

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in 

psychology. Qualitative Research in Psychology, 3(2), 77–101. 

https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 

Chan, C. C. S. (2005). The lakes, forests and the people: Sources of inspiration 

for the compositions of music and songs among the Semelai people of 

Tasek Bera, Pahang [Unpublished research report]. 

https://www.researchgate.net/publication/23741782_The_Lakes_For

ests_And_The_People_Sources_of_Inspiration_for_the_Composition

s_of_Music_and_Songs_Among_the_Semelai_People_of_Tasek_Ber

a_Pahang  

Chan, C.C.S., & Saidon, Z. L. (2017). Advocating Contemporary Traditional 

Indigenous Semai Music through an Exploration of Youth Interest. 

International Journal of Academic Research in Business and Social 

Sciences, Vol. 7, No. 7. ISSN: 2222-6990. 

http://dx.doi.org/10.6007/IJARBSS/v7-i7/3114  

Forcucci, S. L. (1984). A folk song history of America: America through its 

songs. Englewood  Cliffs, NY: Prentice-Hall Inc. 

https://doi:10.1016/j.sbspro.2015.11.177
https://azizalfarizy.wordpress.com/
https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa
https://www.researchgate.net/publication/23741782_The_Lakes_Forests_And_The_People_Sources_of_Inspiration_for_the_Compositions_of_Music_and_Songs_Among_the_Semelai_People_of_Tasek_Bera_Pahang
https://www.researchgate.net/publication/23741782_The_Lakes_Forests_And_The_People_Sources_of_Inspiration_for_the_Compositions_of_Music_and_Songs_Among_the_Semelai_People_of_Tasek_Bera_Pahang
https://www.researchgate.net/publication/23741782_The_Lakes_Forests_And_The_People_Sources_of_Inspiration_for_the_Compositions_of_Music_and_Songs_Among_the_Semelai_People_of_Tasek_Bera_Pahang
https://www.researchgate.net/publication/23741782_The_Lakes_Forests_And_The_People_Sources_of_Inspiration_for_the_Compositions_of_Music_and_Songs_Among_the_Semelai_People_of_Tasek_Bera_Pahang
http://dx.doi.org/10.6007/IJARBSS/v7-i7/3114


                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

153 

 

 

Grimes, B. F. (2000). Ethnologue. Dallas, TX: SIL International.   

Harun Narasid, S. N. K., Abdul Rahman, M. N., Harun, N. H., & Zulkipli, M. 

Z. A. (2025). Aplikasi lagu tradisi masyarakat Orang Asli dalam 

pengajaran dan pembelajaran pendidikan prasekolah. Dalam Seminar 

Kebangsaan Pendidikan Awal Kanak-kanak: Perkembangan dan 

Pengurusan Kurikulum 2025 – Melentur buluh biarlah dari 

rebungnya. ResearchGate. Diakses pada Disember 15, 2025, daripada 

https://www.researchgate.net/publication/388357946  

Harahap, N., Kahar, I. A., & Nasution, L. H. (2020). Preservation of lullabies 

songs in forming character based on local wisdom. In Proceedings of 

the International Conference of Science, Technology, Engineering, 

Environmental and Ramification Researches (ICOSTEERR 2018) – 

Research in Industry 4.0. SCITEPRESS. 

https://www.scitepress.org/Papers/2018/100794/100794.pdf 

Harrison, K. (2020). Indigenous music sustainability during climate change. 

Current Opinion in Environmental Sustainability, 43, 28–34. 
https://doi.org/10.1016/j.cosust.2020.01.003 

Jabatan Kemajuan Orang Asli Malaysia (JAKOA). (2022). Diakses pada Mei 

10, 2024, daripada https://www.jakoa.gov.my/orang-asli/suku-kaum/ 

Kamaruddin, N. J. (2024). Kepentingan Lagu-Lagu Rakyat dalam Pendidikan 

Prasekolah. Jurnal Pendidikan Bitara UPSI, 17, 157-

165. https://doi.org/10.37134/bitara.vol17.sp2.16.2024  

Matiure, P., & Maguraushe, W. (2025). Indigenous music research: Tradition 

and modern protection systems in Zimbabwe. Ethnomusicology 

Journal, 8(2), 232–247. https://dergipark.org.tr/en/download/article-

file/5050986 

Md Adam, N. F. (2021). Sistem Kepercayaan Orang Asli Kensiu di Kampung 

Lubuk Legong,  Kedah. Jurnal Peradaban Melayu, 16(2), 54-

62.  https://doi.org/10.37134/peradaban.vol16.2.6.2021 

Mohd. Sam, S. A., & Seow, T. W. (2013). Kelestarian Pembangunan 

Sosiobudaya  Komuniti Orang Asli. Kertas Kerja Persidangan 

Kebangsaan Geografi & Alam Sekitar  Kali Ke-4. Anjuran 

Jabatan Geografi & Alam Sekitar, Fakulti Sains Kemanusiaan, 

 Universiti Sultan Pendidikan Idris. 

 

 

https://www.researchgate.net/publication/388357946
https://www.scitepress.org/Papers/2018/100794/100794.pdf
https://doi.org/10.1016/j.cosust.2020.01.003
https://www.jakoa.gov.my/orang-asli/suku-kaum/
https://doi.org/10.37134/bitara.vol17.sp2.16.2024
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/5050986
https://dergipark.org.tr/en/download/article-file/5050986
https://doi.org/10.37134/peradaban.vol16.2.6.2021


                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

154 

 

Mohd Yuszaidy M. Y., Suffian Mansor, Karim Harun, & Mohd Rodzi A. R. 

(2021).  Masyarakat Orang Asli Jakun di Rompin, Pahang: 

Kajian terhadap  pemuliharaan cerita  lisan. Geografia-

Malaysian Journal of Society and Space, 17(2),  355-365. 

Muftihah, N., Sumarwati, & Rakhmawati, A. (2024). Preservation of 

Banyumas’ indigenous culture embodied in traditional songs. 

International Journal of Arts and Social Science, 7(5). Retrieved from 

https://www.ijassjournal.com/2024/V7I5/41466639341.pdf 

Nakashima, D., Krupnik, I., & Rubis, J.T. (2018). Indigenous knowledge for 

climate change  assessment and adaptation. Cambridge 

University Press. 

Nagata, S. (2005). Subgroup ‘names’ of the Sakai (Thailand) and the Semang 

(Malaysia):  a literature survey. Anthropological Science, 114(1), 

45-57. 

Norlida, M. J., & Mohd Hassan, A. (2020). Perubahan dalam ritual Siwang 

kumpulan Bah Lut, Kampung Bukit Terang, Kampar, Perak. 

KEMANUSIAAN: the Asian Journal of Humanities, 27(1), 25-

43.  https://doi.org/10.21315/kajh2020.27.1.2 

Lebaka, M. E. K. (2024). The Understanding of Indigenous Knowledge as 

Indigenous Practice, Skill and Know-How: The Case of Communal 

Music-Making in Bapedi Culture as a Social Practice. European 

Journal of Social Science Education and Research, 11(2), 1-

14. https://doi.org/10.26417/vtwts124 

Liu, P. O., Nur Hafizah Y., & Sharina A. H. (2010). Menjejak Semangat 

‘Kawi’: Langkawi  sebagai Geopark. Akademika: 55-68.  

Pegg, C. (2001). Folk music. Grove Music Online. Diakses pada Mei 7, 2024, 

daripada https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.09933  

Putra, B. A., Max, J. I. S. D., & Vivian, Y. I. (2021). Sustainability of 

Indigenous Music Culture  through Video Documentation. Jurai 

Sembah, 2(1), 14-21.  

SanNicolas-Rocca, T. & Parrish, J. (2013). Using Social Media to Capture and 

Convey  Cultural Knowledge: A Case of Chammoro People. In 

Proceedings of the 46th Hawaii  International Conference on 

System sciences (HICSS) (2013). IEEE. 

 

 

 

https://www.ijassjournal.com/2024/V7I5/41466639341.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.21315/kajh2020.27.1.2
https://doi.org/10.26417/vtwts124
https://doi.org/10.1093/gmo/9781561592630.article.09933


                                                                                         Journal of Borneo Social Transformation Studies (JOBSTS), 
           Vol. 11, Number 1, 2025 

ISSN 2462-2095 
Universiti Malaysia Sabah 

                                                                      DOI: https://doi.org/10.51200/jobsts.v11i1.7274 
 

155 

 

 

Reyes-García, V., & Fernández-Llamazares, Á. (2019). Sing to learn: The role 

of songs in the transmission of Indigenous knowledge among the 

Tsimane’ of Bolivian Amazonia. Journal of Ethnobiology, 39(3), 460–

477. https://doi.org/10.2993/0278-0771-39.3.460  

Segura, J., & Sekulova, F. (2024). Inner Mongolian poetry and song as a form 

of resistance. Political Geography, 103, 103214. 

https://doi.org/10.1016/j.polgeo.2024.103214 

Simons, G. F., & Fennig, C. D. (Eds.). (2017). Ethnologue: Languages of Asia. 

Dallas, Texas: Sil  International. 

Tay, P. S., Hussin, H., Khaw, L. T., Md Nor, M. A., & Bulan, R. (2010). 

Protecting the traditional cultural expressions of indigenous peoples: 

A case study of the Kadazandusun Penampang community in Sabah, 

Malaysia. Borneo Research Journal, 4(12), 147–168. 

Wang, Y. (2014). A study on measures of preservation of cultural heritage of 

Chinese folk music.  Proceedings of  the  International  Conference  

on  Education,  Language,  Art,  and   Intercultural  

Communication,  576-578. https://doi.org/10.2991/icelaic-

14.2014.145 

Warbrick, I., Johnson, T., Ka’ai-Mahuta, R., Bennett-Huxtable, M., & Smith, 

V. (2025). Indigenising “research” and reconnecting knowledge to 

place: Indigenous compositions, songs, and chants as research 

methods. International Journal of Qualitative Methods, 24, 1–8. 

https://doi.org/10.1177/1609406925133721 

 

 

https://doi.org/10.2993/0278-0771-39.3.460
https://doi.org/10.1016/j.polgeo.2024.103214
https://doi.org/10.2991/icelaic-14.2014.145
https://doi.org/10.2991/icelaic-14.2014.145
https://doi.org/10.1177/16094069251337216

